
1 

 

 

 

 

 

“KIẾN GIẢI A-TỲ-ĐẠT-MA” 

(Abhidhammasssa samujjala vivaraṇa) 

<>Soạn phẩm «hổ trợ»  cho 2 quyển “Triết học A-tỳ-đàm I & 

II” (Abhidhamma philosophy I & II), do Hòa thượng J. 

Kashyap, Cố Viện trưởng Viện Đại Học Tân Nalanda (Nava 

Nalanda Mahāvihāra), Ấn-độ biên soạn (vào đầu thập niên 

1940), đã được nhóm “Ái hữu cựu sinh viện Đại học Tân 

Nalanda”, phiên dịch và ấn hành (2017-2018), để dùng làm tài 

liệu giảng dạy, trong chương trình Cao học Phật giáo. 

 

 

 



2 

 

 

 

 

SOI SÁNG pháp học là KIẾN GIẢI. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SAMUJJALA-VIVARAṆᾹ 

 

 

 



3 

 

 

 

 

Lời nói đầu 

<>Hai chữ “KIẾN GIẢI” (Samujjala vivaraṇa) được tượng 

trưng bằng “ngọn đèn” chiếu sáng cõi trần, là một phần của cái 

tên khiêm nhượng, đặt cho “quyển sách đặc biệt” nầy. -“KIẾN 

GIẢI” ám chỉ “thấy rõ một cách khách quan rồi trình bày” 

những điểm khá tế nhị lẫn sâu sắc, trong 1 lãnh vực nào đó.  

-Ở đây “KIẾN GIẢI” được cống hiến, nằm trong sự soi sáng 

Triết học Phật giáo (Buddhist philosophy), tàu âm là A-Tỳ-Đạt-

Ma” (=Abidhamma) hay VI DIỆU PHÁP, -mà sách vở xưa nay 

đã hiếm khi “nói hết” được. -Hoặc cũng từng nói, nhưng NHÂN 

DUYÊN chưa đủ, để “thẳng thắn” trình bày một cách vô tư, với 

một tinh thần xây dựng, bất cầu lợi !  

-Vì thế, “Kiến Giải A-Tỳ-Đạt-Ma” (Abhidhammassa samujjala 

vivaraṇa) không phải là cuốn sách, thuộc loại diễn giảng theo 

sát “Chánh Văn Vi Diệu Pháp” (Abhidhamma), mà là một 

“TẬP HỢP” những “lý giải làm sáng tỏ” môn học QUÍ BÁU, 

do “công trình nghiên cứu” của chúng tôi, chân thành cống hiến 

vào sự hiểu biết dù sâu sắc nhưng tương đối, khi chúng ta cố 



4 

 

gắng học hỏi những giáo lý thậm thâm (gambhīra dhamma), 

nặng về “tâm thức” (citta viññāna) trong nhà Phật. 

<>Thực ra, tạng VI DIỆU PHÁP (=Abhidhamma piṭaka hay 

“A-tỳ-đạt-ma tạng”) chính là “kết quả phối hợp khéo léo” của 

cả 2 tạng KINH (Sutta-piṭaka) và tạng LUẬT (Vinaya-piṭaka), 

đã được chư Cao tăng tiền nhân“thực hiện”, để “trình bày” giáo 

lý siêu việt của Đức Phật (Buddha), một cách sâu sắc, thâm mật, 

có hệ thống triết học phân tích.  

-Chư Cao Tăng tiền nhân ấy là những Thinh Văn đệ tử Phật 

(Sāvaka), những bậc thân tâm đã thanh tịnh, sống ngoài ảnh 

hưởng của tham (lobha), sân (dosa), và si (moha). Còn thời gian 

“thành hình” VI DIỆU TẠNG (Abhidhamma piṭaka) là trong 

khoảng 300 năm, sau khi Phật tịch diệt.  

*Nghĩa là, Tạng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma pitaka) “được 

chính thức công bố” kể từ cuộc kết tập kinh điển lần thứ III 

(tatiya saṅgīti), tại Hoa thị thành (Pàtaḷiputta), tân thủ đô 

vương quốc Ma-kiệt-đà (Magadha), dưới sự hướng dẫn anh 

minh của Thánh tăng lỗi lạc là Ngài Moggaliputtatissa, và với 

sự bảo trợ nhiệt thành của Hoàng đế A-dục (Asoka Mahārāja), 

một “Minh quân vĩ đại” của vương tộc «Maurya», trong lịch 

sử Ấn-độ (Bhāratta).  



5 

 

*Tiếp theo là công trình duy trì, truyền bá, và phát triển vượt 

bực, của nhiều thế hệ Tăng-Ni bác học, đã diễn giải “A-tỳ-đạt-

ma” hay Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) một cách vừa «trải 

nghiệm» vừa «uyên thâm»…, nhất là bỡi 2 Ngài Buddhaghasa 

(Phật Âm), thế kỷ thứ V, và Anuruddha (“A-na-luật”), thế kỷ 

thứ XI sau Tây lịch. 

-TRẢI NGHIỆM và UYÊN THÂM ở đây ám chỉ “đó là giáo lý 

muôn đời của PHẨM GIẢI THOÁT, chứ không riêng được thốt 

ra từ kim khẩu của Phật Thích-ca Mâu-ni. (Sakya Muni 

Buddha).  TRẢI NGHIỆM và UYÊN THÂM đến độ các tầng 

lớp Phật học sau nầy, có thể tưởng lầm rằng, «giáo pháp ấy đã 

được những “Sa-môn ưu tú” của Phật giáo,“sáng tác” trong 

khoảng hơn 1000 năm sau Phật tịch» (!) 

<>Nói cách khác, “một số Phật ngôn” trong Tạng KINH (Sutta 

pitaka) và trong Tạng LUẬT (Vinaya pitaka), nếu “vào thời 

nguyên thủy” đã tỏ ra giản dị và dễ hiểu bao nhiêu (đối với các 

hạng túc trí), thì về sau trong “VI DỆU PHÁP” (Abhidhamma), 

những giáo lý ấy lại trở thành thâm thúy và tương đối khó học 

bấy nhiêu, -nhất là đối với những “cá nhân” nào tâm tư chưa 

thuyên giảm 3 lậu THAM SÂN SI.  



6 

 

-Còn đối với những hiền giả (panḍita), hằng sống TỊNH HẠNH 

(brhamacariya), TƯ DUY cởi mở, thì trái lại NÓ (A-tỳ-đạt-ma)  

là một hệ thống Phật học tuyệt vời ! 

<>Theo chúng tôi nghĩ, nghiên cứu “A-tỳ-đạt-ma” hay VI 

DIỆU PHÁP (Abhidhamma) chính là «làm một cuộc khám phá 

thực tiễn, và trực tiếp hướng về THÂN TÂM (hay DANH SẮC) 

của con người». -Nghĩa là mỗi cá nhân, khi học Vi Diệu Pháp 

thì giống như họ quay về tự tìm hiểu chính mình.  

-Vì từ đầu đến cuối, nội dung môn học nầy vốn chẳng đề cập 

đến cái gì khác, ngoại trừ đào sâu một cách thanh tịnh và khách 

quan, vào sinh hoạt tâm thức (citta=viññāna=maṇa=linh hồn) 

phối hợp với thể xác (rūpa), của mỗi cá nhân trong sự sống, 

xuyên qua “cộng nghiệp” và “biệt nghiệp”.  

-Nghĩa là, học VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) để “ngăn ngừa 

nhân ác” (akusala hetu), và “hóa giải quả xấu” (akusala 

vipāka), đồng thời làm “kích thích nhân thiện” (kusala hetu) 

và “phát triển hành động lành” (kusala kamma), xuyên qua 

những chu kỳ luân hồi, nhất là “bình tĩnh đối phó” với THỰC 

TẠI (thuận hay nghịch), một cách sáng suốt và tích cực.  



7 

 

*Đó là nội dung 2 câu châm ngôn trong đạo Phật mà chúng ta 

thường nghe : “Thánh nhân giải quyết cái NHÂN. Phàm tình 

giải quyết cái QUẢ”. 

<>Người thật tâm noi gương Đức Phật, và hiểu thấu VI DIỆU 

PHÁP (Abhidhamma), thì sẽ sống ở đời một cách thanh tịnh và 

can đãm, đầy đủ BI-TRÍ-DŨNG. Khi đối diện với phiền não, 

họ không bao giờ than phiền rằng “tại sao mình phải gặp hoàn 

cảnh trở ngại như thế”. 

-Nói tóm lại, nhờ “thông hiểu” Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) 

trong nhà Phật, mà một hiền giả luôn luôn biết cách ngăn chận 

nhân xấu một cách “giải quyết từ nguồn gốc”, chứ không úy kỵ 

hậu quả, để bất mãn cuộc đời. Ấy là BI-TRÍ-DŨNG. 

*** 

    -VI DIỆU PHÁP = ABHIDHAMMA gồm những gì ? 

-Đó là các CHÂN LÝ NHÂN SINH nằm trong 4 lãnh vực :  

1/TÂM VƯƠNG (Citta), còn gọi là “tinh thần” (Maṇa), 

2/TÂM SỞ (Cetasika), còn gọi là “thức tánh” (Viññāna), 

3/SẮC PHÁP (Rùpa), còn gọi là “sinh thân” hay thể xác hiện 

hoạt động (kāya), và  



8 

 

4/NIẾT-BÀN (Nibbàna), còn gọi là “sự giải thoát luân hồi” 

hay tuyệt tịnh, toàn xả, hết vướng mắc, dứt sinh tử xung đột 

(saṃsāra vimutti). 

<>Bốn “lãnh vực” nầy, nhà Phật gọi là “chân đế” (paramattha), 

khi nghe qua có vẻ giản dị, nhưng lúc học Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma), chúng ta mới thấy NÓ rất phức tạp, khá khúc 

mắc, và nhiều khi khó hiểu…Nhưng mặt khác, NÓ lại rất chính 

xác, và sâu sắc vô cùng ! 

-Do đó, nếu có thêm 1 số TÀI LIỆU «nêu ra những kiến giải», 

để tùy tiện soi sáng 4 lãnh vực tuyệt vời ấy, một cách rộng hơn, 

thì quả thật là một đóng góp cần thiết, và rất đáng khuyến khích.  

<>«KIẾN GIẢI» (samujjala vivaraṇa) cống hiến ở đây, không 

phải là những “hiểu biết chủ quan”, mà là sự chân thành chia 

xẻ «chút công trình nghiên cứu và trải nghiệm khách quan, 

tương đối sâu sắc» của một người có thiện tâm, từng trải qua 

khá nhiều năm kiên nhẫn học hỏi, thực hành, và sưu tầm những 

nguồn thư liệu Vi Diệu Pháp quí giá, muốn thân tặng đến đồng 

đạo nói riêng, và nhân loại nói chung.  

*Vả lại, “KIẾN GIẢI A-TỲ-ĐẠT-MA” dù có được mạch lạc 

lẫn đầy đủ đến đâu, cũng không thể bảo đảm “tính hoàn toàn”, 

trong sự trình bày “GIÁO PHÁP VI DIỆU” (Abhidhamma) của 



9 

 

Đức Phật, -nhất là đòi hỏi sự «chân thành soi sáng» nhưng phải 

giữ tinh thần TRUNG ĐẠO (Majjhima patipadā), và KIẾN 

GIẢI không được phép tạo hiểu lầm cho người đọc. 

-Xin nhắc lại, SỰ SOI SÁNG (ujjālana, joti) những thắc mắc 

nào, trong A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma) xưa nay chưa từng được 

thực hiện (đối với một số người, chứ không phải tất cả), ấy 

chính là mục đích khiêm nhượng của chúng tôi.  

-Và sự «tháo gỡ các khúc mắc» cũng tùy thuộc vào nhân duyên 

hiện tại với đạo Phật, và căn cơ TRI THỨC của từng người học 

hay đọc sách VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma).  

*Nghĩa là nhờ nhân duyên (paccaya) và tri thức (ñāna) ấy, mà 

KIẾN GIẢI mới có thể được gọi là «hữu dụng». 

<>Ngày xưa, khi nền văn minh nhân loại, chưa tiến xa, vào các 

lãnh vực vật lý, hóa học, và cơ khí, lúc ấy các từ ngữ triết học, 

ám chỉ “tâm linh” (citta) lẫn “ý thức” (maṇo) phối hợp với thể 

xác (rūpa), đã không được “hổ trợ” bằng những chứng minh 

KHOA HỌC, thì…..TRIẾT HỌC “A-TỲ-ĐẠT-MA” 

(Abhidhamma=Vi diệu pháp) chỉ biết “nhờ vào” sự thông thái 

đặc biệt (ñāna), của những bậc học giả chân tu.  



10 

 

<>Nhưng ngày nay, xuyên qua nhều quá trình chứng chận của 

THỰC NGHIỆM VẬT THỂ nói chung, và “khoa học tâm 

linh” nói riêng, hai nền VĂN HIẾN “duy vật” và “duy tâm” 

trong sự sống con người, có thể tương quan đồng bộ…, nên 

“tinh thần” nói chung, và “tri thức” nói riêng, không còn bị coi 

là 2 “chủ đề huyền bí” nữa. 

<>Ngoài ra, nhìn lại các sách viết về VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) từ xưa đến nay, chúng ta đã không thấy SẮC 

PHÁP (Rūpa dhamma) trong nhà Phật, được trình bày một cách 

cụ thể và tương quan với VẬT CHẤT (từ vi mô đến vĩ mô) trong 

KHOA HỌC VẬT LÝ như thế nào, nên xuyên qua tập KIẾN 

GIẢI nầy, chúng tôi phải cố gắng trình bày SẮC PHÁP (Rūpa 

dhamma) nhiều hơn là 3 lãnh vực kia, tức Tâm vương (citta), 

Tâm sở (cetasika), và Niết-bàn (nibbāna).  

*Điều đáng tiếc, là không khéo đa số «tín hữu» lại cho rằng, 

“sắc pháp trong nhà Phật” chẳng liên quan gì đến “vật chất 

phàm trần” trong nền VĂN MINH nhân loại hiện tại. -Thậm 

chí có kẻ còn quan niệm một cách cứng ngắc rằng : “Vật chất 

chỉ là đối tượng giả tạo”. -Hay “VẬT CHẤT vốn không có 

thật”. -Những người ấy căn cứ vào tính vô thường, thay đổi, 

không ngừng (aniccā), để vội vã kết luận như thế.  



11 

 

-Họ quên rằng “cái không có thật, thì lấy gì nó thay đổi ?”. 

Tính THAY ĐỔI của một VẬT (vô thường = aniccā) hằng 

chứng tỏ “NÓ quả có thật” (atthi), hơn là qui nạp “NÓ không 

bao giờ có” (natthi). 

<>Đây chính là lý do “KIẾN GIẢI A-TỲ-ĐẠT-MA” 

(Abhidhammassa samujjala vivaraṇa)) chú trọng rất nhiều đến 

SẮC PHÁP (Rūpa dhamma). Đó là “môi trường nương nhờ 

hằng CÓ” (vatthu) của tâm vương và tâm sở, cần làm cho “nổi 

bật” để trình bày một cách soi sáng. 

*Và ngoài phần SẮC PHÁP (rūpa dhamma) ra, chúng tôi cũng 

xin cống hiến đến quí độc giả, rằng có “một số điểm” khá khác 

biệt được nêu lên trong KIẾN GIẢI, mà chưa thấy «gợi ý» trong 

bộ sách giáo khoa “TRIẾT HỌC A-TỲ- ĐẠT-MA” 

(Abhidhamma philosophy), gồm 2 cuốn do chúng tôi dịch.  

Chẳng hạn như : 

-Các chương từ I đến IV trong “Kiến giải A-tỳ-đạt-ma” 

(Abhidhammassa samujjala vivaraṇa) thì tương đối giản dị, 

nhưng chương V nói về Chu trình tâm (cittavīthi) trong “Kiến 

giải A-tỳ-đạt-ma” thì trình bày nhiều chi tiết hơn, nên tương đối 

có vẻ “khúc mắc” hơn. 



12 

 

-Chương VI : “Bất định” (aniyata) trong “Kiến giải A-tỳ-đạt-

ma” chính là “một bổ túc cần thiết” do chúng tôi sưu tập rồi 

thêm vào. Quí vị không tìm thấy trong các sách “Vi Diệu Pháp” 

(Abhidhamma) khác. 

-Chương VII : “Tuyệt công” (Abhiññā) trong “Kiến giải A-tỳ-

đạt-ma” được diễn tả dưới dạng “ẩn dụ TÂY DU KÝ”. 

-Từ chương VIII đến chương XI trong “Kiến giải A-tỳ-đạt-ma”, 

với cách trình bày ngắn gọn, có khi nêu chi tiết hơi dài dòng 

(dựa theo “Comprehensive Manual of Abhidhamma=C.M.A). 

-Chương XII : “Nói về Thanh Tịnh Đạo” (Visuddhi magga) 

trong “Kiến giải A-tỳ-đạt-ma” (Abhidhamma), thì chúng tôi 

“đề cao” hạnh tu “thanh tịnh đầu đà” (dhutaṅga), đặc biệt là 

“khuyến khích” các “tu sĩ tại gia”. 

-Riêng “PHỤ LỤC 1” tuy là một “bài nói chuyện”, đã được 

thực hiện ngoài khuôn khổ cuốn sách, nhưng chúng tôi cũng xin 

mạn phép cho vào đây, để làm “tài liệu bổ sung” cho THANH 

TỊNH ĐẠO (Visuddhi magga), dưới dạng phân tích một cách 

“khuyến tu” đến các hàng “Phật tử tại gia”. 

*Sau cùng, chúng tôi thành tâm phát nguyện rằng, Tập biên 

khảo nầy chỉ xin làm một viên gạch nhỏ, nhiệt thành đóng góp 



13 

 

vào sự xây dựng nền tảng, của MÔN PHÂN TÍCH TÂM 

THỨC, hầu nâng đỡ sự hiểu biết về VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) trong nhà Phật. 

<>Ngoài ra, “KIẾN GIẢI A-TỲ-ĐẠT-MA” (Abhidhammassa 

samujjala vivaraṇa) nầy còn là “soạn phẩm”, dành riêng cho 

những ai thích nghiên cứu môn Vi diệu pháp (Abhidhamma), 

mà không biết “Phạn văn”, hay chưa nắm vững “thâm nghĩa” 

trong thánh điển Pāḷī, ngôn ngữ bình dân mà Đức Phật đã dùng 

nói Pháp ngày xưa, đến mọi tầng lớp xã hội. 

 -Chúng tôi đã nghe không ít đạo hữu thổ lộ rằng, -muốn học 

“Triết lý A-tỳ-đạt-ma” (Abhidhamma), nhưng không rành 

“Phật ngữ” là một điều “thất thế” rất lớn. Hy vọng cuốn “KIẾN 

GIẢI” khiêm nhượng nầy, có thể giúp qúi vị ấy vượt qua trở 

ngại đó. Mong thay !  

Cư sĩ Tuệ Lạc (Paññanando) 

(Ivry-sur-Seine, Pháp quốc. -Tháng 03/2019). 

 

 



14 

 

 

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa. 

----------- 

 

Chương I 

CITTA 

KIẾN GIẢI VỀ CHỮ “CITTA” 

-Tạm dịch : «NGUYÊN TÂM».  

<>“CITTA” (Pālī), xin phép được chuyển ra quốc ngữ là 

“NGUYÊN TÂM” hay “TÂM VƯƠNG” (=Theo Hán Việt), có 

nghĩa là “tâm biết cảnh một cách tự nhiên”, hay TÂM “phản 

chiếu thực trạng đầu tiên” của mọi hiện tượng (diṭṭhivisaya) 

nơi TRI THỨC (Viññāna), vận hành bên trong hay bên ngoài 5 

giác quan (pañca dvāra).  

-“NGUYÊN TÂM” (citta) có thể tạm ví dụ như “tấm gương 

hoàn toàn chưa lấm bụi”. -NÓ tự nhiên có khả năng “nhận cảnh 

đúng”, hay phản chiếu không lệch, tất cả sự vật nằm trong 

“quang trường” của NÓ.  



15 

 

-Nhưng “NGUYÊN TÂM” (Citta) ví như “tấm gương hoàn 

toàn không bụi” ấy, thì trong tam giới quả thật quá hiếm, hầu 

như chẳng bao giờ có, -nhất là trong các cõi cấu kết nhân 

duyên cố hữu, với 3 nguồn bụi vô cùng ô nhiễm, là tham 

(lobha) sân (dosa) si (moha).  

-TÂM (citta) trong các cõi sống và chết ấy vốn đã bị dơ bẩn, 

bỡi các lớp bụi trần, phủ lên, xâm nhập, đồng hóa…nên đặc 

tính phản chiếu nguyên thủy của nó đã hoàn toàn biến mất.  

-NGUYÊN TÂM cũng gọi là “TÂM VƯƠNG”, khi đã bị ô 

nhiễm thì tự nhiên phải biến thành một thứ tâm khác (Añña 

citta), mà môn Vi diệu pháp (Abhidhamma) trong nhà Phật gọi 

ấy là TÂM QUẢ (Vipāka CITTA), hay “TÂM BẨM SINH”, 

chứa quả thiện lẫn quả ác từ các chu kỳ sống quá khứ, trước 

khi bước vào kiếp hiện tại. -Một phàm nhân khi sinh ra, thì đã 

mang sẵn cái TÂM quả hay bẩm sinh nầy rồi. 

<>Và vì “BỊ Ô NHIỄM” (hay bị phủ bụi), nên “khả năng phản 

ảnh đúng cảnh vật” của “NGUYÊN TÂM” (citta) trong người 

PHÀM, đã trở nên bạc nhược, phân tán. Sự BIẾT CẢNH 

(dassana) ấy của nó, luôn luôn bị hạn chế, bị che mờ, bị thu 

hẹp, và bị thiên lệch, nên không thể nào chính xác, hay không 



16 

 

thể nào khách quan. -Tóm lại, NÓ hoàn toàn nằm trong tình 

trạng chấp thủ (Upādāna), -và từ đó gọi là “tâm luân hồi”. 

<>Tâm luân hồi (hay phàm tục) nầy, cũng có trường hợp gọi 

là TÂM VÔ NHÂN (Ahetuka citta) hay TÂM BẨM SINH. Gọi 

là tâm vô nhân  (ahetuka ctta)vì lúc chào đời các NHÂN TỐT 

(Kusala hetu) lẫn các NHÂN XẤU (Akusala hetu) “di truyền từ 

kiếp trước” bên trong nó, đều đã rất yếu, không thể vận hành 

bình thường được. -Còn gọi là “tâm bẩm sinh”, vì khi chào đời, 

NÓ là như thế. Ba NHÂN tham sân si chưa ảnh hưởng được. 

-Nhân gian có câu nói “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” hay “Trẻ 

con sơ sanh thì tính hiền lành” phải chăng vì lý do nầy (?!).  

-Nhưng sau đó, đứa bé do nghiệp làm người thúc đẩy, bắt đầu 

nhận sữa mẹ và lớn dần lên, thì 3 TẬT tham-sân-si “ngủ yên” 

trong tâm khảm sẽ tự nhiên «thức dậy», rồi tự “vận hành” và 

“củng cố”, để thao túng nơi ý thức (maṇoviññāna) con 

người….thì đó lại là một chuyện khác. 

<>Trong VI DIỆU PHÁP (Abhidhmma), các “mẫu tâm tuy từ 

nguyên thủy (mūlabhūta) là cùng một loại, nhưng khi diễn đạt, 

thì chúng được dùng, để ám chỉ nhiều vận hành (kicca) riêng 

biệt, hay nhiều cá tính khác nhau”.  



17 

 

-Vì tình trạng “nguyên danh” (Mūlabhūta), gọi là “tâm vương” 

(Citta), “tâm quả” (Vipāka citta), hay tâm vô nhân” (Ahetuka 

citta), còn phải kết hợp với những “trình độ cao thấp khác 

nhau”, như dục giới (Kāma citta), sắc giới (Rūpa citta), và vô 

sắc giới (Arūpa citta)..., nên “tính cách linh hoạt” biến hóa 

chúng thành ra “khác loại”. 

-Do đó, người học Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) cần phải “nắm 

bắt” tất cả những pháp hành của TÂM theo mỗi hoàn cảnh, 

để không bị lẫn lộn, khi một loại tâm được nói đến, lại vừa ở 

chỗ nầy và vừa ở chỗ kia…với «2 vai trò» khác nhau.  

-Nhất là học viên tuyệt đối không nên cố chấp, mắc dính vào 

từ ngữ, văn tự chế định, tương đối. 

*** 

<>KIẾN GIẢI SƠ LƯỢC VỀ TÂM  

(CITTASAṄKHEPASSA UJJALA VIVARAṆA). 

* Như trên đã nói, chữ “Citta” có thể tạm dịch là “NGUYÊN 

TÂM”, để ám chỉ “tâm chân nguyên”, hay “tâm đơn thuần”. 

* Chữ “Citta” cũng có thể gọi là «TÂM VƯƠNG», để ám chỉ 

“vai trò chỉ huy của nó” (Maṇo), và “nó có nhiều tùy tùng”. 



18 

 

* Chữ “Citta” còn được xem là “phản ảnh của tập khí cũ” hay 

«TÂM QUẢ» (vipāka), để ám chỉ tập tính bẩm sinh, nguồn 

gốc của những cung cách tự nhiên trong kiếp nầy, không bị ảnh 

hưởng bỡi tham-sân-si. -Đây là trường hợp “Citta” được dịch 

ra là “TÂM VÔ NHÂN” (Aheuka citta). 

* Mặt khác, chữ “Citta” cũng “chuyên chở” cái nghĩa của 

«THỨC TÁNH» (Viññāna), vì khả năng chính của TÂM (citt) 

là BIẾT (Vijjati). 

*** 

CÁC LOẠI TÂM  

(CITTA SAṄGAHA). 

<>Theo Phât giáo, mỗi hành động (kamma), nhỏ hay lớn của 

con người, bộc lộ ra ngoài, hay còn ngấm ngầm bên trong, thì 

luôn luôn được “vận hành” bỡi 1 loại tâm thiện (kusala), ác 

(akusala), hay trung tính (abyākatā).  

-Trong người phàm (Puthujjhana) thì hành vi phải được “thúc 

đẩy” bỡi 1 trong 2 loại tâm, thường được gọi là : 

A- Tâm hữu nhân (Sahetuka citta), gồm sự phối hợp với 6 

nhân (hay 6 khuynh hướng) xấu hoặc tốt, gồm 1/tham (lobha), 



19 

 

2/sân (dosa), 3/si (moha), và 4/vô tham (alobha), 5/vô sân 

(adosa), 6/vô si (amoha). 

B- Tâm vô nhân (Ahetuka citta), còn gọi là tâm quả (Vipāka 

citta), tức là tâm nhiễm đủ những tánh và tật kiếp trước, hay 

cũng gọi là tâm bẩm sinh trong kiếp nầy. 

<>Nhưng hành vi của một Thánh nhân (Ariya puggala), thì 

được bộc lộ bỡi một loại tâm khác, mà ấy là tâm duy tác (Kiriya 

citta), tương đương với tâm trung tính (abyākata). -Tức là TÂM 

(citta) tuy làm ra hành động, và tự nó không dính mắc, vô hiệu 

lực, không trổ quả. 

<>Tâm duy tác (Kiriya citta) cũng có thể gọi là “tâm vô ký” 

(abyākata), không vướng chấp thiện hay chấp ác, tức là tâm đã 

đa phần xả bỏ mọi cấu kết, hay toàn xả (upekkhā) mọi lậu hoặc 

hay phiền não (āsava, kilesa). 

<>Một số sách A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma pakaraṇa) cũng xem 

“tâm duy tác” (Kiriya citta), tâm quả (vipāka citta), và tâm bẩm 

sinh (kamma citta), là 3 loại tâm tương đương. -Ví dụ :  

“Sự nháy mắt tự nhiên của một động vật có “nhãn căn” 

(cakkuṅdriya) nói chung, và của loài người nói riêng, là do vận 



20 

 

hành của “tâm bẩm sinh” hay “tâm nhãn thức duy tác” 

(cakkhuṅdriya-kiriyacitta).  

-Như trên đã nói, tâm bẩm sinh chính là “tâm nguyên bản chất” 

trong kiếp sống hiện tại của tất cả chúng sanh. Các cung cách, 

các oai nghi, hay phong độ riêng biệt của mỗi cá nhân, là do vận 

hành của tâm nầy. Nó là loại tâm tạo ra hành động, nhưng 

không trổ hậu quả ở cửa ý. 

-Còn “tâm quả” (vipāka citta) thì ám chỉ đó là QUẢ CỦA 

NGHIỆP QUÁ KHỨ (atīta kammassa vipāka), nên chính NÓ 

trong hiện tại không thể đóng vai trò khác. 

*** 

NÓI VỀ TÂM (Citta) VÀ CẢNH GIỚI (Bhūmi) 

<>Liên quan đến “CẢNH GIỚI” (Bhūmi) hay “CÕI ĐỂ TÂM 

SINH HOẠT” (Loka), thì Vi diệu pháp (Abhidhamma) trong 

Phật học, đã nêu ra các trình độ tâm (tương ứng với đối tượng), 

chúng ta có thể “kiến giải” (ujjala vivaraṇa) như sau : 

I/Tâm DỤC GIỚI (Kāmāvacara citta) 

*TÂM DỤC GIỚI là loại tâm thấp xấu và phức tạp nhất. -Chữ 

“KᾹMAVACARA” có nghĩa là “chạy theo ham muốn”, “vọng 

động không ngừng”, “khao khát liên tục”, “đòi hỏi vô đáy”….  



21 

 

-TÂM loại nầy hằng làm cho “thức tánh” (Citta-viññāna) của 

sinh linh bất an, mỏi mệt, phân tán, phóng túng, tăm tối…trôi 

lăn trong bất thiện, và sẽ rơi vào 4 cảnh sa đọa, là địa ngục 

(niraya), ngạ quỷ (peta), súc sinh (āpāya), và a-tu-la (asura). 

Bốn cảnh thấp thỏi nầy tiếp cận bên dưới, hay tạm xem là 

“ngang hang” với thế giới loài người. 

II/Tâm SẮC GIỚI (Rūpavacara citta). 

*TÂM SẮC GIỚI (rūpavacara citta) là loại tâm có khả năng ổn 

định (Bhāvanā). -Nói cách khác, đây là tâm THIỀN (Jhāna 

citta), hay tâm hướng đến SỰ QUÂN BÌNH, hay AN TRÚ vào 

một đề mục thanh tịnh (kammaṭṭhāna). 

-Những hạng người có chủng tử LÀNH MẠNH trong tâm, ít 

tham sân si (lobha dosa moha), biết hổ thẹn và ghê sợ tội lỗi 

(hiri & ottappa), thích sống với giới hạnh và hành động 

HƯỚNG THIỆN (kusala kammanta), thì thường dùng một đối 

tượng cụ thể hay “sắc vật” (rūpa), để làm “đề mục tu thiền” 

(kammaṭṭhāna), thường xuyên an tịnh tâm tư. 

-Nếu họ hành đạo thành công, thì trong lúc an trú tâm vào thiền 

pháp (appanā), tâm thức của họ trở thành TÂM SẮC GIỚI 

(Rūpa citta), -hay TÂM của một “tịnh hạnh nhân” thanh tịnh 

(brahmacariya).  



22 

 

-Rồi cuối đời, sau khi nhắm mắt, “thức tánh” (citta-viññāna) của 

họ có thể tái sinh lên cõi trời hữu sắc (Rūpa deva loka). 

III/Tâm VÔ SẮC GIỚI (Arūpa citta) 

*TÂM VÔ SẮC (arūpa citta) là TÂM thanh cao hơn….. -Khi 

hành giả đạt được tâm thiền hữu sắc rồi, nhưng họ không mắc 

dính, không ỷ lại, không ngã mạn, vẫn tinh tấn hành đạo, thì 

“đề mục bằng sắc vật trong thiền pháp của họ”, sẽ tự xóa biên 

giới, không còn biểu lộ hình thức hạn chế nữa.  

-Đó là “khái niệm” (paññatti). Và NÓ được thiền pháp 

(Jhānadhammā) mở toang lằn mức, trước mọi “hình thức hữu 

hạn”, chẳng bị đóng khung bỡi không gian và thời gian nữa. 

TÂM ấy biến thành tâm VÔ BIÊN, -gọi là “Tâm thiền VÔ 

SẮC” (Arūpajjhānacitta). 

Nghĩa là : 

-Khi “thiền cảnh” lẫn “tâm cảnh” đã “vượt thắng” tuyệt vời 

như thế, thì theo sách «Thanh Tịnh Đạo» (Visuddhimagga 

pakaraṇa), đó là «GIAI ĐOẠN THUẬN THỨ» (Anuloma), tức 

là «tâm đã bắt đầu buông cảnh, để tự thích ứng và thăng hoa 

theo “không cảnh”,  hay chứng đắc…». 



23 

 

-Nhưng với một «phẩm cách vô cùng ảo diệu», hành giả ở trình 

độ nầy luôn luôn cảm thấy «ý thức trống không, chẳng có ấn 

tượng hoang mang, đối với không gian, đối với thời gian, đối 

với tâm, và đối với cảnh». Hành giả cứ tiếp tục khinh an hành 

đạo, thì sự «chứng đắc» GIẢI THOÁT (nibbāti) vượt lên thân 

tâm mình sẽ phát sinh. 

*** 

IV/Tâm SIÊU THẾ (Lokuttara citta) 

-Khi hành giả nhận thức «THÂN TÂM» (kāya-citta) của mình 

chỉ là ngũ uẩn» (Pañca khandhā), chỉ là «danh sắc» (Nāma-

rūpa), luôn luôn thay đổi, xung đột, và hoàn diệt, thì phẩm cách 

chứng đắc đó thiền học gọi là minh sát trong định tâm 

(Ekaggatassa vipassanā citta), hay gọi đó là tuệ lực vượt thắng, 

thấy rõ «3 pháp giải thoát» là : 

1/VÔ THƯỜNG (aniccā), vạn vật thay đổi liên tục. 

2/KHỔ (dukkhā), thân tâm luân hồi sinh diệt, thì chịu đựng cả 

thuận (mānāpa) lẫn nghịch (amānāpa).  

3/VÔ NGÃ (anattā), «cái ta» trong ngũ uẩn chẳng bao giờ tồn 

tại thật, vì cuối cùng luôn luôn là «không». 



24 

 

-Cái «ta giả dối» trong ngũ uẩn ấy, vốn là «sản phẩm» của 10 

sợi dây cột trói rất nguy hiểm, hay KIẾT SỬ (samyojana), hằng 

«tạo dáng» cho mỗi sinh linh, vướng vào vô số vòng sinh tử 

luân hồi, -mà 3 sợi dây đầu là : 

                     a/THÂN KIẾN (sakkāyadiṭṭhi),  

                           b/HOÀI NGHI (vicikicchā), và  

        c/GIỚI CẤM THỦ (sīlabbataparāmāso).  

-Nhưng 3 pháp giải thoát  GIỚI ĐỊNH TUỆ sẽ «vô hiệu hóa» 

ảnh hưởng của vô thường (aniccā), chịu đựng xung đột khổ 

(dukkhā), và vô ngã (anattā) nói trên, và sẽ đoạn trừ 3 sợi dây 

nguy hiểm nầy, để đưa tâm linh hành giả đến giác ngộ, nhập 

vào một «trạng thái tự do thanh tịnh», gọi là Thánh Lưu Tu-

đà-hườn (Sotāpanna).  

*Ba chữ «Tu-đà-hườn» ám chỉ bậc Thánh chỉ còn tái sinh làm 

«người có tướng hảo quang minh» tối đa là 7 lần nữa, thì sẽ 

được giải thoát. Tu-đà-hườn (Sotāpanno) là «bước đầu bảo 

đãm» chấm dứt sự kéo dài sinh tử luân hồi đến vô tận (saṃsāra). 

-Vì sau phẩm thánh nầy, chỉ còn 3 phẩm thánh nữa, sẽ đưa 

«hành giả» đến cứu cánh Niết-bàn (Nibbāna).  

-Đó là : 



25 

 

*Tư-đà-hàm (Sakadāgāmi) hay Thánh Nhất lai, tái sinh làm 

người lành chỉ 1 lần. 

*A-na-hàm (Ᾱnāgāmi) hay Thánh Bất lai, không tái sinh làm 

người nữa, và… 

*A-la-hán (Arahatta) hay Thánh dứt tham sân si, hết sinh tử 

luân hồi, sau khi chết. 

<>Theo tạng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma piṭaka), thì 3 phẩm 

thánh vừa nêu, sẽ giúp bậc Tu-đà-hườn (Sotāpanno) làm yếu đi 

và cuối cùng diệt tận một cách chắc chắn, 7 sợi dây phiền não 

luân hồi còn lại, hằng cột  trói một chúng sinh vào bánh xe sinh 

tử luân hồi.  

-Nếu tính với 3 sợi dây đầu, thì 7 sợi dây được kể tiếp theo là : 

                 4/Tham dục (Kāma taṇhā, abhijjhā), 

                 5/Ác ý, sân hận (Abyāpāda), 

                 6/Ái hữu sắc (Rūpa taṇhā), 

                 7/Ái vô sắc (Arūpa taṇhā), 

                 8/Ngã mạn (Māṇa), 

                  9/Trạo cử (Uddhacca), hay phóng tâm, và 



26 

 

                10/Vô minh (Avijjā). 

<>Tóm lại, Tâm SIÊU THẾ (Lokuttara citta) là tâm của Thánh 

nhân (ariya purisa), kể từ Tu-đà-hườn (Sotāpanno) trở lên, mỗi 

bậc có «2 phẩm chứng đắc», là ĐẠO (Magga) và QUẢ (Phala). 

Tổng cộng 4 cặp phẩm tánh chứng đắc, thì tổng cộng có 8 

thánh tâm tất cả, như sau : 

*Một Thánh tâm Tu-đà-hườn ĐẠO (Sotāpanna maggacitta), 

song song với một Thánh tâm Tu-đà-hườn QUẢ (Sotāpanna 

phalacitta). 

*Một Thánh tâm Tư-đà-hàm ĐẠO (Sakadāgāmi maggacitta), 

song song vối một Thánh tâm Tư-đà-hàm QUẢ (Sakadāgāmi 

phalacitta). 

*Một Thánh tâm A-na-hàm ĐẠO (Ᾱnāgāmi maggacitta), song 

song với một Thánh tâm A-na-hàm QUẢ (Ᾱnāgāmi phalacitta). 

Và… 

*Một Thánh tâm  A-la-hán ĐẠO (Arahatta maggacitta), song 

song với một Thánh tâm A-la-hán QUẢ (Arahatta phalacitta). 

<>Nhưng nếu đem 8 Thánh tâm ấy kết hợp với 5 chi thiền sắc 

giới, nghĩa là nhân với tích số 5, thì chúng ta sẽ có 40 Thánh 



27 

 

tâm thiền, khi các Ngài còn sống và nhập vào trong hữu sắc 

thiền (Rūpajjhāna). 

*** 

«BẢN SẮC» CỦA CITTA hay CỦA TÂM 

<>«BẢN SẮC» (pakati) của «CITTA» hay của «TÂM» là một 

điều rất khó «kiến giải» hoàn hảo. Vì «CITTA» hay «TÂM» 

khi còn «lăn trôi theo bánh xe sinh tử luân hồi», tự nó có một 

bản sắc ĐIỆN TỪ» vừa hài lòng vừa bất mãn, vừa sáng vừa 

tối, vừa tĩnh vừa động, vừa thanh cao vừa ô trược, vừa nhanh 

vừa chậm, -hỗn tính. 

<>Nói một cách «cụ thể», BẢN SẮC (pakati) của CITTA hay 

của TÂM khi phối hợp với thân (kāya) thì hằng biểu lộ trên 3 

phương diện vận hành :  

A-Cảm giác sinh tồn (VEDANᾹ), thuộc về THÂN NGHIỆP,  

B-Hiểu biết hoàn cảnh (ÑᾹṆᾹ), thuộc về TÂM NGHIỆP,   

C-Đổng lực phát tác (JAVANA), thuộc về BIỆT NGHIỆP 

(asādhāraṇa) và CỘNG NGHIỆP (gaṇībhūta). 

A-CẢM GIÁC SINH TỒN (VEDANᾹ) thì có 5 : 

1/Thuận với tâm, gọi là HỶ, hài lòng (SOMAṆA),  



28 

 

2/Nghịch với tâm, gọi là ƯU, bất mãn (DOMAṆA),  

3/Thuận với thân, gọi là LẠC, dễ chịu (SUKHA),  

4/Nghịch với thân, gọi là KHỔ, khó chịu (DUKKHA), và  

5/Lạ với thân tâm, gọi là XẢ, dửng dưng (UPEKKHᾹ). 

<>NĂM CẢM GIÁC (Vedanā) nầy, nếu nói «giản dị» thì chỉ 

có 3, là “thuận” (mānāpa), “nghịch” (amānāpa), và “trung 

tính” (abyākata), hay “xa lạ” (vô phản ứng).  

B-HIỂU BIẾT HOÀN CẢNH (ÑᾹṆᾹ) thì có 2 : 

1/Thông suốt, thì Ý biết (ÑᾹNA SAMPAYUTTA). 

2/Bất thông, thì Ý không biết (ÑᾹNA VIPPAYUTTA). 

C-NĂNG LỰC (BALA) cũng có 2 : 

1/Đủ đổng lực phát tác, tự động làm, thì gọi là vô trợ 

(ASAṄKHᾹRIKA). 

2/Thiếu đổng lực phát tác, làm bỡi kích thích, thì gọi là hữu 

trợ (SASAṄKHᾹRIKA). 

<>Bản sắc (pakati) ấy cũng chính là «phẩm cách THIỆN» 

(kusala) hay «phẩm cách ÁC» (akusala) của Tâm (CITTA), 

trong một con người. 



29 

 

-Nếu mỗi chúng ta tự KIẾN GIẢI (=soi sáng) cho mình, sẽ 

nghiệm thấy rằng, phẩm cách thiện (kusala) hay phẩm cách 

ác (akusala) chính là «nội dung» của NGHIỆP, do TÂM (citta) 

và THÂN (kaya) tương tác.  

-Và «NỘI DUNG» ấy chứa tất cả «khả năng thành Phật» cũng 

như chứa nhiều «khả năng thành ma, thành quỷ», mà một con 

người nói riêng, hay chúng sanh nói chung…phải có.  

<>Như vậy, mục đích của KIẾN GIẢI A-tỳ-đàm 

(Abhidhammassa ujjala vivaraṇa), là giúp chúng ta «nhận 

diện», không những các «MẪU TÂM» thiện, ác, trung tính, 

kết quả, duy tác hay vô ký...v…v... -mà NÓ còn giúp cho chúng 

ta nắm bắt các «ý nghĩa tương đương», bao gồm từng CĂN 

NHÂN (Hetundriya) trong BẢN SẮC của TÂM (Cittapakati).  

-Theo A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma), các căn nhân (Hetundriya) 

ấy là THAM (Lobha), SÂN (Dosa), SI (Moha), VÔ THAM 

(Alobha), VÔ SÂN (Adosa), và VÔ SI (Amoha). Đó là «sáu 

yếu tố» vừa đóng vai «nguồn gốc», vừa đóng vai «vật liệu nuôi 

dưỡng» của toàn thể TÂM THỨC (Citta), thiện cũng như ác, 

trong «bộ máy luân hồi» (Saṃsāra).  

<>Nói tóm lại, BẢN SẮC của TÂM (Cittapakati) vốn «bất 

định» (aniyata), vì có đến 6 cấu tố pha trộn (-ví như «hỗn kim» 



30 

 

trong lòng đất), là 3 căn nhân thiện (ti kusala mūlāni) và 3 căn 

nhân bất thiện (ti akusala mūlāni).  

-Nếu muốn được vàng nguyên chất, chúng ta phải thanh lọc 

«hỗn kim» như thế nào, thì một «hành giả» trong đạo Phật cầu 

«giải thoát khổ vui», cũng cần thanh lọc thân tâm để trở thành 

Thánh nhân như thế ấy.  

Nghĩa là tu tập để : 

*Tiêu trừ 3 căn nhân BẤT THIỆN (tham, sân, si) nhờ vào tam 

học, GIỚI (Sīla), ĐỊNH (Samādhi), TUỆ (Paññā). Và… 

*Hóa giải 3 căn nhân THIỆN (vô tham, vô sân, vô si) bỡi các 

pháp TÒAN XẢ BA-LA-MẬT (Upekkhā pāramaṭṭha pāramī). 

*** 

KÊ KHAI TÂM THỨC (CITTA SAṄGAHA) 

A-Trong DỤC GIỚI (kāmāvacara bhūmi) 

-Có 54 mẫu tâm thuộc loại vọng động, gồm : 

*12 TÂM hữu nhân bất thiện (sahetuka akusala citta) với 3 căn 

sa đọa (ti āpāya mūlāni), là 8 tâm có nhân THAM (lobha), 2 tâm 

có nhân SÂN (dosa), và 2 tâm có nhân SI (moha). 



31 

 

<>8 mẫu tâm có NHÂN THAM (lobha hetu), qua 3 phương 

diện bản sắc, CẢM GIÁC, Ý THỨC, và ĐỔNG LỰC : 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ HỶ (somaṇa), có hiểu biết, đủ sức 

hành động (vô trợ=asaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ HỶ (somaṇa), có hiểu biết, hành 

động do thúc đẩy (hữu trợ=sasaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ HỶ (somaṇa), không hiểu biết, đủ 

sức hành động (vô trợ=asaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ HỶ (somaṇa), không hiểu biết, 

hành động do thúc đẩy (hữu trợ=sasaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ XẢ (upekkhā), có hiểu biết, đủ sức 

hành động (vô trợ=asaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ XẢ (upekkhā), có hiểu biết, hành 

động do thúc đẩy (hữu trợ=sasaṅkhārika). 

-1 tâm tham lobha hetu) thọ XẢ (upekkhā), không hiểu biết, đủ 

sức hành động (vô trợ=asaṅkhārika). 

-1 tâm tham (lobha hetu) thọ XẢ (upekkhā), không hiểu biết, 

hành động do thúc đẩy (hữu trợ=sasaṅkhārika). 



32 

 

<>2 mẫu tâm có NHÂN SÂN (dosa hetu), qua 3 phương diện 

bản sắc, CẢM THỌ, Ý THỨC, và ĐỔNG LỰC : 

-1 tâm sân (dosa) thọ ƯU (domaṇa), với ý thức giận hờn 

(paṭtigha), đủ sức hành động (vô trợ=asaṅkhārika). 

-1 tâm sân (dosa) thọ ƯU (domaṇa), với ý thức giận hờn 

(paṭigha) hành động do sự thúc đẩy (hữu trợ=sasaṅkhārika). 

<>2 mẫu tâm có NHÂN SI (moha hetu), qua 3 phương diện 

bản sắc, CẢM THỌ, Ý THỨC, và ĐỔNG LỰC : 

-1 tâm si (moha) thọ XẢ hay dửng dung (upekkha), không hiểu 

biết (ñāna vippayutta), hành động trong nghi ngờ (vicikicchā). 

-1 tâm si (moha) thọ XẢ hay dửng dung (upekkhā), không hiểu 

biét (ñāna vippayutta), hành động trong lơ đãng, phóng dật 

(uddhacca). 

*** 

*18 MẪU TÂM vô nhân (ahetuka citta), hay «mẫu tâm quả» 

(vipāka citta), cũng gọi là “mẫu tâm bẩm sinh”, với 7 BẤT 

THIỆN (akusala), 8 THIỆN (kusala), 3 DUY TÁC (kiriyā), có 

thể viết ra như sau : 



33 

 

<>7 mẫu tâm vô nhân bất thiện (akusala vipāka) hay 7 mẫu 

tâm quả bất thiện, là những “mẫu tâm bẩm sinh” hằng hiện 

hữu từ khi chào đời, nơi mỗi con người.  

-Trong đó, có 4 mẫu tâm hoạt động một cách thọ XẢ (upekkhā 

vedanā) nơi 4 giác quan (mắt, tai, mũi, lưỡi), để thấy, nghe, 

ngửi, nếm một cách tự nhiên, -và có 2 mẫu tâm cũng thọ XẢ, 

vận hành nơi ý thức, để tiếp thu và suy đạt. Nhưng 1 mẫu tâm 

trong số ấy gọi là “thân thức”, vận hành nơi làn da (=xúc giác) 

thì “câu hữu trực tiếp” với thọ KHỔ (=dukkha) khi “va chạm”. 

-Vì “bản sắc” nó là BẤT THIỆN ! 

<>8 mẫu tâm vô nhân thiện hay 8 mẫu tâm quả thiện tiếp theo, 

cũng có thể gọi là những mẫu tâm bẩm sinh, thì có thể trình 

bày gần giống như 7 mẫu tâm quả nêu trên. Nhưng nếu so sánh, 

thì chúng ta thấy có khác chút ít, như sau :  

-Trong 8 tâm quả thiện (kusala vipāka) đó, có 4 mẫu tâm hoạt 

động với thọ XẢ (upekkhā vedanā) nơi 4 giác quan (mắt, tai, 

mũi, lưỡi), để thấy, nghe, nửi, nếm một cách vô tư. Nhưng 1 

mẫu tâm liên quan đến thân (=xúc giác hay làn da) thì “vận 

hành” với thọ LẠC (=sukha) khi “va chạm”. -Còn 2 tâm tiếp 

thu (sampaṭicchana) và suy đạt (santīraṇa) thì cũng thọ XẢ, lại 



34 

 

vận hành nơi ý thức. -Riêng trong sự suy đạt thì có thêm 1 mẫu 

tâm quả là suy đạt thọ HỶ (somanassa). -Vì đó là quả thiện !  

<>3 mẫu tâm vô nhân sau cùng gọi là duy tác (kiriya), thì cũng 

vận hành với thọ XẢ (Vedanā upekkhā) và thọ HỶ (Vedanā 

somanassa), gồm các mẫu tâm quả (vipākacitta) sau đây : 

*1 mẫu tâm hướng ngũ môn (pañcadvāra āvajjana) vận hành 

với thọ XẢ (upekkhā sahagata), 

*1 mẫu tâm hướng ý môn (manodvāravajjana), vận hành với thọ 

XẢ (upekkhā sahagata), 

*1 mẫu tâm làm nụ cười (hasituppāda citta), vận hành với thọ 

HỶ (somanassa sahagata). 

*** 

<>Tiếp theo là các MẪU TÂM DỤC GIỚI (kāmāvacara) cao 

hơn, còn gọi là “tịnh quang” (sobhana), gồm 24 MẪU TÂM 

hữu nhân (sahetuka citta), được chia làm 3 nhóm là THIỆN 

(kusala), QUẢ (vipāka), và DUY TÁC (kiriya).  

a/Hữu nhân THIỆN dục giới (sahetuka kāmāvacara kusala) : 



35 

 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñāna vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy 

(sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhā rika=hữu trợ). 



36 

 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” (ñāna 

vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM THIỆN (kusala citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy 

(sasaṅkhārika=hữu trợ). 

b/Hữu nhân QUẢ dục giới (sahetuka kāmāvacara vipāka) : 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” (ñāna 

vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 



37 

 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy 

(sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” (ñāna 

vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) tạo nghiệp (kamma) với thọ 

XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy 

(sasaṅkhārika=hữu trợ). 

c/Hữu nhân DUY TÁC dục giới (sahetuka kāmāvacara kiriya), 

cũng có 8 mẫu tâm là : 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 



38 

 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñāna vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ HỶ (somanassa sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy 

(sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí (ñāna 

sampayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), có hiểu biết hay “hợp trí” (ñāna 

sampayutta), hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika=hữu trợ). 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” (ñāna 

vippayutta), đủ đổng lực hành động (asaṅkhārika=vô trợ). 



39 

 

-1 MẪU TÂM DUY TÁC (kiriya citta) tạo nghiệp (kamma) với 

thọ XẢ (upekkhā sahagata), không hiểu biết hay “ly trí” 

(ñānavippayutta), nhưng hành động do thúc đẩy (sasaṅkhārika= 

hữu trợ). 

B-Trong SẮC GIỚI (rūpa bhūmi). 

-Có 15 mẫu tâm an trú sắc pháp, gồm : 

*5 MẪU TÂM thiền sắc giới THIỆN (rūpa kusalajjhāna), gồm 

đệ nhất thiền (paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền (dutiyajjhāna), đệ 

tam thiền (tatiyajjhāna), đệ tứ thiền (catutthajjhāna), đệ ngũ 

thiền (pañcamajjhāna). 

*5 MẪU TÂM thiền sắc giới QUẢ (rūpa vipākajjhāna), gồm 

đệ nhất thiền (paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền (dutiyajjhāna), đệ 

tam thiền (tatiyajjhāna), đệ tứ thiền (catutthajjhāna), đệ ngũ 

thiền (pañcamajjhāna). 

*5 MẪU TÂM thiền sắc giới DUY TÁC (rūpa kiriyajjhāna), 

gồm đệ nhất thiền (paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền 

(dutiyajjhāna), đệ tam thiền (tatiyajjhāna), đệ tứ thiền 

(catutthajjhāna), đệ ngũ thiền (pañcamajjhāna). 

C-Trong VÔ SẮC GIỚI (arūpa bhūmi). 

-Có 12 mẫu tâm an trú vô biên, là : 



40 

 

*4 MẪU TÂM thiền vô sắc giới THIỆN (arūpa kusalajjhāna), 

gồm đệ nhất thiền KHÔNG VÔ BIÊN XỨ (ākāsānañcāyatana 

paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền THỨC VÔ BIÊN XỨ 

(viññānañcāyatana dutiyajjhāna), đệ tam thiền VÔ SỞ HỮU 

XỨ (ākiñcaññāyatana tatiyajjhāna), đệ tứ thiền PHI TƯỞNG 

PHI PHI TƯỞNG XỨ (nevasaññā nāsaññāyatana 

catutthajjhāna). 

*4 MẪU TÂM thiền vô sắc giới QUẢ (arūpa vipākajjhāna), 

gồm đệ nhất thiền KHÔNG VÔ BIÊN XỨ (ākāsānañcāyatana 

paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền THỨC VÔ BIÊN XỨ 

(viññānañcāyatana dutiyajhāna), đệ tam thiền VÔ SỞ HỮU XỨ 

(ākiñcaññāyatana tatiyajjhāna), đệ tứ thiền PHI TƯỞNG PHI 

PHI TƯỞNG XỨ (nevasaññā nāsaññāyatana catutthajjhāna). 

*4 MẪU TÂM thiền vô sắc giới DUY TÁC (arūpa 

kiriyajjhāna), gồm đệ nhất thiền KHÔNG VÔ BIÊN XỨ 

(ākāsānañcāyatana paṭhamajjhāna), đệ nhị thiền THỨC VÔ 

BIÊN XỨ (viññānañcāyatana dutiyajhāna), đệ tam thiền VÔ SỞ 

HỮU XỨ (ākiñcaññāyatana tatiyajjhāna), đệ tứ thiền PHI 

TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (nevasaññā nāsaññāyatana 

catutthajjhāna). 



41 

 

D-Trong SIÊU THẾ GIỚI (lokuttara bhūmi), có 8 mẫu tâm 

thánh : 

              1/Tu-đà-hườn đạo (sotāpatti maggacitta),  

              2/Tu-đà-hườn quả (sotāpatti phalacitta),  

              3/Tư-đà-hàm đạo (sakadāgāmi magga citta),  

              4/Tư-đà-hàm quả (sakadāgāmi phalacitta), 

              5/A-na-hàm đạo (ānāgāmi maggacitta), 

              6/A-na-hàm quả (ānāgāmi phalacitta) 

              7/A-la-hán đạo (arahatta maggacitta), và 

              8/A-la-hán quả (arahatta phalcitta). 

<>Nhưng sau khi chứng đắc đạo quả, mà chư Thánh chưa hết 

tuổi thọ, thì các Ngài vẫn sống thanh tịnh với thân thể bình 

thường trên cõi người, thì 8 loại Thánh tâm của các Ngài, vẫn 

hằng ngày nhập vào và an trú trong 5 bậc thiền hữu sắc (pañca 

rūpajjhānāni), như đã nêu trên đây. 

<>Do đó, số thiền tâm SIÊU THẾ của chư Thánh sẽ 40 thay vì 

chỉ có 8, theo bài toán 5 x 8 = 40. 

*** 



42 

 

<>NÓI VỀ VỀ QUẢ THIỀN : 

*TU THIỀN (bhāvanā) là một pháp hành rất «huyền diệu». 

-Phẩm cách HUYỀN DIỆU ấy trong chiều sâu, có thể ví như «1 

con dao 2 lưỡi», hay đúng hơn như «1 luồng sáng 2 chiều».  

-Một chiều nó soi xuyên thấu vật chất thuộc về bên ngoài, làm 

cho hành giả rất thích thú, vì thấy được những điều «thần bí».  

-Một chiều nó vô ngại soi ngược vào bên trong (thân tâm), để 

làm cho hành giả THẤY chính mình và vạn vật HOÀN 

KHÔNG (Suññatā). -Rồi «tâm linh» (citta) của hành giả sẽ 

hướng đến «phẩm siêu thế», giải thoát, tháo gỡ tất cả những 

mắc dính, ràng buộc nơi thân tâm, từ thô kệch đến vi tế. 

-Vì vậy : 

* 5 bậc thiền hữu sắc (5 rūpajhānāni) khi được thành tựu trong 

một hành giả không phải là Thánh nhân, thì nó có thể làm cho 

người ấy đạt khả năng phi thường, gọi là «thần thông» 

(abhiññā), biểu diễn được một số phép lạ, -nhưng sau đó không 

khéo họ sẽ rơi vào vướng mắc, sa đọa.  

*Còn đối với Thánh nhân, 5 bậc thiền hữu sắc ấy, sau khi đã 

chứng đắc vững chắc, thì «thần thông» chính là «mạch nguồn» 

của TUỆ GIÁC (paññiṅdriya), hay của MINH SÁT (vipassanā 



43 

 

bhāvanā), và là nền tảng «nuôi dưỡng» 4 bậc thiền vô sắc, để 

tiếp theo kết tinh thành TRÍ BÁC-NHÃ (PRAJÑᾹ=PAÑÑᾹ). 

*TRÍ BÁC-NHÃ nầy luôn luôn hóa giải sự CHẤP HỮU 

(Upādāna), và không tạo «duyên khởi» để thành lập các «hiện 

tượng hợp tan», hay các UẨN (khandha) nữa.  

-Nghĩa là NÓ vừa không tạo NGÃ (Anatta), vừa CHẲNG tuyệt 

diệt. TRÍ BÁC-NHÃ (Prajña) tương đương với ánh sáng TOÀN 

XẢ, để biến «giác linh» của một «phạm hạnh nhân» có nguyện 

lực BỒ-TÁT (Bodhisattvā) thành PHẬT (Buddha). 

<>Nói tóm lại, TRÍ BÁC-NHÃ (Prajña=Paññā) không phải là 

«khả năng kỳ diệu» để đưa một chúng sanh, dù «dày công phu 

hành đạo đến đâu» đến một CẢNH GIỚI HƯỞNG THỤ.  

-Vì «cảnh giới hưởng thụ» thì luôn luôn có điều kiện, hữu hạn, 

và dẫn tới «tận phúc đức» trong tương lai. Và khi «hết phước» 

thì sa đọa, luân hồi…là một điều khó tránh ! 

 

 

 



44 

 

 

 

 

 

Chương II 

CETASIKA tạm dịch là TÂM SỞ 

«KIẾN GIẢI» VỀ CHỮ «CETASIKA». 

<>Từ ngữ chuyên biệt Pāḷī «CETASIKA» trong các sách A-

TỲ-ĐẠT-MA (Abhidhamma = Vi diệu pháp) ngày nay, được 

một số các nhà học Phật dịch ra «hán việt» là «TÂM SỞ» hay 

«SỞ HỮU TÂM». 

*Chúng tôi tuy hoàn toàn không dám «phê phán», nhưng quả 

thật 2 từ ngữ «hán việt» nầy, chẳng «thõa mãn» chúng tôi lắm. 

-Vậy xin mạn phép dùng «cách kiến giải», để quay về  «nguồn 

nghĩa lý» của chữ Pāḷī, để chân thành «cung cấp» đôi chút đóng 

góp vào môn học A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma). 

*Trước tiên, xin phân tích 2 phần «ngữ căn» : 

<>«CETA» có nghĩa là «Ý THỨC». Và «IKA» có nghĩa là 

«VAI TRÒ». Còn phụ âm «S» thêm vào theo luật văn phạm, để 



45 

 

«tạo vần» khi phía trước nguyên âm «I» lại có nguyên âm «A». 

(Ceta + Ika). 

-Như vậy «CETASIKA» ám chỉ «những CÁI phát sinh để giúp 

TÂM đóng vai trò gì đó, có tác ý (CETANᾹ). -«Đóng vai trò» 

tức là «hành động tạo nghiệp» (Kammassa kicca). Rồi khi vận 

hành (KICCA) kết thúc, thì CETASIKA (tâm sở) hay CETANᾹ 

(tác ý tạo nghiệp) cũng chấm dứt theo. -Nhưng CITTA thì 

không chấm dứt, vẫn tồn tại và mang cái tên là VIÑÑᾹNA 

(thức) suốt kiếp sống».  

-Nói rõ hơn, nếu không có CITTA (tâm) và nếu không có 

ᾹLAMBANA (đối tượng hay cảnh vật), thì CETASIKA (tâm sở) 

cũng không có. -Ở đây, một yếu tố thứ ba là ᾹLAMBANA hay 

«đối tượng» (tức cảnh vật bên trong ký ức lẫn bên ngoài giác 

quan) tự nhiên phải được kể vào. 

<>Kinh Pāḷī còn ghi rõ : «Citta» (nguyên tâm hay tâm vương) 

và «Cetasika» (tâm sở hay sở hữu tâm) luôn luôn có 4 điểm 

chung, là «đồng sanh, đồng diệt, đồng cảnh, và đồng căn».  

*Câu nầy xác nhận rằng «CETASIKA tùy thuộc và còn mất theo 

CITTA», tạm dịch là «tâm sở tùy thuộc, và hiện hữu hay biến 

mất theo tâm vương», xuyên qua 3 điểm chung «đồng sanh, 

đồng diệt, và đồng cảnh».  



46 

 

-Còn điểm chung thứ tư là «đồng căn», ám chỉ «có cùng cơ sở», 

-tức «nơi chốn vận hành» (vatthu), và thuộc về «thức tánh 

bẩm sinh» (cittapakati) trong thân tâm (nāma-rūpa) con người, 

hay trong «ngũ uẩn» (pañca khandha).  

-NƠI CHỐN (vatthu) ở đây ám chỉ «6 cửa» (cha dvārāni), gồm 

CỬA MẤT hay «nhãn môn» (cakkhudvāra), CỬ TAI hay «nhĩ 

môn» (sotadvāra), CỬA MŨI hay «tỷ môn» (ghānadvāra), CỬ 

LƯỠI hay «thiệt môn» (jīvhādvāra), CỬA THÂN hay «thân 

môn», tức «làn da» (kāyadvāra), và CỬA Ý hay «ý môn» 

(manodvāra). Đây là 6 «môi trường chung» để TÂM VƯƠNG 

(citta) và TÂM SỞ (cetasika) đồng sanh, đồng diệt, đồng cảnh, 

và đồng căn.    

<>Trong chương I, chữ «CITTA» được tạm dịch là «nguyên 

tâm» hay «tâm vương», vì «CITTA» được xem là «đi trước», 

như ông vua. Và ở chương II tiếp theo, «CETASIKA» được 

xem là «đi sau», như quần thần, luôn luôn tùy tùng nhà vua. NÓ 

được tạm gọi là «tâm sở».  

-Và với sự soi sáng của KIẾN GIẢI (samujjala vivaraṇa), chúng 

ta có thể tương đối hiểu biết, tại sao phần tinh thần (maṇo) 

trong một con người, lại mang 2 cái tên tinh tế, khó phân biệt, 



47 

 

là «nguyên tâm» hay «tâm vương» (citta) và «tâm sở» 

(cetasika) như thế ! 

<>Nhắc lại «4 đặc tính» mà «CETASIKA» (tâm sở) luôn luôn 

«có chung» với «CITTA» (tâm vương), là «đồng sinh», «đồng 

diệt», «đồng cảnh», và «đồng căn», chúng ta cũng tự thấy thêm 

rằng 2 điểm chung thứ ba và thứ tư, «ĐỒNG CẢNH» 

(Ᾱlambana) và «ĐỒNG CĂN» (Vatthu) cùng ám chỉ «SỰ 

VẬT» (Rūpa)  hay «SẮC PHÁP» (tinh vi lẫn thô kệch) trong 

thân và ngoài thân.  

-CẢNH (ālambana) là SẮC PHÁP «bên ngoài» (bahīra). CĂN 

(indriya) là SẮC PHÁP «bên trong» (ajjhatta), thật ra không là 

gì khác, mà là thân thể của chúng ta và ngoại vật.  

*Tóm lại, «Triết học A tỳ-đạt-ma» (Abhidhamma) là môn học 

phân tích về «chính sự sống của con người», vận hành do 

TÂM (citta) và TÂM SỞ (cetasika), xuyên qua «TỨ ĐẠI» (catu 

mahādhātu), -nói theo Phật giáo, hay xuyên qua «VẬT CHẤT», 

-nói theo ngôn ngữ thông thường.  

-«TỨ ĐẠI» hay «VẬT CHẤT» gồm đất, nước, lửa, và khí. 

*** 

KIẾN GIẢI. 



48 

 

<>Để tiện lợi cho việc nghiên cứu, «người soạn sách kiến 

giải» xin mạn phép được chia tất cả «CETASIKA» hay TÂM 

SỞ ra thành 2 nhóm, mỗi nhóm (vagga) có thể có nhiều loại.  

-Nhóm thứ nhất tạm gọi là bất định (Aniyata), vì đối tượng 

hay cảnh (ālambana) xảy ra thình lình, không biết trước được. 

Loại TÂM SỞ (cetasika) ấy phát sinh tùy theo những gì do hoàn 

cảnh, hay cộng nghiệp làm xuất hiện.  

*Nhóm nầy tiếng Pāḷī gọi là «SABBA CITTA SᾹDHᾹRAṆA 

CETASIKA», tạm dịch «tâm sở đi với tất cả tâm vương một 

cách tùy tiện» (bất định). Tiêu biểu của nhóm nầy là «7 tâm sở 

biến hành» (hay thích ứng chung), không phân biệt có nhân 

THIỆN (kusala) hay có nhân ÁC (akusala), như sau đây : 

1/XÚC (Phassa), 2/THỌ (Vedanā), 3/TƯỞNG (Saññā), 4/TƯ 

(Cetanā), 5/NHẤT TÂM (Ekaggatā), 6/MẠNG QUYỀN 

(Jīvitindriya), 7/TÁC Ý  (Manasikāra=ý định). 

Xin nhắc lại : 

<>Khi VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) nói đến 1 MẪU TÂM 

(Citta) thiện hay ác, là nói đến 1 năng lực (tinh thần) có thể 

phát ra 1 HÀNH ĐỘNG (kamma) với : 



49 

 

-Mẫu tâm (citta) có nhân thiện (kusala hetu) thì…hành động 

thiện (kusala kamma).  

-Mẫu tâm (citta) có nhân ác (akusala hetu) thì…hành động ác 

(akusala kamma). 

-Mẫu tâm (citta) không có nhân thiện hay ác thì…hành động 

duy tác (kiriya kamma). 

-Và cả 7 TÂM SỞ BIẾN HÀNH nói trên, khi tùy tiện đi chung 

với hầu hết mẫu tâm vương, có NHÂN thiện hay ác ấy cũng 

cần hội đủ, thì mới phát sinh HÀNH ĐỘNG được (kamma). 

Nghĩa là tâm sở thứ 7, hay «tác ý tạo nghiệp» (Manasikāra) 

phải có mặt. -«NÓ» xác nhận «bộ bảy tâm sở biến hành hiện 

diện đầy đủ cho một hành động diễn ra». 

<>BIẾN HÀNH (Sādhārana) cũng có nghĩa gián tiếp, là 

«không ngờ trước» hay «phát sinh tùy theo bất cứ cảnh tượng 

nào» (Ᾱlambana) xuất hiện. Nói cách khác là 7 tâm sở biến 

hành nầy luôn luôn có thể tùy tiện đi chung với những MẪU 

TÂM VƯƠNG có NHÂN thiện hay ác.  

*** 

<>Loại thứ hai là tâm sở khả định (Niyata cetasika). Và tiêu 

biểu của nhóm nầy là 6 TÂM SỞ BIỆT CẢNH (Pakiṇṇaka 



50 

 

cetasika), vì đối tượng đang hiện diện trước mặt hay sẽ xảy ra 

vốn nằm trong dự tính, hay đã được biết trước, và từng có «khái 

niệm» (paññatti) trong quá khứ. 

-Nói cách khác là TÂM SỞ BIỆT CẢNH (pakiṇṇaka cetasika) 

chỉ đi chung với những mẫu tâm vương đã có đối tượng, hay 

thuộc về «chủ ý».  

Biệt cảnh tâm sở (pakiṇṇaka cetasika) có 6 là : 

1/TẦM (Vitakka = chú ý), 2/TỨ (Vicāra = giữ mục tiêu), 

3/THẮNG GIẢI (Adhimokkha = khả tín, quen thuộc, không xa 

lạ), 4/TẤN (Viriya = dồn năng lực), 5/HỶ (Pīti = hài lòng), và 

6/DỤC (Chanda = muốn đối tượng). 

*«DỤC» (chanda) là tâm sở biệt cảnh thứ sáu thúc đẩy con 

người thực hiện hành động (kamma), đã có dụng ý nhắm vào 

một cảnh nào đó (ālambana). 

<>Như trên đã nói, 2 loại TÂM SỞ biến hành (sādhāraṇa) và 

biệt cảnh (pakiṇṇaka) mang lại 2 hiệu lực khác nhau, một là 

BẤT ĐỊNH (Aniyata) và hai là KHẢ ĐỊNH (Niyata) :  

-Bất định (aniyata) thì «hậu quả của HÀNH ĐỘNG (kamma), 

sẽ nằm trong chiều hướng tiến hóa hay sa đọa tùy theo NHÂN 

(thiện hay ác), nên chúng ta không có tiêu chuẩn để qui nạp».  



51 

 

-Khả định thì hậu quả của HÀNH ĐỘNG (kamma) sẽ nằm 

trong chiều hướng tốt hay xấu tùy theo NHÂN (thiện hay ác 

trong dự tính), nên chúng ta có tiêu chuẩn qui nạp. 

Dẫn giải : 

-Vì «BIẾN HÀNH tâm sở» (sādhārana cetasika) «hoạt động» 

với tất cả các MẪU TÂM VƯƠNG (Sabba citta) trước bất kỳ 

CẢNH (ālambana) nào, thiện (kusala) hay ác (akusala) không 

thể biết trước, và chúng có «khả năng tùy biến».  

-Còn BIỆT CẢNH tâm sở (Pakiṇṇaka cetasika) chỉ «hoạt động» 

với những MẪU TÂM VƯƠNG (Citta) đã biết cảnh rồi. Nghĩa 

là tâm sở biệt cảnh sẽ phát sinh khi nào hành động (kamma) có 

DỰ TÍNH cetanā).  

-Chẳng hạng như trong sự HƯỚNG THIỆN với «khéo léo tác 

ý» (yoṇiso manasikāra), hành vi tìm «cảnh thuận» sẽ làm cho 

có «biệt cảnh tâm sở» (pakiṇṇaka cetasika) thuộc loại lành 

mạnh (kusala). Còn trong TU THIỀN (bhāvanā), thì CẢNH 

THUẬN (ālambana) có «dự tính» chính là «đề mục» 

(kamaṭṭhāna), và «hiệu lực» (vāra) của hành động (kamma) là 

phẩm cách AN TRÚ (appanā).  



52 

 

-Chưa kể mặt khác, 6 TÂM SỞ BIỆT CẢNH (6 Pakiṇṇaka 

cetasikā) tùy tùng những MẪU TÂM THIỀN (Jhāna citta), thì 

“hiệu lực” của chúng chỉ giúp tâm vương tiến hóa mà thôi. 

*Đây là lý do để chúng ta tạm gọi chung 2 nhóm TÂM SỞ (biến 

hành và biệt cảnh) nầy là PHỨC HỢP, -có sách còn gọi chúng 

là 13 tâm sở ấy là «đồng bất đồng tâm sở».  

*** 

<>Tiếp theo là 14 TÂM SỞ BẤT THIỆN (Akusala cetasika) : 

1/Tâm sở SI (Moha cetasika)), tức là không biết PHÁP khi 

hành động, hay TÂM SỞ đui mù, tối tăm, đần độn, bất thông, 

chẳng đủ khả năng cảm nhận hậu quả của việc đã, đang, và sẽ 

làm. Nó có tên khác là VÔ MINH (Avijjā). 

2/Tâm sở VÔ TÀM (ahirika cetasika), tức là không biết hổ thẹn, 

khi làm điều xấu, hay có hành động (kamma) mà hầu hết xung 

quanh đều chê cười.  

3/Tâm sở VÔ ÚY (anottappa cetasika), tức là hành động một 

cách coi thường hậu quả, chẳng sợ hậu quả có hại đến cuộc 

đời, do việc mình đã làm.  



53 

 

4/Tâm sở TRẠO CỬ (uddhacca cetasika), tức là tâm nằm trong 

tình trạng rung chuyển không ngừng, dễ dàng thả trôi theo vọng 

động, hay liên tục phóng tâm.  

5/Tâm sở THAM (lobha cetasika), tức là tâm muốn thu vào mãi, 

do đòi hỏi liên tục và vô đáy.  

6/Tâm sở TÀ KIẾN (diṭṭhi cetasika), tức là tâm tin vào quyền 

năng, cho rằng “nghiệp tốt hay xấu không phải do mình, mà là 

do ý trời” (hay thượng đế, tạo hóa). Tâm tối tăm tin vào sự ban 

phúc và xá tội của ngoại lực, -không biết tự lực hay không biết 

trông cậy vào chính mình. 

7/Tâm sở NGẠO MẠN (màna cetasika), tức là tâm có tập khí 

cho là “mình quan trọng nhất”. 

8/Tâm sở SÂN (dosa cetasika), tức là tâm “bất mãn thường 

trực”, vì “ta đúng, người sai”. 

9/Tâm sở BÕN XẼN (issà cetasika), là tâm chẳng muốn chia 

sớt cho ai bất cứ cái gì. 

10/Tâm sở GANH TỊ (macchariyà cetasika), tức là tâm có tật 

chẳng chịu ai hơn mình. 

11/Tâm sở HỐI TIẾC (kukkucca cetasika), tức là tâm thường 

xuyên không hài lòng với việc đã qua. 



54 

 

12/Tâm sở HÔN TRẦM (thìna cetasika), tức là tâm có trạng 

thái lừ dừ, không hăng hái. 

13/Tâm sở THỤY MIÊN (middhaṃ cetasika), là tâm nhiễm tật 

chán nãn, buồn ngủ liên tục. 

14/Tâm sở HOÀI NGHI (vicikicchà cetasika), là tâm có tập khí 

hoang mang, bất định, chần chừ, lúng túng.  

<>14 tâm sở bất thiện (akusala cetasikā) nầy «chứa» 3 nhân 

xấu (akusala hetū) là THAM SÂN SI (lobha, dosa, moha), như 

trong 12 mẫu tâm vương bất thiện (akusala cittāni). -Thử chia 

chúng ở đây thành các nhóm : 

*Biến hành bất thiện (akusala sādhāranā), gồm : 

a/Gọi là VÔ MINH PHẦN (Avijjā), với 1/SI (moha), 2/VÔ 

TÀM (ahirika), 3/VÔ ÚY (anottappa), 4/TRẠO CỬ (uddhacca). 

-Bốn tâm sở xấu nầy làm cho «4 biến hành» là XÚC (phassa), 

THỌ (vedanā), TƯỞNG (saññā), TƯ (cetanā) trở thành bất 

thiện (akusala sadhārana). 

b/Gọi là THAM PHẦN (Lobha), gồm 1/THAM (lobha), 2/TÀ 

KIẾN (diṭṭhi), và 3/NGÃ MẠN (māna). -Ba tâm sở xấu nầy làm 

cho «3 biến hành» tiếp theo, là NHẤT TÂM (ekaggatā), MẠNG 



55 

 

QUYỀN (jīvitiṅdriya), TÁC Ý (maṇasikāraā) trở thành bất thiện 

(akusala sadhārana). 

c/Gọi là SI PHẦN (Dosa), gồm 1/SÂN HẬN (dosa), 2/TẬT ĐỐ 

(hay ganh tị= issā), 3/KEO KIỆT (hay xan lận=macchariya), 

4/HỐI TIẾC (hay không hài lòng=kukkucca). -Bốn tâm sở xấu 

nầy làm cho «3 biệt cảnh» TẦM (vitakka), TỨ (vicāra), 

THẮNG GIẢI (adhimokkha) trở thành tê liệt, bất thiện. 

d/Gọi là NHƯỢC PHẦN (Apadhāna), gồm 1/HÔN TRẦM 

(thīna), liên quan đến TÂM (citta), và 2/THỤY MIÊN (middha, 

liên quan đến THỨC (viññāna). -Hai tâm sở xấu nầy làm cho 

«2 biệt cảnh» TẤN (viriya), HỶ (pīti), trở thành ù-lì, bất thiện. 

e/Gọi là NGHI PHẦN (Vicikicchā), gồm duy nhất tâm sở HOÀI 

NGHI. -Đây là tâm sở HOANG MANG, không có sự khéo léo 

(ayoniso mánikāra), nhất là bản tánh nghi ngờ PHẬT (Buddha), 

nghi ngờ PHÁP (Dhamma), nghi ngờ THÁNH TĂNG 

(Ujupatipanno Saṅgha), nghi ngờ GIỚI (Sīla), nghi ngờ ĐỊNH 

(Samādhi), và nghi ngờ TUỆ (Paññā).  

<>THIỀN HỌC gọi hoài nghi (vicikicchā là một triền cái 

(nīvaraṇa) rất nguy hiểm cho sự hướng thiện và định tâm 

(bhāvanā paṭipatti). 



56 

 

<>Liên quan đến 12 mẫu tâm vương bất thiện (akusala citta), 

thì “THAM phần” là chủ lực của 8 tâm ác, “SÂN phần” là chủ 

lực của 2 tâm ác, và “SI phần” là chủ lưc của 2 tâm ác. -Tổng 

cộng 8+2+2=12 mẫu tâm vương hành động bất thiện. 

*** 

25 TÂM SỞ TIẾN HÓA. 

(25 Sobhana cetasika = 25 Kusala cetasikā). 

<>Những tâm sở tiến hóa (=Tịnh quang), cũng được chia ra 

thành nhiều nhóm, để «thuận tiện» cho sự nghiên cứu :  

*Nhóm thứ nhất gồm 19 TÂM SỞ BIẾN HÀNH TỊNH 

QUANG (Sobhana sādhāraṇa cetasikā), là… 

            1/TÍN (saddhā) : Tin tưởng một cách sáng suốt.  

            2/NIỆM (saṭi) : Thân tâm tỉnh thức, nhớ biết thực tại.  

            3/TÀM (hiri) : Hổ thẹn khi làm điều xấu.  

            4/ÚY (Ottappa) : Ghê sợ kết quả xấu của hành động).  

            5/VÔ THAM (alobha) : Giảm tham lam để chia sớt, có 

sự hy sinh vì người khác.  



57 

 

            6/VÔ SÂN (adosa) : Giảm giận, để phản ứng trước hoàn 

cảnh với sự thiện cảm.  

            7/HÀNH XẢ (tattramajjhattatā) : Tâm thức quân bình.  

    8/AN TĨNH THỂ CHẤT (kāya passaddhi),  

            9/AN TĨNH TINH THẦN (citta passaddhi).  

    10/NHẸ NHÀNG THỂ CHẤT (kāya lahutā),  

            11/NHẸ NHÀNH TINH THẦN (citta lahutā). 

    12/NHU NHUYỄN THỂ CHẤT (kāya mudutā),  

            13/NHU NHUYỄN TINH THẦN (citta mudutā). 

    14/THÍCH ỨNG THỂ CHẤT (kāya kammññatā),  

            15/THÍCH ỨNG TINH THẦN (citta kammaññatā). 

    16/TINH THỤC THỂ CHẤT (kāya pāguññatā),  

            17/TINH THỤC TINH THẦN (citta pāguññatā). 

    18/CHÁNH TRỰC THỂ CHẤT (kāya ujukatā),  

            19/CHÁNH TRỰC TINH THẦN (citta ujukatā). 

Chú ý : 



58 

 

<>Các mũi tên, từ tâm sở thứ 8 đến tâm sở thứ 19, biểu lộ sự 

trình bày “từng cặp”, để diễn tả 2 mặt của tập khí (vāsana), là 

“thuần thục ở THÂN” (kāya) và “thuần thục ở TÂM” (citta) 

<>19 tâm sở biến hành đẹp hay tịnh quang (sobhana 

sādhāraṇa) nêu trên, hằng «phổ biến» trong tất cả MẪU TÂM 

THIỆN (kusala cittāni) một cách tổng quát.  

*** 

KIẾN GIẢI THÊM VỀ 19 TÂM SỞ TỊNH QUANG, TIẾN 

HÓA và BIẾN HÀNH, vì KHÓ NẮM BẮT. 

1-Tâm sở TÍN (Saddhā cetasika) 

<>“TÍN TỊNH QUANG” (Sobhana saddhā) ám chỉ “niềm tin 

chân, thiện và mỹ”. “Niềm tin” (saddhā) nầy xác minh sự hội 

đủ của 4 chi pháp tịnh hảo (sobhana), gồm : 

1/Tin NGHIỆP (kamma) là duyên khởi của sự luân hồi, 

2/Tin QUẢ (vipāka) là điểm đến của sự luân hồi, 

3/Tin BÁO ỨNG (kamma vipāka) là hành trang căn bản của 

sự sinh tử luân hồi. 



59 

 

4/Tin NIẾT-BÀN (nibbāna) là phẩm trạng chấm dứt sự sinh tử 

luân hồi. -“Chi pháp tịnh hảo” nầy cũng ám chỉ “quả giải thoát 

của một vị Phật là có THẬT”. 

*“TÍN TỊNH QUANG” (sobhana saddhā) ở đây cũng có nghĩa 

là “chánh tín” (samma saddhā), đối trị chính đáng của “tà 

kiến” (miccha diṭṭhi).  

Cần hiểu thêm : 

<>Tin tưởng dứt khoát vào Tam Bảo (Phật-Pháp-Tăng) để dốc 

lòng thực hành giáo lý giải thoát là CHÁNH KIẾN (sammā 

diṭṭhi), bước thứ nhất trong Bát Chánh Đạo. 

<>Nhưng tin tưởng vào “Tam-Bảo” (Phật-Pháp-Tăng) với 

dụng ý tìm cầu sự “ban phước xá tội”, -hoặc tin rằng “phước 

đức của một cá nhân tùy thuộc vào sự rộng lượng, hay lòng từ 

bi của Phật-Pháp-Tăng”, rồi không hành trì nghiêm chỉnh GIỚI 

ĐỊNH TUỆ (sīla samādhi paññā), thì ấy là tà kiến (miccha 

dṭṭhi), không xứng đáng là tín đồ đạo Phật. 

2-Tâm sở NIỆM (Sati cetasika). 

<>NIỆM ở đây ám chỉ CHÁNH NIỆM (Sammā saṭi) là tỉnh 

thức, nhớ biết thân tâm trong giây phút hiện tại, -NIỆM (sati) 



60 

 

không cho phép TÂM (citta) phóng ra ngoài THÂN TÂM, xa 

lìa cảm thức quân bình của thân thể.  

-“Chánh niệm” không phải là “tụng nhập tâm” hay “phát âm 

thuộc lòng” một danh hiệu, hay một bài kinh nào đó, đến độ 

không vấp một chữ, mà thực tế chẳng hiểu biết nghĩa lý. 

*Cần phân biệt thật rõ “TỤNG” (punakaraṇa) và “NIỆM” 

(sati). -“Tụng” là lập lại nhiều lần một âm thanh (hay một nhóm 

chữ), một cách thuộc lòng. -Còn “Niệm” là tỉnh thức và biết rõ, 

hay vừa nhớ biết vừa cảm thấy hiểu rành thân tâm chính mình 

đang ở trong thực tại nào.  

-Khi “tụng” mà không nắm bắt nghĩa lý lời kinh, -và vừa 

“TỤNG” tâm hồn vừa “lang thang”, phân tán đến những chuyện 

khác, thì “TỤNG” ấy vô ích ! 

3-Tâm sở TÀM (Hiri cetasika) 

<>TÀM (hiri) là tâm sở tự trọng, hay tâm biết âm thầm hổ 

thẹn, khi vô ý hành động sai, -hoặc vì hoàn cảnh phải “làm điều 

bất thiện” mà lòng “không vui”, luôn luôn tự cảm thấy “tinh 

thần bị cắn rứt”.  

-Nghĩa là, vì “hổ thẹn” hay TÀM (hiri) thường xuyên mạnh mẽ 

trong tâm, nên con người không dám làm việc bất thiện (akusala 



61 

 

kamma), hoặc đã lỡ làm việc xấu rồi, thì người ấy tự lòng cắn 

rứt, âm thầm sám hối, quyết chí TỪ ĐÓ bỏ lỗi lầm, đồng thời 

tăng cường thực hành nhiều điều tốt, để được xứng đáng.  

-Tâm sở TÀM là một trong những đức tánh của người có tư 

cách, sống trong phạm hạnh, không cẩu thả, không buông trôi, 

và không coi thường “nhân phẩm”. 

4- Tâm sở ÚY (Ottappa cetasika) 

-“ÚY” có nghĩa “đen” là ghê sợ tội lỗi, không chấp nhận hành 

động bất thiện (akusala kamma), sẵn sàng xa lánh điều xấu. 

<>Viết đầy đủ tên nầy là “tâm sở ÚY KỴ” (ottappa), -ÚY KỴ 

ám chỉ sự “dị ứng”, hay “LO SỢ hậu quả xấu của việc mình 

làm”, -tất nhiên đó là hậu quả của việc làm bất thiện. -Tâm sở 

ÚY (ottappa cetasika) là “khắc tinh” của sự bê-tha, vô nhân 

cách, coi thường tội lỗi. 

*Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), tâm sở ÚY luôn luôn đi 

đôi với tâm sở TÀM, hay “sự ghê sợ hậu quả của hành động 

xấu luôn luôn đi đôi với sự hổ thẹn phạm lỗi”. 

5/Tâm sở VÔ THAM (Alobha cetasika) 

(TRẠNG THÁI của VÔ THAM là hành động vì người khác). 



62 

 

<>“VÔ THAM” (alobha) trong Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), 

cũng ám chỉ “lòng hy sinh”, biết chia sớt một phần lợi lộc của 

mình đang có, cho người khác. Sự BỐ THÍ (dāna) hay GIÚP 

ĐỠ (upakāra) những kẻ thiếu thốn, phát sinh từ tâm sở VÔ 

THAM (alobha cetasika) nầy. 

-Hành động VÔ THAM (alobha kamma) ở đây KHÔNG xác 

nhận “người hành thiện hoàn toàn chẳng còn tham lam”, mà 

“hành động lành ấy vốn được kích thích bỡ tâm thương người 

(từ bi) và lòng hy sinh (yāga) một phần lợi lộc của mình, để 

giúp đỡ kẻ cô thế, thiếu thốn.  

Lưu ý : 

-Chỉ có Thánh nhân (ariya manussa) hay PHẬT (buddha) mới 

hoàn toàn vô tham, còn “phàm nhân” (puthujjana manussa) mà 

có tâm sở VÔ THAM, tức là bậc PHẠM HẠNH, (brhamacariya) 

sống biết nghĩ đến sự bất hạnh của người khác, nên họ thỉnh 

thoảng tùy khả năng hay thường xuyên chia sớt một phần lợi 

của mình cho kẻ khác. 

*Ví dụ : 



63 

 

-Anh Hiền có 100.000 đô-la và anh đã hoan hỷ tặng đến cô nhi 

viện 10.000 đô-la, thì đối với 10.000 đô-la ấy, anh đã hành động 

do tâm sở vô tham (alobha), hay lòng thương người.  

-Và anh giữ lại 90.000 đô-la, tức là anh vẫn còn “tham” để có 

sự “an toàn” cho chính anh, là một điều tự nhiên (nếu không 

muốn nói là “sáng suốt”), -vì dù sao anh vẫn còn phàm. Nhưng 

tính thương người và lòng hy sinh trong anh đã khá mạnh, nên 

anh mới có thể chia sớt 1 phần mười số tiền (=10.000$US). 

-Trường hợp “hiến tặng bỡi mua danh”, thì hành động ấy trên 

thực tế cũng làm cho cô nhi viện được gia tăng ngân sách. 

Nghĩa là sự hiến tặng kia vẫn giúp cho đời sống của các em cô 

nhi thêm phần bảo đãm, an vui, hạn chế sự bấp bênh, giảm thiểu 

tình trạng thiếu hụt tiền bạc….  

-Nói chung “người bố thí do háo danh” vẫn có phước. Dĩ nhiên 

đó là “phước hữu lậu”, phước sẽ cho quả để tâm thức người 

mua danh vướng mắc, không hoàn toàn cao thượng. Sự háo 

danh có thể làm cho họ sa đọa về sau. 

-Trường hợp ban quản đốc cô nhi viện gồm những người lạm 

dụng, không phục vụ với tinh thần nhân đạo, không hết lòng 

chăm sóc trẻ em mồ côi, dùng quỹ từ thiện cho cá nhân, thì ấy 

là một chuyện xấu, và phức tạp khác, chúng ta có thể thảo luận 



64 

 

rộng rãi khi thuận tiện, nhưng nó không nằm trong các vấn đề 

chính của sách nầy.  

-Hiện tượng “lạm dụng” công tác nhân đạo, thuộc về một ÁC 

PHÁP phản văn hóa và đạo đức. Sự LÝ GIẢI theo nhà Phật có 

thể một phần do CỘNG NGHIỆP BẤT THIỆN (akusala 

gaṇībhūta kamma), khá phức tạp và đòi hỏi “đức tính khách 

quan mới nắm vững vấn đề”.  

<>Ví dụ nêu trên đây, chỉ để diễn tả “tâm sở VÔ THAM” 

(alobha cetasika) trong VI DIỆU PHÁP mà thôi. -Nhưng ở đây 

“không những chỉ liên quan đến “tâm sở VÔ THAM”, mà nói 

chung trong các Thánh nhân A-la-hán (Arahatta) và chư Phật 

(Buddha), thì 3 căn bất thiện là THAM SÂN SI (lobha-dosa-

moha) hoàn toàn không còn nữa, nên TÍNH vô tham, (alobha) 

vô sân (adosa), và vô si (amoha) đối với các Ngài, không còn 

được đặt ra nữa, là lẽ đương nhiên.  

<>Như vậy, 3 tâm sở THIỆN (kusala cetasika) nầy, khi được 

nói đến, tức là ám chỉ “tập khí lành” của phàm nhân 

(puthujjana), và của những bậc phạm hạnh chưa đắc đạo quả 

giải thoát A-la-hán (Arahatta).  

6/Tâm sở VÔ SÂN (Adosa cetasika) 



65 

 

(Tương đương với “THIỆN Ý”, có cảm giác “THÂN ÁI”) 

<>VÔ SÂN (adosa) vốn có “nghĩa đen” là KHÔNG GIẬN, 

nhưng tâm sở VÔ SÂN (adosa cetasika) trong Vi diệu pháp 

(Abhidhamma), cũng được xem tương đương với THIỆN Ý 

(kusala maṇokamma), có cảm giác THÂN ÁI. -Vì khi nổi giận 

thì không thể có thiện ý.  

-Mặt khác, SÂN HẬN (dosa) là phản ứng của lòng THAM 

(lobha) khi không được thõa mãn. Và lúc người phàm bất mãn, 

thì không bao giờ có cảm giác thân ái được.  

-Một người hành động VÔ SÂN (adosa) thì không làm hại xung 

quanh. Đức tính nầy rất khó tìm thấy ở những người phàm 

tục, vì người phàm thường che giấu tật giận hờn, ngoài mặt giả 

vờ “bình thản, vui vẻ, rộng lượng”, nhưng bên trong thì nham 

hiểm, ÁC Ý (abyāpāda).  

-Như vậy, giữa xã hội phàm phu tục tử, phải chăng “tính VÔ 

SÂN” (adosa) là một điều không bao giờ có, hay ấy là tưởng 

tượng ? -Xin thưa, tất cả đều tương đối ! 

<>Nhưng VI DIỆU PHÁP trong nhà Phật, là một “bản phúc 

trình những minh sát, những phân tích, và những nhận 



66 

 

diện…thuộc về trải nghiệm tâm thức”, chứ không phải là một 

tập hợp “lý thuyết”, có tính cách “qui luật”, ước định.  

-Và vi Diệu Pháp (Abhidhamma) phát biểu rằng : Hiện tượng 

VÔ SÂN (adosa) cũng có thể tìm thấy trong một số người phàm, 

nhưng đó là “VÔ SÂN hữu hạn vì CỘNG NGHIỆP”, và VÔ 

SÂN ấy chỉ biểu lộ trong thời gian ngắn mà thôi.  

-Chẳng hạng như cha mẹ khi sinh con, thì luôn luôn có hiện 

tượng VÔ SÂN (adosa) hay “ít sân” đối với con cái (do cộng 

nghiệp), chỉ trong suốt giai đoạn chúng còn thơ ấu.  

-Khi con cái lớn dần thì đức tính VÔ SÂN (adosa) đó của cha 

mẹ, cũng giảm thiểu theo ngày tháng, hay biến mất. 

-Muốn chứng kiến tính VÔ SÂN (adosa) của Thánh nhân, thì 

chúng ta phải đủ phước duyên, và sinh ra khi chư Phật còn hiện 

tiền, vì các Ngài luôn luôn có đức tính ấy, nhưng rất hiếm người 

được may mắn đó.  

-Hai tâm sở VÔ THAM (alobha) và VÔ SÂN (adosa) nơi chư 

Phật (Buddha) được biểu lộ bằng TỪ (mettā), BI (karuṇā), HỶ 

(muditā), và XẢ (upekkhā), còn gọi “TỨ VÔ LƯỢNG TÂM” 

(catu mahāvihāra). 



67 

 

-Kinh Phật thường nhắc rằng “con cái bất hiếu với cha mẹ thì 

phạm đại tội, tương đương với sự xúc phạm chư Phật”. Vì 

cha mẹ đối với con cái mới sinh ra thường có “TỨ VÔ LƯỢNG 

TÂM” như Phật. 

7/Tâm sở QUÂN BÌNH, hay HÀNH XẢ. 

(Tattramajjhattatā cetasika) 

<>TÂM SỞ quân bình ở đây là NỀN TẢNG của PHÁP XẢ 

(upekkhā dhammā), hay hành động hoàn toàn khách quan, 

bình đẳng, không thiên vị, chẳng dựa trên tư kiến….. -Chung 

qui là TÂM XẢ (Upekkhā cetasika).  

-Nó là tâm sở thiện (kusala cetasika) nói lên NỘI DUNG của 

thái độ cao thượng, phát ra từ những bậc, thân tâm đã thấm 

nhuần pháp thanh tịnh (Visuddhi dhamma).  

<>Nói đến đức tính QUÂN BÌNH hay HÀNH XẢ, có 2 từ ngữ 

Pāḷī viết khác nhau, là “tattramajjhattatā” và “upekkhā”, 

nhưng Ý NGHĨA của cả 2, tương đối giống nhau. 

*Và xin phép nhắc lại “thực tế nhị biên” rằng : 

-“TINH THẦN” (maṇo) trong con người hay DANH PHÁP 

(Nāma dhamma) luôn luôn có 2 mặt. Khi mặt nầy gọi là TÂM 

VƯƠNG (Citta), thì mặt kia gọi là TÂM SỞ (Cetasika). -Tất 



68 

 

nhiên chúng phải luôn luôn “đồng sanh”, “đồng diệt”, đồng 

cảnh”, và “đồng căn”. 

*Và trong sự thật đó, những tâm sở TIẾN HÓA (Sobhana 

cetasikā) đánh số như dưới đây, được trình bày theo cặp tương 

quan, để biểu lộ 2 phương diện có QUẢ THIỆN (kusala 

vipāka) của chúng : 

8/AN TĨNH THỂ CHẤT (kāya passaddhi), 

9/AN TĨNH TINH THẦN (citta passaddhi). 

<>Cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) nầy nói lên 

2 sự AN VUI (pasaddhi), một ở thể xác (SẮC PHÁP=rūpa 

dhammā), và một ở tinh thần (DANH PHÁP=nāma dhammā).  

-Hành giả TU PHẬT mà không trải nghiệm cặp tâm sở an vui 

nầy, là người chưa thành tựu, chưa thuần thục, chưa thanh tịnh 

trong pháp tu. Ai hành thiền mà chẳng cảm thấy “an vui” (tinh 

thần và thể xác) là vì lý do “chưa chứng đắc”.  

10/KHINH AN THỂ CHẤT (kāya lahutā), 

11/KHINH AN TINH THẦN (citta lahutā). 

<>Đây là cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) tiếp 

theo, mô tả 2 sự NHẸ NHÀNG (lahutā), một ở thể xác (SẮC 



69 

 

PHÁP=rūpa dhammā), và một ở tinh thần (DANH 

PHÁP=nāma dhammā). 

-Một người TU PHẬT mà không trải nghiệm cặp tâm sở khinh 

an nầy, là người chưa thành tựu, chưa thuần thục, chưa thanh 

tịnh trong pháp hành. Ai tu thiền mà cảm thấy “thân tâm nặng 

nề” là bỡi lý do ấy. 

12/NHU NHUYỄN THỂ CHẤT (kāya mudutā), 

13/NHU NHUYỄN TINH THẦN (citta mudutā). 

<>Đây là cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) kế 

tiếp, cũng mô tả 2 sự MỀM DẺO (mudutā), một ở thể xác (SẮC 

PHÁP=rūpa dhammā), và một ở tinh thần (DANH 

PHÁP=nāma dhammā). 

-Một người TU PHẬT mà không trải nghiệm cặp tâm sở nhu 

nhuyễn nầy, là người chưa thành tựu, chưa thuần thục, chưa 

thanh tịnh trong pháp hành. Ai tu thiền mà thân tâm không mềm 

dẻo, hay thân tâm dễ bị cứng đơ, tê dại....là không chứng đắc, 

phải chịu trở ngại “như thế”. 

14/THÍCH ỨNG THỂ CHẤT (kāya kammaññatā), 

15/THÍCH ỨNG TINH THẦN (citta kammaññatā) 



70 

 

<>Đây là cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) 

khác nữa, để mô tả 2 sự THÍCH ỨNG (kammaññatā), một ở thể 

xác (SẮC PHÁP=rūpa dhammā), và một ở tinh thần (DANH 

PHÁP=nāma dhammā). 

-Kẻ TU PHẬT mà không trải nghệm cặp tâm sở tùy tiện nầy, 

là hành giả chưa thành tựu, chưa thuần thục, chưa thanh tịnh 

trong pháp hành. Ai tu thiền mà thân tâm không thích ứng vào 

hoàn cảnh một cách dễ dàng, là bỡi trở ngại “chưa đắc” ấy. 

16/TINH THỤC THỂ CHẤT (kāya pāguññatā), 

17/TINH THỤC TINH THẦN (citta pāguññatā). 

<>Đây là một cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) 

kế tiếp nữa, mô tả 2 sự TINH THỤC (pāguññatā), một ở thể 

xác (SẮC PHÁP=rūpa dhammā), và một ở tinh thần (DANH 

PHÁP=nāma dhammā). 

-Một người TU PHẬT mà không trải nghiệm được cặp tâm sở 

tinh thục nầy, là người chưa thành tựu, chưa thuần thục, chưa 

thanh tịnh trong pháp hành (bhāvanā). Ai tu thiền mà thân tâm 

còn phát ra các hành vi vụng về, cử chỉ lúng túng trong 4 oai 

nghi (đi, đứng, nằm, ngồi) là kẻ thiếu thuần thục, chẳng thành 

công trong pháp hành. 



71 

 

18/CHÁNH TRỰC THỂ CHẤT (kāya ujukatā), 

19/CHÁNH TRỰC TINH THẦN (citta ujukatā). 

<>Đây là cặp TÂM SỞ TỊNH QUANG (sobhana cetasikā) cuối 

cùng, để mô tả 2 sự CHÁNH TRỰC (ujukatā = thẳng thắn), một 

ở thể xác (SẮC PHÁP=rūpa dhammā), cũng như một ở tinh 

thần (DANH PHÁP=nāma dhammā). 

-Một người TU PHẬT mà không trải nghiệm cặp tâm sở 

chánh trực nầy, là hành giả chưa thành tựu, chưa thuần thục, 

chưa thanh tịnh. Ai hành thiền mà phong cách lộ ra bên ngoài, 

và ý nghĩ thanh tịnh bên trong, không nghiêm chỉnh, không tự 

tin, dễ bị ảnh hưởng bỡi hoàn cảnh hay thế lực, là người chư 

đạt 2 tâm sở TIẾN HÓA nầy. 

*** 

*Nhóm thứ nhì gồm 3 TÂM SỞ TIẾT CHẾ 

(TI VIRATIYO). 

<>Đây là 3 tâm sở có khả năng tự động kiên tránh nghiệp ác.   

-TÂM SỞ (cetasika) biểu lộ CHÁNH-NGỮ (Sammā vācā), hay 

lời nói luôn luôn vô hại (ahiŋsa) 



72 

 

-TÂM SỞ (cetasika) biểu lộ CHÁNH-NGHIỆP (Sammā 

kammantā), hay hành động luôn luôn vô hại (ahiŋsa) 

-TÂM SỞ (cetasika) biểu lộ CHÁNH MẠNG (Sammā ājīvā), 

hay sự nuôi mạng luôn luôn vô hại (ahiŋsa). 

<>Ba tâm sở nầy cũng là NỘI DUNG của 3 chi pháp quan 

trọng thứ 3, thứ 4, và thứ 5 trong BÁT CHÁNH ĐẠO 

(Aṭṭhaṅgika magga), có tiềm lực đưa hành giả đến THÁNH 

PHẨM giải thoát.  

-Mời quí vị đọc đoạn chót của bản dịch kinh CHUYỂN PHÁP 

LUÂN (Dhamma-cakkappavatta-sutta). Do Tuệ Lạc dịch ra 

Việt ngữ, và đã in. 

-NGUỒN GỐC TIẾT CHẾ ? 

<>Theo “SỚ GIẢI”, thì TIẾT CHẾ (Virati) có “3 nguồn gốc”. 

1/Nguồn gốc tự nhiên (SAMPATTA VIRATI). Do qui ước xã 

hội hay nhu cầu hòa bình trong đời sống thực tại còn thịnh 

hành, làm cho con người tự nhiên biết tiết chế, không làm một 

số điều ác. 

2/Nguồn gốc kỷ luật (SAMᾹDᾹNA VIRATI). Do thuần thục 

trong tôn trọng phép tắc chung, làm cho hành giả biết tiết chế, 

không làm điều ác. 



73 

 

3/Nguồn gốc lậu tận (ᾹSAVAKKHAYA VIRATI). Do lậu 

hoặc (āsava) hay phiền não (tham, sân, si=kilesa) đã tận trừ, thì 

trong hành động của Thánh nhân, ba pháp tiết chế phát sinh 

một cách tự nhiên và vững chắc. 

Kiến giải 3 trường hợp nầy : 

*SỰ TIẾT CHẾ (virati) có thể phát sinh nơi một người phàm 

đã thấm nhuần văn hóa hướng thiện (SAMPATTA). -Đây là 

sự tiết chế nhờ giáo dục lành mạnh, khuynh hướng khai trí, 

chánh kiến xã hội. 

*SỰ TIẾT CHẾ (virati) cũng có thể phát sinh nơi một người đã 

thuần thục trì giới (SAMᾹDᾹNA). -Còn gọi là sự «tiết chế nhờ 

hạnh kiểm». 

*SỰ TIẾT CHẾ (virati) thứ ba, phát sinh nơi Thánh nhân, đã 

đoạn trừ phiền não (ᾹSAVAKKHAYA) là một nguồn gốc 

hằng thật. -«Tiết chế tự nhiên, vì đã dứt phiền não». 

*** 

<>Nhóm tâm sở đẹp thứ ba, gồm 

2 TÂM SỞ VÔ BIÊN (APPAMAÑÑᾹ) 

-Hay còn gọi là 2 tâm sở thuộc vô lượng phần. 



74 

 

<>BI (Karuṇā) và HỶ (Muditā) là 2 tâm sở thuộc VÔ LƯỢNG 

PHẦN (Appamaññā) trong Vi Diệu Pháp (Abhidhamma).  

*«BI» (karuṇā) là «bi mẫn, sinh lòng trắc ẩn» trước mọi đau 

khổ của chúng sanh, 1 cách bình đẳng gồm các nội dung : 

-Không phân biệt tình cảm thuận hay nghịch (thương/ghét),  

-Không giới hạn quan hệ gần hay xa (thân/sơ). 

*«HỶ» là «chia vui» trước hạnh phúc của kẻ khác, một cách 

bình đẳng, đồng đều, gồm các nội dung :   

   -Không phân biệt QUYỀN LỰC của đối tượng mạnh/yếu,  

   -Không giới hạn HOÀN CẢNH đối tượng giàu/ nghèo. 

-Ngoài ra, chúng ta cũng nghe nói đến «Tứ Vô Lượng Tâm» 

(Catu Brahmavihāracitta), có «bốn», chứ không phải «hai», là 

Từ (mettā), Bi (karuṇā), Hỷ (muditā), và Xả (upekkhā). 

-Đó là 4 phạm trù «Brahmavihāra», hay bốn ân đức tuyệt vời 

của chư Phật. -«PHẠM TRÙ» nầy được tượng trưng bằng một 

cái đầu có 4 mặt, trong văn minh điêu khắc của Phật giáo.  

-Còn trong THIỀN PHÁP, thì hành giả luôn luôn lấy «4 ân đức 

vô biên» (Brahmavihāra) ấy, để làm «đề mục» (Kammaṭṭhāna) 

mà «quan sát tâm». 



75 

 

*Một «câu hỏi» có thể đặt ra, là : 

<>«Tại sao VÔ LƯỢNG PHẦN (appamaññā) trong Vi Diệu 

Pháp (Abhidhammā) chỉ gồm có 2, mà không phải là 4 ?» 

KIẾN GIẢI 

*Vì hành động của BI (Karuṇā) và HỶ (Muditā) phải luôn luôn 

được xây dựng trên «nền tảng vô lượng» (appamaññā).  

-Nếu không có «NỀN TẢNG VÔ LƯỢNG» thì «bi» và «hỷ» 

ấy, chỉ là lòng trắc ẩn và sự hân hoan tầm thường, phàm tục, 

đầy thiên vị, và nằm trong một số điều kiện thế gian.  

-Chẳng hạng như 2 người bạn thân, thì bao giờ họ cũng sinh 

lòng trắc ẩn cho nhau, khi 1 trong 2 người gặp nạn. Và họ vẫn 

luôn luôn hoan hỷ lẫn nhau, khi 1 trong 2 người gặt hái sự thành 

công hay hạnh phúc. 

*Nhưng một cách khác, các hành động của TỪ (Mettā : thân 

thiện) và của XẢ (Upekkhā : trung hòa, vô hại đối với tất cả) 

trong «4 PHẠM TRÙ» (Brahmavihāra) nêu trên, thì «2 đặc tính 

ấy» không LUÔN LUÔN bị «bắt buộc» phải được phát sinh từ 

«nền tảng vô lượng». 

*Nghĩa là : 



76 

 

-Trước một số đối tượng, hay trong một số trường hợp, thì TỪ 

(Mettā) và XẢ (Upekkhā) là 2 tâm sở không bắt buộc phải bắt 

nguồn từ «NỀN TẢNG VÔ LƯỢNG» (Appamaññā).  

-Còn trước một số đối tượng hay trong một số trường hợp khác, 

thì 2 tâm sở ấy (TỪ =mettā) và XẢ=pekkhā) bắt buộc phải phát 

sinh từ «NỀN TẢNG VÔ LƯỢNG» (Appamaññā), vì đó gọi là 

«2 tâm sở vô lượng». 

-Ví như một người có thể tỏ ra thân thiện và vui vẻ trước cảnh 

đẹp thiên nhiên, hay trước hình ảnh hiền hòa của đức Phật, mà 

tâm tư họ không bắt buộc phải có «nội dung vô biên» 

*Mặt khác, TỪ (mettā) và BI (karuṇā) có thể xem là VÔ SÂN 

HẬN (Adosa), rồi HỶ (muditā) và XẢ (upekkhā) có thể xem là 

«VUI TƯƠI BÌNH ĐẲNG» (Tattramajjhattatā).  

-Từ đó, Tứ Vô Lượng Tâm hay 4 phạm trù (Brahamavihāra) 

cũng có thể «cô đọng nội dung» thành VÔ SÂN HẬN (adosa) 

và VUI TƯƠI BÌNH ĐẲNG (upekkhā). 

-Như vậy, chúng ta có thể qui nạp rằng : Cốt lõi của đức tính 

từ bi (mettā-karuṇā) là vô sân hận (adosa), tương đương với 

hoàn toàn chẳng có ác ý.  



77 

 

-Đó mới chính là NỘI DUNG của TỪ-BI (mettā-karuṇā), còn 

hành động cứu giúp xã hội (bên ngoài) chỉ là «biểu lộ hiện 

tượng» hay HÌNH THỨC tự nhiên. 

-Khi chư Phật còn tại tiền, thì các NGÀI hằng tỏa rộng TỨ VÔ 

LƯỢNG TÂM đến tất cả TAM GIỚI chúng sanh, nhưng các 

NGÀI không bao giờ «bị ràng buộc» (=cầm tù hay chấp thủ) 

bỡi «bốn tâm sở cao thượng» ấy. Vì khi «bị ràng buộc», thì 

không còn «tính vô lượng» nữa.  

-Đây chính là PHÁP PHẬT thậm thâm vi diệu, mà một phàm 

nhân không đủ duyên lành, rất khó hiểu thấu. 

*Từ đó, KIẾN GIẢI (ujjala vivraṇa) về VÔ LƯỢNG TÂM 

(appamañña citta), không còn được xem là câu văn hay lời diễn 

giảng nữa, mà KIẾN GIẢI là «hoa trái» (phala) của sự trải 

nghiệm (anubhavana) cái tính TUYỆT ĐỐI BÌNH ĐẲNG trên 

ĐỐI TƯỢNG VÔ BIÊN. (Upekkhā = Tattramajjhattatā). 

*** 

<>Nhóm TÂM SỞ (Cetasika) sau cùng, chỉ gồm có MỘT là : 

   TUỆ CĂN (Paññindriya), hay tâm sở hoàn toàn sáng suốt.  

*TUỆ CĂN còn gọi là TÂM SỞ VÔ SI (Amoha cetasika). 



78 

 

-Căn cứ vào TUỆ CĂN (paññindriya) mà người Phật học có thể 

nói đến “Phật tánh” (Bodhéité), một “tiềm lực giác ngộ” hằng 

có trong mỗi chúng sanh.  

-Nhưng TIỀM LỰC ấy phải được phát triển đầy đủ, xuyên qua 

TAM THẬP ĐỘ BA-LA-MẬT (Dasa pāramitā).  

<>TUỆ CĂN (Paññindriya) và SI MÊ (Moha) là 2 tâm sở 

(Cetasika) hoàn toàn đối nghịch nhau, trong thức tánh của mỗi 

sinh vật. -Khi TUỆ CĂN phát triển thì SI MÊ phải đương nhiên 

bị suy sụp, và ngược lại.  

-Đặc tính của TUỆ CĂN (paññindriya) là sáng suốt, bình an, 

hướng thiện, tích cực, và tự lực.  

-Đặc tính của SI MÊ (moha) là tối tăm, phá hoại, hướng ác, 

tiêu cực, và tùy tha lực. 

-SI MÊ (moha) luôn luôn ở vị trí thấp nhất trong 52 tâm sở,  

-TUỆ CĂN (piññindriya) luôn luôn ở vị trí cao nhất trong 52 

tâm sở (cetasika). 

*TUỆ CĂN không phải là “sự khôn ngoan phàm tục” (dakkha, 

māpita), -xin đừng lầm lẫn. Vì “người khôn ngoan” thì vụ lợi 

(adhilābhagāhī), không thể chứng đắc “tính hư ảo sâu sắc” 

(suññatā) trong vạn vật. 



79 

 

*TUỆ CĂN (paññiṅdriya) cũng không phải là “óc thông minh” 

phàm tình (ñāṇasatti), vì “người thông minh” (dakkha purisa) 

thường trở thành công cụ cho lòng THAM (lobha).  

-Suy gẫm thực tế và quan sát đời sống, chúng ta thấy «do tham 

lam mà óc thông minh phát sinh và được đào luyện».  

-ÓC THÔNG MINH (dakkha ñāna) và LÒNG THAM (lobha) 

là 2 thành tố tương tác, tạo nghiệp thô kệch hay vi tế, hoán vị 

và dây chuyền, để tiếp tục hổ tương luân hồi. 

-Nếu ÓC THÔNG MINH thõa mãn LÒNG THAM, thì LÒNG 

THAM nuôi dưỡng ÓC THÔNG MINH. 

-Nhưng…khi cả 2 “ÓC THÔNG MINH” và “LÒNG THAM” 

được định hướng tốt (THIỆN=kusala pācīnadesa), thì «chúng» 

sẽ trở thành hữu ích trong việc thoát ra các vòng luân hồi.  

-Nhưng coi chừng, nếu bất tín nhiệm ÓC THÔNG MINH và 

chối bỏ LÒNG THAM một cách vô điều kiện, thì con người trở 

nên mù quáng, có thái độ «tu hành» cực đoan…thì đi ngược lại 

TRUNG ĐẠO (Majjhimapatipadā) trong nhà Phật. 

<>CỨU CÁNH của TUỆ CĂN. 

*CỨU CÁNH (antima) của TUỆ CĂN (paññiṅdriya) là “thấy 

rõ» vòng luân hồi (saṃsāra) không là gì cả, mà chỉ là NHÂN-



80 

 

DUYÊN-QUẢ xoay vòng, với 3 thực tế là VÔ THƯỜNG 

(aniccā), CHỊU ĐỰNG thuận nghịch KHỔ VUI (dukkhā), và 

VÔ NGÃ (anattā). 

*CỨU CÁNH của TUỆ CĂN cũng là KHẢ NĂNG xác minh 

rằng :  “Sự chứng đắc tứ diệu đế” (catu ariya saccāni) không 

phải là lý thuyết, mà là trải nghiệm THỰC TẾ VẬN HÀNH 

(anubhavamāṇa) của VẠN PHÁP trong tam giới, xuyên qua 

NGŨ UẨN (pañca khandhā), gồm SẮC (rūpa), THỌ (vedanā), 

TƯỞNG (saññā), HÀNH (saṅkhārā), và THỨC (viññāna), hay 

gồm TÂM (citta), TÂM SỞ (cetasika), SẮC PHÁP (rūpa), và 

NIẾT-BÀN (nibbāna). 

 *CỨU CÁNH (antima) của TUỆ CĂN (paññindriya) còn là 

“khả năng tận trừ” THAM SÂN SI phiền não và TOÀN XẢ, 

hóa giải những THỦ CHẤP (upādāna vimutti)). 

*Sau cùng, CỨU CÁNH (antima) của TUỆ CĂN (paññindriya) 

là chứng đắc, và xác minh rằng «Nhập TRUNG ĐẠO, là trở 

thành vô chấp, GIẢI THOÁT». 

*** 

Các TRÌNH ĐỘ của TUỆ CĂN 

(Paññindriya avatthā) 



81 

 

<>Trước khi trở thành «cứu cánh» VĨ ĐẠI (mahantima), TUỆ 

CĂN (paññiṅdriya) tối thiểu, có thể ví như «tia sáng» (raŋsī) ở 

tình trạng nhỏ nhất, nhưng không bao giờ tắt (dhuvaraŋsī). 

<>Theo «A-tỳ-dạt-ma» hay Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), TUỆ 

CĂN (paññindriya) là một TÂM SỞ (cetasika) vô cùng «kỳ 

diệu» (savimhaya). -Nó là «ĐỐI THỦ tuyệt đối» (paripuṇṇa 

viruddha) của VÔ MINH (avijjā).  

-Và VÔ MINH cũng chính là «TÂM SỞ SI» (moha cetasika),  

hay «tâm sở duyên khởi» bắt đầu vòng luân hồi, trong «Kinh 

Tương Tác» (paṭicca samuppadā sutta).  

*Từ đó, TUỆ CĂN lại có một tên nữa, là «VÔ SI» (amoha). 

<>Vì là «ĐỐI THỦ Tuyệt đối» của tối tăm (savimhayena), nên 

«sự gia tăng» (vuddhi) của tâm sở TUỆ CĂN (paññindriya), 

đương nhiên là «sự giảm thiểu» (parihāni) của tâm sở SI MÊ 

(Moha cetasika).  

-Các «mức biến thiên» (pariṇāma), từ «cực tiểu» 

(appatamasaṅkhyā)) đến «cực đại» (paramasaṅkhyā), hay 

ngược lại của TUỆ CĂN (paññindriya) và SI MÊ (moha), có 

năng lực nghịch chiều (paṭipakkha bala).  

*Quan sát tình trạng ĐỐI NGHỊCH nầy, chúng ta thấy rằng : 



82 

 

-Trong 1 bầu không khí ĐEN NGÒM (kaṇha ākāsa), 1 chấm 

SÁNG rất nhỏ (ujjala koṭi) cũng có thể là «điểm chuẩn», để 

đoàn lữ hành định hướng.  

-Nhưng ngược lại trong 1 bầu không khí TRONG SÁNG 

(ujjalākāsa), thì 1 chấm TỐI (kaṇha koṭi) sẽ không ảnh hưởng 

gì nhiều, đối với kẻ lữ hành có mục tiêu rõ rệt. 

-Và chỉ trong 1 bầu không khí U-MINH (mandappabha ākāsa), 

hay trong cảnh «trang tối tranh sáng» (avijjā), thì 1 chấm TỐI  

(kaṇha koṭi) mới có thể làm cho người ta lầm lẫn.  

*Từ đó suy ra : 

*Tâm sở «TUỆ CĂN» (paññindriya) dù ở trình độ «CỰC 

TIỂU» vẫn có năng lực hữu dụng.  

 *Nhưng tâm sở SI MÊ (moha) hay «VÔ MINH» (avijjā) dù 

chưa giảm đến mức «CỰC THẤP», đã trở nên vô năng, và 

chẳng «hiệu quả» như tâm sở TUỆ CĂN (Paññiṅdriya) trong 

tình trạng tương đương. 

-Theo các nghiên cứu và quan sát khoa học, chúng ta nhận 

thấy rằng, «TUỆ CĂN» dù «CỰC TIỂU» (appatamasaṅkhyā 

paññindriya) như TIA SÁNG, vẫn «hiện hữu» trong tất cả 

những gì có SỰ SỐNG (Jīvita). 



83 

 

-Và KHOA HỌC cũng chứng minh rằng, có cả SỰ SỐNG, 

trong khoáng vật cũng như trong thực vật, nhưng «tuệ căn của 

chúng» (paññiṅdriya) thì quá «sơ khai», hay VI TẾ (cực tiểu).  

-Chúng rất yếu, VI TẾ, cực tiểu…đến độ mà người ta không 

thể gọi «chúng» là «TUỆ CĂN» (Paññindriya), mà chỉ gọi là 

«hiện tượng hiếu sinh» hay «năng tính tìm kiếm dinh dưỡng để 

tồn tại» (Jīvitindriya bala). 

*Bằng chứng là chúng ta thấy LÁ CÂY luôn luôn xoay ra phía 

có ánh sáng mặt trời, hay RỄ CÂY luôn luôn «bò đến» nơi có 

đất ẩm ước, để…tìm SỰ SỐNG. Chúng hiển nhiên biểu lộ tính 

hiếu sinh (Jīvitindriya bala). 

<>Như vậy, TUỆ CĂN có rất nhiều trình độ biến thiên, biểu 

lộ trong những gì có SƯ SỐNG, từ «cực tiểu» đến «cực đại».  

<>Và khi «NĂNG TÍNH HIẾU SINH» ấy phát triển «đủ 

mạnh», lên đến mức «vận chuyển nổi thân mình» như trong 

ĐỘNG VẬT, cao nhất là CON NGƯỜI, thì NÓ không những 

được mệnh danh là «TUỆ CĂN» trong Thánh nhân (theo nhà 

Phật), mà còn được tạm gọi là «óc thông minh» hay «tính khôn 

ngoan» trong hạng người phàm phu nữa.  



84 

 

<>Và tuyệt mức của TUỆ CĂN (paramasaṅkhyā paññiṅdriya) 

là «ánh sáng giải thoát = NIẾT-BÀN» (nibbāna), hay TRÍ 

BÁT-NHÃ (PAÑÑᾹ=PRAJÑA). 

*Người theo đạo Phật thường nói về «GIÁC TÁNH» (bodh) 

trong mỗi chúng sanh, tức là ám chỉ sự HIỆN DIỆN của một 

«CHỦNG TỬ soi sáng» trong «động cơ» của sự sống. -CHỦNG 

TỬ ấy (=tuệ căn) khi được phát triển đầy đủ (hay tu hành viên 

dung), thì NÓ biến «chúng sanh» thành PHẬT.  

-Điều nầy có nghĩa là «tuy sự sống nằm trong vòng vui khổ, sinh 

tử luân hồi, nhưng TÍNH SOI SÁNG (paññiṅdriyassa ujjala) vẫn 

có HY VỌNG cải thiện, giúp cho sự sống thoát khỏi tình trạng 

bế tắc. Sau cùng, nếu TUỆ CĂN (paññiṅdriya) lớn mạnh thì sẽ 

làm tiêu trừ dần dần THAM SÂN SI». 

<>Một số người lại «hiểu lầm» hiệu lực của TUỆ CĂN, cho 

rằng, «trong mỗi chúng sanh, có 1 VỊ PHẬT», đã làm cho «đạo 

giải thoát» có nhiều «giáo lý mâu thuẫn». 

 -Nhất là câu nói «đi đồ tể giác ngộ, buông đao thành Phật….».  

<>Câu nầy làm cho «người chuộng hợp lý» nghe qua cảm thấy 

«mù tịt». -«Mù tịt» vì…dường như «Phật vốn ở bên ngoài», 



85 

 

Ngài «nhập vào ai» (dù cho đó là phần tử cực ác) thì kẻ ác ấy 

đều sẽ «giác ngộ thành Phật» (?!) 

-Còn nếu «Phật tánh ở bên trong» nhân sinh, thì làm sao «Phật 

tánh» lại có thể để cho cá nhân kia nghĩ ác và làm ác, đến độ bị 

người đời gọi tên là «đại đồ tể» ?! 

<>Theo Vi diệu Pháp (Abhidhamma), thì HIỆU LỰC của «giác 

ngộ» (hay thức tỉnh) là dứt khoát bỏ ác làm thiện, tích tụ đạo 

đức, giải trừ quả xấu trong quá khứ, cũng như trong hiện tại, 

trước khi đạt đến TOÀN XẢ (upekkhā) giải thoát, chứ 2 chữ 

«giác ngộ» hoàn toàn không thể «xác nhận», và «bảo đãm» sự 

«nhận mình có tội» là lập tức thành Phật. 

-Câu nói «đồ tể giác ngộ, buông đao thành Phật» phải chăng là 

một «diễn tả méo mó» cố ý xuyên tạc giáo lý nhà Phật. -Nếu 

chúng ta «không bình tĩnh kiến giải», thì tất cả những kẻ CÙNG 

HUNG CỰC ÁC đều có thể một ngày kia trốn tránh pháp luật, 

vào chùa «tu hành», rồi tuyên bố rằng «họ đã buông đao và sắp 

sửa thành Phật», để lừa bịp ! 

<>Những người «nghiên cứu Phật học» càng không nên dựa 

vào câu chuyện «VÔ NÃO», hay đạo sĩ Aṅgulimala đeo xâu 

chuỗi, kết bằng những ngón tay người, mà «hợp lý hóa» câu nói 

«đồ tể giác ngộ, buông dao thành Phật». 



86 

 

-Câu chuyện «thanh niên Aṅgulimala bị ông thầy ác tâm lừa 

gạt, đã trở thành lầm lạc và làm bậy….rồi được đức Phật cứu 

độ như thế nào», cần phải được tìm hiểu một cách chi tiết lẫn 

khách quan, không bị đóng khung bỡi sách vở… 

*Chàng Aṅgulimala chỉ có thể đã xuất hiện trong các nghĩa địa, 

để chặt ngón tay người chết, trước khi đưa lên giàn thiêu. Nhất 

là Aṅgulimala chạy rất nhanh, quan quân còn không ai đuổi kịp, 

để tìm ra chỗ ẩn núp của y, nên «huyền thoại» càng được «tô vẽ 

đậm nét» cho dân chúng oán ghét đối tượng. 

-Cứ thế, câu chuyện được lập lại, thành ra «tên sát nhân chặt 

ngón tay người sống». Và đáng tiếc là trong sách sử Phật giáo 

xưa nay, đều cũng ghi như thế. 

 

 

 

 



87 

 

 

 

 

Chương III 

SẮC PHÁP (Rūpa dhammā). 

<>SẮC PHÁP (Rūpa dhamma) trong nhà Phật, ám chỉ «nguồn 

gốc» của tất cả «HIỆN TƯỢNG» vật chất và siêu vật chất, -vừa 

tùy huộc hay không tùy thuộc thời gian (kāla), -vừa tùy thuộc 

hay không tùy thuộc không gian (ākāsa)… 

*Nói vắn nói SẮC PHÁP là CHÂN NGUYÊN của VŨ TRỤ. 

-Hay «sâu xa hơn nữa», «SẮC PHÁP trong nhà Phật» vốn ám 

chỉ «nguyên lý khởi nguồn của mọi HIỆN TƯỢNG» hữu hình 

(diṭṭhigocara) lẫn vô hình (adiṭṭhigocara). 

<>Rồi «NGUYÊN LÝ KHỞI NGUỒN» (uppatti, ubbhava) ấy, 

tự biến thành «qui luật nền tảng», phát sinh ra tất cả «hiện 

tượng VẬT CHẤT», từ cực TIỂU đến cực ĐẠI (hay từ cực TẾ 

đến cực THÔ), tương đương với ngôn ngữ khoa học ngày nay, 

gọi là «bất định VI MÔ và bất định VĨ MÔ».  



88 

 

<>Nhiều nhà khoa học không gian ngày nay cho rằng, có «hơn 

95% cảnh sắc thiên nhiên, mắt người không thể thấy được là 

PHI VẬT CHẤT» (immatériel) hay còn gọi «VẬT CHẤT ĐEN» 

(matière noir). Chúng được tạm gọi là «PHI HIỆN TƯỢNG», 

vì chúng chưa đến giai đoạn để «chuẩn bị NỔ LỚN» (big bang), 

để tạo ra CÁI GIAI ĐOẠN tiền khai sinh vũ trụ, và đồng thời 

khai sinh muôn triệu hệ tinh tú khác.  

*Nhưng toàn bộ những điều vừa nói, kinh sách A-tỳ-đạt-ma của 

nhà Phật, chỉ gọi là «SẮC PHÁP» (Rūpa dhammā) ! 

-Trong thực tế, chúng ta phải «tùy tiện» nắm bắt «lý tính» của 

những điều vừa trình bày, và nhìn vào sự trải nghiệm giai đoạn 

thuộc «văn minh KHÔNG GIAN hiện nay», để mạnh dạn dùng 

một số từ ngữ, chẳng hạng như «SIÊU VIỆT» hay «VI DIỆU» 

(abhibhūta), để có thể «kiến giải» được «SẮC PHÁP» (rūpa 

dhamma) một cách tương đối.  

-Hai chữ «SIÊU VIỆT» (abhibhūta) cũng ám chỉ tình trạng «bất 

khả thuyết, bất khả tư nghì», hay ám chỉ tình trạng «không thể 

dùng lời lẽ và trí thông minh thường tình, mà diễn tả chính xác 

SẮC PHÁP được».  

*Người nghiên cứu kinh Phật, cần áp dụng câu châm ngôn 

«GIỮ Ý QUÊN LỜI», không để «kiến thúc» của mình bị «cầm 



89 

 

tù» bỡi văn tự chữ nghĩa, và bỡi khuynh thướng xã hội, thì may 

ra họ mới có thể «tạm thông suốt» SẮC PHÁP (rūpa dhammā), 

xuyên qua những «kho» sách vở. 

-Hơn nữa, với lòng tích cực có chừng mực  và TƯƠNG ĐỐI 

đó, chúng ta còn phải «dựa» vào vào NGUỒN KINH ĐIỂN 

NÀO gần với «nguồn gốc» nhất, thuộc nhà PHẬT, để qui nạp 

và nêu ra «4 loại căn nguyên» phát sinh SẮC PHÁP» 

(rūpadhamma), gọi là «SÊU VIỆT».  

*Theo nguồn kinh điển Phật học chữ Pāḷī, tiếng nói mà Đức 

Phật đã dùng để thuyết Pháp (dhamma) ngày xưa, thì chúng ta 

có «4 sắc pháp SIÊU VIỆT» (catu mahābhūta rūpadhammā), có 

thể đặt tên như sau : 

*Căn nguyên SẮC PHÁP siêu việt thứ nhất (Paṭhamābhibhūta) 

theo qui ước cho là loại «A», 

*Căn nguyên SẮC PHÁP siêu việt thứ hai (Dutiyābhibhūta) 

theo qui ước cho là loại «B», 

*Căn nguyên siêu SẮC PHÁP việt thứ ba (Tatiyābhibhūta) theo 

qui ước cho là loại «C», và 

*Căn nguyên SẮC PHÁP siêu việt thứ tư (Catutthābhibhūta) 

theo qui ước cho là loại «D». 



90 

 

-Các cặp chữ «loại A», «loại B», «loại C», và «loại D» giả định 

dùng ở đây, không ám chỉ «thứ tự A-B-C-D», mà vốn chỉ để 

nói rằng «chúng là 4 ký hiệu hoàn toàn huyền bí vừa liên hệ 

vừa khác hẳn nhau».  

<>Lại nữa, chúng ta thường đọc thấy trong nhiều kinh sách Phật 

giáo, nêu ra «Thuyết TỨ ĐẠI» (Catu mahābhūtavāda) cũng 

tương tự gồm có : 

1/THỔ ĐẠI (Paṭhavī mahābhūta), tạm dịch là «CHẤT ĐẤT» 

2/THỦY ĐẠI (Ᾱpo mahābhūta), tạm dịch là «CHẤT NƯỚC» 

3/HỎA ĐẠI (Tejo mahābhūta), tạm dịch là «CHẤT LỬA», và 

4/KHÍ ĐẠI (Vāyo mahābhūta), tạm dịch là «CHẤT KHÔNG» 

hay «GIÓ = PHONG».  

-Chúng ta nhận thấy «Thuyết TỨ ĐẠI» tương ứng với «4 loại 

căn nguyên SẮC PHÁP siêu việt A-B-C-D» nêu trên. -Và tất 

nhiên chữ ĐẠI (mahā) cũng «tương quan» với 2 chữ SIÊU 

VIỆT (abhi-bhūta). 

<>Từ đó, chúng ta thử hiểu rằng, chữ «ĐẠI» (hán việt) hay 

«MAHᾹ» (Paḷī), không có nghĩa duy nhất là «VÔ CÙNG TO 

LỚN», mà còn ám chỉ một sự thật khác, đó là ĐẶC TÁNH VÔ 

BIÊN và CÓ MẶT KHẮP NƠI.  



91 

 

-Đối với «nội dung» của câu «TỨ ĐAI vô biên và có mặt khắp 

cùng», chúng ta chỉ «nắm bắt» được nghĩa lý một cách hữu hạn.  

<>Ấy là «hữu hạn» đối với «vô biên», hay ấy là «hiện diện tại 

một điểm» đối với có mặt khắp cùng», -ví như so sánh «một tia 

sáng» trước toàn thể «sự quang minh» trong vũ trụ. 

-Hai chữ «SIÊU VIỆT» (abhi-bhūta) ngầm ám chỉ «TÍNH VÔ 

BIÊN» hay «CÓ MẶT KHẮP CÙNG» ở đây, là một từ ngữ 

chuyên chở cái khái niệm «KHÔNG RANH GIỚI» (ākāsa 

paññatti). -Và «SIÊU VIỆT» cũng có nghĩa là «hiện hữu», 

nhưng hoàn toàn «không bị hạn chế» trong «hình thức không 

gian» cũng như trong «nội dung thời gian».  

*Nghĩa là «hiện hữu để hằng biến» ! 

<>Như vậy, «TỨ ĐẠI» (Catu mahā bhūtāni)  gồm thổ (=đất : 

Paṭhavī)), thủy (=nước : Apo), hỏa (=lửa : Tejo), và khí (=gió 

hay phong : Vāyo), chỉ là 4 từ ngữ triết học đặc biệt, chuyên 

chở «khái niệm» thuộc TÊN GỌI (danh pháp) của «4 sắc pháp 

chân nguyên», tức là «siêu việt A, B, C, D».  

-«TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT» (catu mahābhūtāni) ấy còn có thể gọi 

một cách dễ hiểu hơn, là «TỨ ĐẠI CĂN NGUYÊN», vì chúng 

vốn đã trải qua sự biến thiên «HUYỀN DIỆU» bỡi chính chúng, 



92 

 

để bước vào giai đoạn «vật chất hóa», thành ra «ĐẤT» 

(paṭhavī), «NƯỚC» (āpo), «LỬA» (tejo), và «KHÍ» (vāyo), để 

có mặt «khắp cùng». Và từ đó, 4 KHÁI NIỆM «tổng quát» về 

CHÚNG trong tư tưởng con người, được thành lập…  

-Chữ Pāḷī trong Phật học gọi chúng là «SẮC PHÁP HUYỀN 

NĂNG» ở «giai đoạn uyên nguyên SIÊU VIỆT» («MAHᾹ 

BHŪTA» hay  «ĐẠI CĂN NGUYÊN CHÂN SẮC». 

-Bỡi vì «ĐẠI CĂN NGUYÊN CHÂN SẮC» vẫn còn «SIÊU 

VIỆT», nên cái «tên khái niệm» của chúng cũng là một MỆNH 

DANH (nāma) hoàn toàn «mông lung, tổng quát, bất khả định 

nghĩa» (aniyata).  

-Những «tên khái niệm» ấy chỉ chuyên chở cái đặc tính tương 

đối rõ ràng hơn cả, là «CÓ MẶT KHẮP CÙNG». -Chẳng nơi 

nào không có TỨ ĐẠI (catu mahā). 

-Và VẬN HÀNH tiếp theo của TỨ ĐẠI CĂN NGUYÊN 

CHÂN SẮC, là HỢP rồi TAN….TAN rồi HỢP…, biểu lộ 2 

tình trạng «hiện hữu» rồi «biến mất», và «biến mất» rồi «hiện 

hữu», XOAY VẦN BẤT TẬN trong VÔ BIÊN VŨ TRỤ.  

-Hai tình trạng hiện ra một thời gian rồi biến mất, và biến mất 

một thời gian rồi hiện ra hay SINH (jāti) và TỬ (maraṇa) ấy, 



93 

 

nhà Phật gọi là «TƯỚNG HỢP và TÁNH TAN» của vạn vật, 

tương đương với thực tế vạn vật, và CHỨNG MINH một cách 

khoa học, với 3 hiện tượng :  

*VÔ THƯỜNG (Anicca), thay đổi liên tục, biến dạng không 

ngừng, hữu hình rồi vô hình. 

*KHỔ NÃO, chịu đựng 2 tình trạng THUẬN (mānāpa) lẫn 

NGHỊCH (amānāpa), CÓ rồi MẤT, túc là «hài lòng lẫn bất 

mãn» (sukkhapi dukkhapi), hay «hạnh phúc lẫn đau thương», 

của TÂM LÝ đối với VẬT LÝ, và…  

*VÔ NGÃ (Anattā), vạn vật vốn hoàn không, chẳng bao giờ 

là thực thể = tạm thời trong hợp tan. 

 -Chữ Pāḷī gọi TỨ ĐẠI ở giai đoạn «định hình tạm thời» nầy, 

là «CATU MAHᾹ DHᾹTU» tức là «TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ». 

-Hay «bốn sắc pháp khởi thủy». 

-«Bốn sắc pháp nguyên tố» ấy ám chỉ những «vi tử» (cực nhỏ) 

để HỢP rồi TAN, và TAN rồi HỢP xoay vần, đồng thời lưu 

hành liên tục (niccā). 

QUI NẠP : 



94 

 

*«Tứ Đại Chân Nguyên» hay «Tứ Đại ở tình trạng Siêu Việt» 

(Catu MAHᾹ BHŪTA), thì không có «tên gọi», nên không gây 

«khái niệm». 

*Nhưng khi CHÚNG trở thành «Sắc Pháp Nguyên Tố», thì có 

tên chế định, như ĐẤT (paṭhavī), NƯỚC (āpo), LỬA (tejo), và 

KHÍ (vāyo), để ám chỉ một VẬT trong vũ trụ, nhưng VẬT ấy 

hằng «mông lung», «vô định»…có mặt khắp nơi. 

<>Ví như ĐẤT (Paṭhavī : THỔ ĐẠI), thì có mặt khắp cùng, 

không ấn định địa điểm. -Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), 

chúng ta chỉ có khái niệm về đất, chứ chúng ta không thể thấy 

hay định vị được ĐẤT. 

 *Nhưng xuyên qua mỗi giây phút, chúng ta vẫn có cảm giác là 

đang «thấy đất trước mắt», bỡi từ khi ra đời cho đến nay, chúng 

ta đã quen biết đến mọi vật qua 3 phạm trù giác quan.  

-Và theo Phật học thì : 

 a/NGOẠI TƯỚNG của ĐẤT, gồm các trạng thái như bằng 

phẳng hay lồi lõm, cao hay thấp, tròn hay vuông, đen hay trắng, 

bột hay khối, hiện hũu hay biến mất…v…v… 

b/CẢM NHẬN của ĐẤT, như cứng hay mềm, nhẹ hay nặng, 

thô hay tế…v…v… 



95 

 

c/Ý TƯỞNG của ĐẤT, như «diễn tả được» hay «không diễn tả 

được»…v…v… 

-Những «HÌNH TƯỚNG ấy lại thay đổi không ngừng, biến 

dạng mãi mãi theo dòng thời gian. Nghĩa là ĐẤT có muôn vạn 

hình tướng khác nhau. 

-Và thói quen CẢM GIÁC vẫn thường xuyên lừa gạt chúng ta. 

Nó làm cho chúng ta tưởng lầm, cho rằng «mình thấy chân 

nguyên tứ đại», mà thật ra thì không. Chúng ta chỉ «thấy» hay 

«cảm thấy» hiện tượng tạm thời của chúng mà thôi. 

-Rồi chúng ta tự cột chặc «KHÁI NIỆM» (paññatti) của chúng 

ta vào một hình tướng hay cảm giác TẠM THỜI nào đó, để 

tưởng tượng cho bản thân mình, chứ chưa chắc là được chấp 

nhận bõi kẻ khác.  

-Từ đó sinh ra sự thấy lầm (diṭṭhi) của từng cá nhân, làm nguyên 

nhân của những nỗi KHỔ (sai biệt). -Vì tính tạm thời (VÔ 

THƯỜNG = ANICCᾹ) vốn không bao giờ làm vừa lòng 

«người thấy đối tượng». 

Quay lại Phật học : 

*HÌNH TƯỚNG (lakkhaṇa) của ĐẤT (paṭhavī : THỔ ĐẠI) tuy 

có muôn ngàn trạng thái, nhưng theo Vi Diệu Pháp 



96 

 

(abhidhamma), thì NÓ chỉ có 2 ĐẶC TÁNH (lakkhaṇa), 

là…CỨNG (thaddha) và MỀM (mudu).  

-Cái gì cho chúng ta 2 cảm giác cứng và mềm, thì Phật học tạm 

gọi ấy là ĐẤT (Paṭhavī) hay THỔ ĐẠI. 

<>Tương tự như thế, NƯỚC (āpo hay THỦY ĐẠI) tuy cũng có 

khá nhiều hình tướng, như «nước sông», «nước hồ», «nước 

biển», «nước ly», «nước chén», «nước giọt», «nước vũng», 

nước ao, nước giếng…v…v… 

-Và NƯỚC cũng chỉ có 2 đặc tánh là «kết» (saṅgameti) và 

«phân» (bheneti), nên nó có thể trượt lên nhau, trôi chảy, luân 

lưu từ cao xuống thấp. -KẾT là làm dính lại (kể từ vật nhỏ nhất, 

như nguyên tử chẳng hạng),  -Và PHÂN là làm tách ra, hay 

chia chẻ tan rã (chí đến đơn vị lớn nhất, để dần dần biến mất). 

*Tỷ dụ : Khi chúng ta nhỏ một giọt nước vào đĩa bột, thì những 

hạt bột li ti được kết dính thành khối. Hay khi chúng ta bỏ một 

vật gì (dù thể tích to lớn hay cứng mềm đến đâu) vào trong nước 

(tức là chất lỏng), thì vật ấy sẽ dần dần tan ra (dù rất lâu), và 

sau cùng biến mất…. 

 -NƯỚC luôn luôn làm cho vật chất tan rã, biến mất là điều chắc 

chắn. Nhanh hay chậm chỉ là vấn đề thời gian, và tùy theo tỷ lệ 



97 

 

rắn chắc (lớn nhỏ) của vật, và dung lượng của chất lỏng đủ lớn 

để làm tan vật ấy mà thôi. 

<>Cùng cách ấy, chúng ta có thể nói, LỬA hay HỎA ĐẠI  

(Tejo mahādhātu) cũng có khá nhiều hình tướng (lakkhaṇa), 

như THỔ ĐẠI và THỦY ĐẠI, nhưng LỬA hay HỎA ĐẠI chỉ 

có 2 TÁNH, là PHÙ (vitthambana) và TRẦM (opātāna) tức là 

NÓNG (unhatta) và LẠNH (sīta). -Âm (nisedhatthavācaka) và 

Dương (ekanta). -«PHÙ» (=NÓNG) thì làm cho nở to, phình ra 

(vitthambana). -“TRẦM” (=LẠNH) thì làm cho teo lại, xẹp 

xuống (opātāna). 

*NÓNG (unhata) và LẠNH (sīta) là 2 cảm giác, phát sinh do 

xúc chạm (phussana) trực tiếp hay gián tiếp, -“GẦN LỬA” thì 

cảm giác từ nóng đến cực nóng. -“XA LỬA” thì cảm giác từ 

lạnh đến cực lạnh. 

*Ngoài ra, PHÙ (vitthambana) và TRẦM (opātāna) là 2 vận 

hành, tạo thành muôn ngàn hình tướng, nên chúng ta qui nạp 

PHÙ và TRẦM là 2 TÁNH (lakkhaṇa) của HỎA ĐẠI (Tejo 

mahādhātu), làm ra nhiều biệt dạng.  

*Có sách nói “NÓNG” (=dương) và “LẠNH” (=âm) là “2 tánh” 

của HỎA ĐẠI cũng không sai. -Vì NÓNG và LẠNH cũng có 



98 

 

thể “đốt cháy vật chất” (=biến hóa), dưới 2 dạng là “cháy bùng” 

và “cháy ngầm”. 

-Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), “NÓNG” và “LẠNH” 

phải được hiểu và biết một cách tương quan, không nên hiểu 

và biết một cách “cứng ngắc”. Nghĩa là chớ nên cho rằng, “trên 

KHÔNG ĐỘ là NÓNG, và dưới KHÔNG ĐỘ là LẠNH”. -Mà 

chúng ta cần “minh sát” để ý thức rõ, “trừ 20 độ thì nóng hơn 

trừ 50 độ” hay “trừ 100 độ thì lạnh hơn trừ 50 độ”. Nghĩa là, 

Nên ấn định NÓNG và LẠNH trong sự tương quan. 

<>Sau cùng là KHÍ ĐẠI hay KHÔNG GIAN (Vāyo 

mahādhātu). KHÍ ĐẠI hay KHÔNG GIAN cũng có nhiều hình 

tướng (bahuvacana lakkhaṇa). 

-Nhưng những HÌNH TƯỚNG (lakkhaṇa) của “Khí đại” (vāyo 

mahādhātu) thì “luôn luôn tàng ẩn”, tức là KHÍ ĐẠI chỉ hiện ra 

sau khi chính NÓ đã vận hành. Và HÌNH TƯỚNG của KHÍ 

ĐẠI sau pháp hành, cũng “dựa trên VẬT CỤ THỂ” tương tác 

với nó mà mà thành lập.  

*Ví như hình tướng của KHÍ ĐẠI (=không gian) sẽ hiện ra, 

sau khi chính NÓ đã vận hành, và trở thành PHONG ĐẠI 

(=như lá cờ phất phới). Ngoài ra, tướng trạng (lakkhaṇa) của 

KHÍ ĐẠI (=không gian) cũng “nương vào ranh giới” của VẬT 



99 

 

CHẤT (rūpa), do 3 đại kia kết thành (ti aññâmahādhātu), như 

«không gian trong khung cửa», trong «cái ống»…v…v.... 

-Hay ví như tướng trạng của phong đại (Vāyo=khí đại) có thể 

nhìn thấy xuyên qua sự rung động của lá cay, hay nhìn thấy 

xuyên qua hình ảnh của sóng nước, và nhìn thấy xuyên qua một 

đám bụi bay tung trên mặt đường, khi có gió “thổi”.  

-Nói chung, tướng trạng của khí đại (Vāyo = không gian) được 

«tạo ra» do giới hạn của các vật, như “khung cửa”, như “ống 

kính”, như “vách tường”, như «miệng giếng»…v…v…. 

-Tóm lại, “tướng trạng” (lakkhaṇa) của KHÍ ĐẠI (hay PHONG 

ĐAI=vāyo mahādhātu) tùy vào vận hành của chính nó, và tùy 

theo vật chất “tạo hình dáng” cho nó. 

  <>Và tương tự như 3 ĐẠI kia (thổ, thủy, hỏa), KHÍ ĐẠI tuy 

cũng có khá nhiều tướng trạng, nhưng NÓ chỉ có 2 TÁNH 

hằng thật, là “ĐỘNG” (gamana) và “TĨNH” (acala, aniñja).  

-Động và tĩnh là 2 đặc tánh, hay “2 năng lực tự nhiên” của SỰ 

VẬN HÀNH trong không gian, tạo ra nhiều TƯỚNG TRẠNG 

khác nhau, vừa hiển nhiên, vừa kỳ diệu….của KHÍ ĐẠI. 



100 

 

-Rồi sự VẬN HÀNH (Saṅkhata) liên tiếp lập lại (javana), làm 

cho 2 đặc tính ĐỘNG và TĨNH bị “xáo trộn”. -Về phương diện 

tâm linh thì ấy là nguồn gốc của vọng động.  

-Khi VỌNG ĐỘNG phát sinh, thì AN TĨNH không thể tái lập. 

Rồi vọng động liên tiếp sẽ trở thành “cố tật” và làm cho tinh 

thần yếu ớt, mất hết các khả năng tự tại, đặc biệt của nó. 

-Từ đó, động vật nói chung và con người nói riêng, THƯỜNG 

XUYÊN VỌNG ĐỘNG, tạo dịp cho HÀI LÒNG và BẤT MÃN 

phát sinh xen kẽ. Ấy là “duyên khởi” của THAM – SÂN – SI. 

Chúng ta cũng có thể nói, ba thứ “vọng để tham”, “vọng để 

sân”, và “vọng để si”, không ngừng quấy nhiễu trong tâm thức 

mỗi chúng ta, từng giây phút…. 

*Và ấy chính là «nội dung sâu sắc» mà «KIẾN GIẢI A-TỲ-

ĐẠT-MA» (ujjala vivaraṇa) cố gắng “làm sáng tỏ”. -Sự hiện 

hữu của VỌNG ĐỘNG tuy là một hiện tượng XẤU, nhưng NÓ 

«chẳng hoàn toàn vô dụng» trong sự sống… 

- Tất nhiên, con người không thể nào “nhìn thấy” NÓ bằng con 

MẮT THỊT phàm phu, cố chấp. -Và họ cũng không thể nào 

“nhìn thấy” NÓ bằng con MẮT TINH THẦN BẤN LOẠN 

(uddhacca cetasika), mắc dính (upādāna). 



101 

 

*Sự VỌNG ĐỘNG chỉ được khám phá bỡi tâm AN TĨNH 

(visuddhi), và với con MẮT TAM THANH TINH, kiên cố 

trong THIỀN (appanā). 

*** 

QUI NẠP : 

<>Nói đến SẮC PHÁP là nói đến “4 CHÂN NGUYÊN” của 

mọi HIỆN TƯỢNG HUYỀN VI, hay nói đến NGUỒN GỐC 

SIÊU VIỆT, phát sinh “vật chất” trong TOÀN THỂ VŨ TRỤ. 

*TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ (Catu mahādhātu), gồm ĐẤT 

(paṭhavī), NƯỚC (āpo), LỬA (tejo), và KHÍ (vāyo) vốn phát 

sinh từ 4 Căn nguyên siêu việt (A-B-C-D), có mặt khắp cùng, 

“lung linh”, lẫn “huyền diệu” đã được “sự vận hành” của chính 

nó, mà CỤ THỂ HÓA thành VẬT CHẤT (rūpa). 

<>SỰ VẬN HÀNH (Saṅkhārā) ấy đi từ “lung linh đến ưu thế”, 

rồi đi từ “trừu tượng đến cụ thể”, và đi từ “vô định đến giả 

định”, (-giả định tức là tạm thời). -Và sau cùng là đi từ “chu kỳ 

nầy” đến “chu kỳ khác”, xoay vần tiếp nối vô tận… 

<>Cái mà nhà Phật gọi là “TẬP KHÍ” hay “UẨN” (Khandha) 

vốn phát sinh và “tụ tập”, từ giai đọan sơ khai biến thiên đó.  



102 

 

* “SẮC UẨN” hay “Tập khí hình sắc” (Rūpa khandha), là 

MỘT trong “NĂM UẨN” (Pañca khandhā). “ẤY” là nguyên 

nhân tạo ra “thân thể hữu cơ” của con người nói riêng, và của 

toàn thể động vật nói chung.  

Năm uẩn ấy gồm : 

1/SẮC UẨN (Rūpa khandha), 2/THỌ UẨN (Vedanā khandha), 

3/TƯỞNG UẨN (Sañña khandha), 4/HÀNH UẨN (Saṅkhāra 

khandha), và 5/THỨC UẨN (Viññāna khandha). 

<>Nếu phân tích theo DANH SẮC (Nāma rūpa), thành lập ra 

con người, thì trong khi DANH hay TINH THẦN (Nāma) cần 

đến sự kết hợp của 4 UẨN (thọ, tưởng, hành, thức), thì SẮC 

(Rūpa) hay THÂN THỂ chỉ đơn giản là UẨN THỨ NHẤT 

(Paṭhama khandha), trong NGŨ UẨN (Pañca khandhā).  

*Nhưng SẮC UẨN (Rūpa khandha) lại là “thực tại nương tựa” 

của 4 uẩn kia. Nương tựa nơi SẮC UẨN, tức là 4 uẩn kia 

không ít thì nhiều phải bị NÓ “kềm hãm”, và “ảnh hưởng” của 

NÓ trên các UẨN ấy bao giờ cũng “rất ưu thế”.  

-SẮC UẨN (rūpa khandha) thường xuyên là “cái khung vô 

thường”, trong đó các UẨN khác tùy duyên hoạt động, nên 

những gì SẮC UẨN “cung cấp” cho mọi vận hành, -chẳng hạng 



103 

 

như MÔN (Dvāra), XỨ (Ᾱyatana dhammā), hay GIỚI (Dhātu 

dhammā), cũng phải trở thành VÔ THƯỜNG THEO.  

-Khi THỌ UẨN (vedanā khandha), TƯỞNG UẨN (sañña 

khandha), HÀNH UẨN (saṅkhāra khandha), và THỨC UẨN 

(viññāna khandhā) “hết bị cầm tù” bỡi SẮC UẨN (rūpa 

khandha), thì 4 UẨN ấy sẽ không có “môi trường” (vatthu), sẽ 

không có “vai trò” (Kicca), và sẽ không có “đối tượng” 

(ālambana) để vận hành, biểu lộ ra «sự sinh tử» nữa.  

-VÂN HÀNH tức là tạo nghiệp tốt (kusala kamma) hay tạo 

nghiệp xấu (akusala kamma), trong DỤC GIỚI (Kāma loka) và 

trong SẮC GIỚI (Rūpa loka). 

*NGHIỆP TỐT (kusala kamma) thì tiến hóa cho THỨC UẨN 

(viññāna khandha), giúp NÓ “tái trở thành” NGUYÊN TÂM 

(citta), để được thanh tịnh yên ổn lâu dài, hết bị các vòng sinh 

tử luân hồi lôi cuốn (saṃsāra). 

*NGHIỆP XẤU (akusala kamma) thì thoái hóa cho THỨC 

UẨN (viññāna khandha) kéo THỨC UẨN đi vào sa đọa, không 

làm sao tránh khỏi 4 giai đoạn sinh lão bệnh tử (jarāmaraṇa 

sokaparidevamanassūpayāsā). 



104 

 

<>Nói tóm lại, THỨC UẨN của một sinh linh khi còn «lăn trôi 

trong tam giới» gồm “dục giới” (kāma loka), “sắc giới” (rūpa 

loka), và “vô sắc giới” (arūpa loka) mà được soi sáng, -nhất là 

lăn trôi trong CÕI DỤC và CÕI SẮC với CHÁNH KIẾN 

(sammā diṭṭhi), thì SẮC UẨN (rūpa khandha) vẫn là một “một 

phương tiện hay yếu tố cần thiết”, để sinh linh ấy cải thiện, và 

tích tụ NGHIỆP LÀNH (kusala kamma), hầu đạt đến «thoát 

khổ», Niết-bàn (Nibbāna).  

-Ngược lại, nếu sinh linh ấy vì TÀ KIẾN (Miccha diṭṭhi), mà 

hiểu lầm, rồi ruồng bỏ SẮC UẨN (rūpa khandha) một cách 

thiếu sáng suốt (như cực đoan hành xác chẳng hạng), hay mù 

quáng tuân theo mọi đòi hỏi của sắc uẩn (hưởng thụ, lợi 

dưỡng), thường xuyên tạo NGHIỆP ÁC (akusala kamma), thì 

sinh linh ấy sẽ tự sa đọa vào cảnh khổ vô tận (saṃsāra dukkha) 

một cách không thể tránh được. 

<>Có một số người QUAN NIỆM cái KHỔ quá giản dị, rồi COI 

THƯỜNG “phương tiện vật chất” (ám chỉ “hiệu lực” của hành 

động do sắc thân), mà chủ trương dùng pháp trừu tượng phiến 

diện rằng “chỉ tu tâm là đủ”.  

-Họ nói rằng “hành động thể xác không quan trọng, vì đó chỉ 

là “hình thức” hay bản năng” vô thường. “Người trí” không 



105 

 

nên “chấp nhất” vào hành động xác thân, mà cốt yếu là “giữ cho 

tâm ngay thẳng”. (?!)  

-Quan niệm nầy tuy “không hoàn toàn sai”, nhưng thiếu cụ thể, 

thực tế. Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) phát biểu rõ, THÂN 

(kāya) và TÂM (citta) ví như 2 chân. Nếu chỉ có 1 chân đứng 

thẳng, để nâng đỡ toàn trọng lượng, thì chắc chắn con người sẽ 

mất thăng bằng, không bao giờ vững vàng được.  

-Nghĩa là TINH THẦN (Nāma) và VẬT CHẤT (Rūpa) phải 

luôn luôn song song với nhau, và cùng vận hành, cùng lành 

mạnh, hay cùng tiến hóa trong nghiệp thiện (kusala kamma).  

-Chọn MỘT trong HAI cái, rồi coi thường hay phủ nhận cai kia 

là một lầm lạc lớn, -nếu không muốn nói là tà kiến (miccha 

diṭṭhi) hay “cực đoan”! 

*Ở đây, KIẾN GIẢI (samujjala vivaraṇa) muốn nhấn mạnh về 

TẦM QUAN TRỌNG của SẮC PHÁP (Rūpa dhammā) hay 

THÂN NGHIỆP (Kāya kamma) vậy. 

*Kinh Phật hằng nhắc rằng, trong 10 NGHIỆP của SẮC UẨN 

(rūpa khandha), thì THÂN tạo 4 NGHIỆP, và KHẨU (miệng) 

tạo 3 NGHIỆP, -nghĩa là cái khối xương thịt đang sống nầy, 

hằng ngày phần nó tạo đến 7 nghiệp, THIỆN-ÁC lẫn lộn… 



106 

 

<>NẾU ẤY LÀ ÁC (Akusala), THÌ 7 NGHIỆP ÁC do THÂN 

(kāya) và MIỆNG LÀ : 

-THÂN sát sinh, trộm cắp, tà dâm, và 

-KHẨU nói dối, nói đâm thọc, nói hoan đường, nói thô tục.  

*Đây là 4 nghiệp ác trực tiếp do KHẨU, còn 4 nghiệp ác gián 

tiếp nữa, cũng do miệng bảo người khác làm, nếu tính chung 

lại, thì THÂN và KHẨU có tất cả là 12 nghiệp ác do SẮC UẨN 

(rūpa khandha) mà phát sinh. 

<>NẾU ẤY LÀ THIỆN (Kusala) THÌ 7 NGHIỆP THIỆN do 

THÂN (kāya) và MIỆNG LÀ : 

-THÂN phóng sinh, bố thí, giữ tiết hạnh, và  

-KHẨU nói thật, nói đoàn kết, nói cụ thể, và nói hòa nhã.  

*Đây là 4 nghiệp thiện trực tiếp do KHẨU, còn 4 nghiệp thiện 

gián tiếp nữa, cũng do miệng bảo người khác làm lành, nếu tính 

chung THÂN và KHẨU, thì tất cả là 12 nghiệp thiện do SẮC 

UẨN (rūpa khandha) mà phát sinh. 

<>“Kiến giải” (ujjala vivaraṇa) về TẦM QUAN TRỌNG của 

SẮC PHÁP (rūpa dhamma) còn được xem là “kiến giải” về SỰ 

CỘNG NGHIỆP (gaṇībhūta kamma) trong DỤC GIỚI (Kāma 



107 

 

loka), và trong SẮC GIỚI (Rūpa loka), 2 cảnh giới vừa có 

nhiều khổ não, vừa có nhiều bấp bênh, thăng trầm, bất định. 

*TÂM (citta) tuy là “nguồn gốc phát sinh” sự PHÂN BIỆT 

(visesa) mọi hành động xấu hay tốt, nhưng HIỆU LỰC hay ảnh 

hưởng của THÂN vào TÂM cũng rất ƯU THẾ. Ví như thân 

đau thì tâm đau, thân khỏe thì tâm khỏe. 

-Ảnh hưởng của VẬT CHẤT (rūpa) hay THÂN (kāya) ấy có 

HIỆU LỰC (vāra) một cách vô điều kiện đối với TÂM, chứ 

không phải TÙY LÚC. Nghĩa là VẬT CHẤT (rūpa) luôn luôn 

đủ khả năng “thay đổi khuynh hướng của tâm”.  

-Và “HẬU QUẢ” sẽ không căn cứ độc nhất vào TÂM, mà căn 

cứ vào “HÀNH ĐỘNG” của THÂN nói chung nữa, -hay đúng 

hơn là căn cứ vào NGHIỆP (Kamma), “hỗn hợp” của cả hai 

THÂN và TÂM đã bị các NHÂN thiện cũng như ác “lôi kéo”. 

*Cái “thảm kịch” xưa nay của LUÂN HỒI, trả vay xen 

kẽ…xoay vần bất tận, vốn nằm một cách “khó hiểu” ở chỗ đó.  

-Qui nạp : 

-Tuy TÂM THỨC (citta-viññāna) là “khả năng” nhận ra 

THIỆN ÁC, nhưng NÓ vẫn không thể “vận hành LÀNH 



108 

 

MẠNH một cách cụ thể” trong mọi trường hợp, nếu NÓ không 

có phương tiện vật chất là THÂN.  

-Nói cách khác, đa số “thói quen TỐT” đã nhiễm vô TÂM, vẫn 

đến từ “thói quen TỐT” của THÂN quen thực hành, -ví như 

thân thuần thục giữ năm giới, thì tâm hoan hỷ trong năm giới. 

Ngược lại tâm không tự nhiên hoan hỷ, nếu thân không thuần 

thục giữ năm giới, và tâm xao lảng, coi thường việc giữ năm 

giới, mặc dù “NÓ biết giữ năm giới là TỐT”. 

-Riêng TÂM (citta) của người đã đạt thân khẩu ý THANH 

TỊNH (appanā), đắc CHÁNH KIẾN (sammā diṭṭhi) thì khác. 

Nhưng xét cho cùng, trước khi “thân khẩu ý trở thành thanh 

tịnh”, thì sự “huấn luyện THỂ XÁC” (kāya), như bố thí, trì giới, 

và hành thiền…vẫn là BƯỚC ĐẦU phải có.  

-Không có BƯỚC ĐẦU với thân thực hành nầy thì “sự tu tâm” 

trở thành vô nghĩa, -đó chỉ là lý thuyết ! 

-Người “chủ trương” TU TÂM tuy rất nhiều, nhưng cái khổ 

TÂM trong phần đông chúng ta, chẳng những đã không giảm 

mà tăng, là bỡi nguyên nhân gì ? 

-Lý do chính phải chăng là sự coi thường HIỆU LỰC của 

THÂN THỂ (kaya rūpa) hay coi thường ẢNH HƯỞNG của 



109 

 

VẬT CHẤT (rūpa), do THÂN NGHIỆP bị sự thúc đẩy của  

tham sân và “tà kiến” (miccha diṭṭhi) ?! 

<>Trong VĂN MINH cận đại của nhân loại, có một KHUYNH 

HƯỚNG gọi là HIỆN SINH, khởi xướng bỡi Triết gia John 

LOCK, người Anh vào thế kỷ thứ 17.  Khuynh hướng nầy lấy 

VẬT CHẤT và HOÀN CẢNH XÃ HỘI làm “nền tảng”, để ấn 

định GIÁ TRỊ tư duy và sinh hoạt của con người, -qui trách 

nhiệm vào KINH TẾ, CHÍNH TRỊ và VĂN HÓA. Nghĩa là đời 

sống vật chất (rūpa) «tạo ra» tinh thần con người. 

-“HIỆN SINH” là một NẾP SỐNG lấy “nhu cầu” XÁC THÂN 

(=bản năng), tức là SẮC PHÁP làm chủ động ! 

-Tình trạng “HIỆN SINH” có thể khiến cho con người trở thành 

DUY VẬT và ĐOẠN KIẾN (ucchediṭṭhi), quan niệm rằng “tâm 

không là gì hết, trách nhiệm hay hậu quả của tất cả hành động 

không liên quan gì đến giá trị của tâm”, và chết là hết, vô nhân, 

vô duyên, vô quả. Con người sống như thế nào là do ảnh hưởng 

của VẬT CHẤT. 

-Đây là một loại tư duy hoàn toàn LẦM LẠC, -nguồn gốc của 

TỆ ĐOAN vô trách nhiệm, của tinh thần chủ trương “mạnh 

được yếu thua là lẽ tự nhiên”!  



110 

 

-Người sống theo tinh thần hiện sinh luôn luôn đổ lỗi hay xung 

đột do hoàn cảnh (hay xã hội) và do nhu cầu bản năng, chứ 

không phái do chính mình”.  

-Và khuynh hướng hiện sinh, đã được Đức Phật nói đến trong 

“Kinh Phạm Võng” (Brahmacala sutta), mô tả về 62 TÀ KIẾN 

(=62 trường phái tư duy lầm lạc). 

<>Chúng ta nhấn mạnh TẦM QUAN TRỌNG của HIỆU LỰC 

VẬT CHẤT (Kāya vāra), là làm nổi bật “tính cứu khổ thực tế” 

xuyên qua SẮC PHÁP (Rūpa dhamma) trong giáo lý Đức Phật, 

-đặc biệt là để “đánh thức” những ai cực đoan, thiên hẳn về 

khả năng tuyệt đối của tinh thần, rồi coi thường hiệu lực của 

vật chất lành mạnh trong sự sống.  

-Đây cũng là một phương diện sâu sắc khác (hay TRUNG 

ĐẠO) của VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma), cần được nêu ra và 

nhấn mạnh trong KIẾN GIẢI. 

<>Về phương diện “hình thức”, thì một người bình thường có 

thể “hiểu” SẮC PHÁP trong nhà Phật, là những biểu lộ của vật 

lý và tâm lý, hay của hai thứ ấy hợp lại, xuyên qua các tiến 

trình lý hóa thân nghiệp.  



111 

 

-Nhưng nếu đào sâu, căn cứ vào KINH ĐIỂN, qui nạp trong 

Triết học A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma), thì chúng ta thấy : 

<>Đầu tiên là TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (Catu mahābhūta), tạm gọi 

là “4 sắc pháp chân nguyên” (A-B-C-D), bất khả thuyết, bất 

khả tư nghì, hằng lung linh, bất định, có mặt khăp cùng, vô tiếp 

cận để gây cảm xúc, không thể nghĩ bàn. 

<>Tiếp theo là “giai đoạn vận hành”, TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT 

(Catu mahābhūta) tự nhiên biến thành TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ 

(Catu mahādhātu), tạm gọi «A» là Paṭhavī = đất, «B» là Apo = 

nước, «C» là Tejo = lửa, và «D» là Vāyo = khí, -tức là CHÚNG 

đã được “vật chất hóa”, tiến tới 4 thứ có thể tiếp cận được 

(=XÚC), nên CHÚNG tự động phát sinh TƯỚNG (lakkhaṇa) 

và TÁNH (sabhāva), như sau : 

I-Paṭhavī = ĐẤT thì hiện ra muôn nghìn HÌNH TƯỚNG, nhưng 

chỉ có 2 TÁNH, là cứng và mềm (đối nghịch). 

II-Ᾱpo = NƯỚC thì hiện ra rất nhiều TƯỚNG TRẠNG, nhưng 

chỉ có 2 TÁNH, là kết và phân (đối nghịch). 

III-Tejo = LỬA thì cũng hiện ra khá nhiều HÌNH TƯỚNG, 

nhưng chỉ có 2 TÁNH, là phù và trầm, tác dụng của nóng và 

lạnh (đối nghịch). 



112 

 

IV-Vāyo = KHÍ (PHONG=GIÓ) thì cũng hiện ra khá nhiều 

TƯỚNG TRẠNG, nhưng chỉ có 2 TÁNH, là động và tĩnh (đối 

nghịch nhau). 

*Riêng KHÍ ĐẠI (Vāyo bhūta), thì khi nào nó VẬN CHUYỂN 

(saṅkhāra), mới “biểu lộ” những TƯỚNG TRẠNG khác nhau. 

VẬN CHUYỂN là pháp hành của 2 tánh TĨNH và ĐỘNG của 

KHÍ. (Bhūta => dhātu). 

 *Sự vận chuyển nầy của KHÍ (Vāyo), từ TĨNH sang ĐỘNG, 

rồi từ ĐỘNG trở về TĨNH, quả thật là “1 HUYỀN NĂNG”, với 

hiệu lực vừa xung khắc vừa tương sinh, như sau : 

*Hễ có VẬN CHUYỂN thì có CƠ DUYÊN (Paccaya), làm phát 

sinh một cái gì để khởi sự….   

*Hễ có CƠ DUYÊN thì có PHÁP HÀNH (saṅkhāra kamma), 

làm phát sinh cái tiếp theo, gọi là hiếu động dây chuyền… 

*Và hễ có PHÁP HÀNH làm phát sinh hiếu động dây chuyền, 

thì có TÍCH TỤ hay KẾT TẬP (Khandha = thủ ấm, tồn trử, 

chấp cứ), CÁI gọi là VỌNG. 

*Sau cùng, hễ có TÍCH TỤ và KẾT TẬP (=thủ ấm, chấp giữ), 

thì có VỌNG UẨN hay “hướng đến tình trạng”, tức là có 



113 

 

THÂN và TÂM (Kāya-Citta), tương đương với HỮU (bhava), 

“hiện ra”  DANH và SẮC (Nāma rūpa). 

<>THÂN và TÂM, theo Vi diệu pháp (Abhidhamma), là “2 mặt 

đồng sanh đồng diệt” của một KIẾP SỐNG (Bhavaṅga).  

-Hiện hữu (bhavaṅga) còn được gọi là “TẬP ẤM SINH 

MẠNG” (Jīvita khandha).  

-Và tất nhiên trong SINH MẠNG (Jīvita khandha) đã có SẮC 

PHÁP (rūpa dhammā) biến thiên không ngừng, để biểu lộ bằng 

TÂM SỞ VỌNG ĐỘNG (Cetasika). 

*Dưới đây xin nêu ra những SẮC PHÁP (Rūpa dhamma) theo 

KINH ĐIỂN thuộc Triết học A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma).  

Có tất cả 28 sắc pháp : 

-Khởi đầu là 4 SẮC PHÁP SIÊU VIỆT (Bhūta rūpa), bất khả 

thuyết, bất khả tư nghì, -không thể nghĩ bàn. 

-Nhưng 4 SẮC PHÁP SIÊU VIỆT (catu mhābhūta rūpa) tự 

biến thiên “linh động trở thành” 4 SẮC GỐC hay 4 NGUYÊN 

TỐ (catu mahādhātu rūpa), tạm đặt tên qui ước là 1/ĐẤT 

(Paṭhavī), 2/NƯỚC (Ᾱpo), 3/LỬA (Tejo) và 4/KHÍ (Vāyo)…. 



114 

 

-Rồi 4 SẮC GỐC (catu dhātuyā) ấy “hiện ra” vô số tướng, và 

mỗi CÁI chỉ có 2 tánh đặc biệt (vừa xung khắc vừa hổ tương), 

là “CỨNG-MỀM”, “KẾT-PHÂN”, “PHÙ-TRẦM”, “ĐỘNG-

TĨNH”, như đã nói trên đây. 

*** 

-Tiếp theo, 4 SẮC GỐC hay Tứ Đại Nguyên Tố (Dhātu rūpa) 

tự “phối hợp”, làm phát sinh 24 sắc Y-sinh (Upādāya rūpa), hay 

“24 HIỆN THÂN” của sự biến thiên và phối hợp của 4 SẮC 

GỐC, với các tướng tạm thời và các tánh riêng biệt của chúng, 

xuyên qua pháp hành. 

-24 SẮC Y SINH (Upādāya rūpa) cũng là những sắc pháp (rūpa 

dhamma) tạo nên vạn vật chúng sanh (satta) nói chung, trong 

đó có con người (manussa) nói riêng. 

*** 

<>24 SẮC PHÁP Y SINH, gồm : 

-5 SẮC VẬT chứa đặc tính có khả năng tiếp nhận đối tượng, 

như MẮT (cakkhu), TAI (sota), MŨI (ghāna), LƯỠI (jīvhā), và 

THÂN (kāya), -ám chỉ làn da bao toàn thân. 

-4 SẮC VẬT chứa đặc tính làm đối tượng (ālambana=cảnh), 

của 5 giác quan, để có thể được tiếp nhận, khi chúng lọt vào 



115 

 

trong môi trường và chịu sự va chạm, như HÌNH VẬT (rūpa), 

ÂM THANH (sadda), MÙI BAY (gandha), VỊ NẾM (rasa), và 

XÚC TÁC (phoṭṭhabba). -Năm đối tượng vừa nêu được kể là 

bốn, vì «hình vật», và «xúc tác» vốn là một. 

Chú ý mặt khác : 

*SẮC VẬT ám chỉ cặp đặc tính nòng cốt của “xúc chạm” ở 

THÂN hay DA là “cứng và mềm” do ĐẤT (paṭhavī), cũng 

tương tự như “3 cặp đặc tính nòng cốt kia” (của 3 sắc vật còn 

lại), là “kết và phân” của NƯỚC (āpo), “phù và trầm” 

(phù=phình vì nóng, trầm=xẹp vì lạnh) của LỬA (tejo), và động 

và tĩnh, của KHÍ (vāyo) gây ra “áp suất”. 

*Tuy tất cả là “cảnh” (ālambana) của 5 giác quan (pañca dvāra), 

nhưng con số “5” không được kể vào đây, mà chỉ xem là “4”. -

Nghĩa là, 5 đối tượng của 5 giác quan, khi nói về hiệu lực tiếp 

xúc thì được xem là 4. -Vì XÚC GIÁC ở LƯỠI và ở DA giống 

nhau, nên cũng kể là 1. 

-2 SẮC VẬT chứa đặc tính “sinh dục”, là NAM và NỮ. 

-1 SẮC VẬT chứa đặc tính “động cơ” là QUẢ TIM. 

-1 SẮC VẬT chứa đặc tính “có tiềm năng sống”, là SINH 

MỆNH (jīvita). 



116 

 

-1 SẮC VẬT chứa đặc tính “thực phẩm”, là DINH DƯỠNG. 

<>Tổng cộng SẮC PHÁP từ đầu đến giờ, gồm 4 sắc siêu việt 

+ 5 sắc tiếp nhận + 4 sắc đối tượng + 2 sắc nam nữ + 1 sắc cơ 

tim + 1 sắc sinh mệnh, + 1 sắc dinh dưỡng, có 18 loại. 

*18 loại SẮC VẬT (rūpa) nầy chứa các trạng thái lẫn đặc tính 

riêng, và có những phát khởi khác nhau, nhưng chúng thay đổi 

không ngừng, gọi là những SẮC Y SINH (upādāya rūpa), 

thuộc về biệt nghiệp và biệt quả.  

-Sắc Y sinh (upādāya rūpa) nằm trong định luật VÔ THƯỜNG 

(aniccā). Đó là vật chất phù du, nguyên nhân của chịu đựng tất 

cả bất toại nguyện. 

<>Tiếp theo, VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) còn cho chúng ta 

biết 10 loại SẮC PHÁP (rūpa dhamma) khác nữa, là : 

-1 sắc pháp (hay vật chất) chứa đặc tính liên quan đến “giới 

hạn”, hay “không gian” (Ᾱkāsa). 

-2 sắc pháp (hay vật chất), chứa dặc tính liên quan đến “khả 

năng diễn tả” giữa hai hay nhiều người, làm cho đối tượng biết 

mình muốn gì, lộ ra bằng thân hay bằng miệng, gọi là THÂN 

BIỂU TRI (kāya paññatti) và KHẨU BIỂU TRI (vacī paññatti). 



117 

 

-3 sắc pháp (hay vật chất), chứa đặc tính liên quan đến “trạng 

thái” NHẸ NHÀNG (lahutā), MỀM DẺO (mudutā), THÍCH 

ỨNG (kammaññatā). 

-4 sắc pháp (hay vật chất), chứa đặc tính liên quan đến “sự biến 

đổi”, như lớn lên, tiếp tục, già nua, và chấm dứt. (=THÀNH, 

TRỤ, HOẠI, KHÔNG, hay sinh-lão-bệnh-tử). 

*Tổng cộng các con số trên đây, chúng ta có “10 SẮC Y SINH” 

(nhóm thứ 2) với những đặc tính khác, thuộc về cộng nghiệp 

(gaṇībhūta kamma) và cộng quả (gaṇībhūta vipāka).  

-Nhờ những SẮC PHÁP (rūpa dhamma) nầy, mà những đặc 

tính chung (sādhāraṇa) và riêng (puggalika), mới có thể biểu 

lộ, làm cho SẮC PHÁP (Rūpa dhammā) được diễn tả, và kê 

khai lên đến con số 28. (-Bài toán cộng : 18 + 10 + 28). 

*** 

“BẢN TÍNH” (sabhava) của SẮC PHÁP (rūpa dhamma). 

<>“BẢN TÍNH” của SẮC PHÁP nêu ra ở đây là “luôn luôn 

tạm thời, thay hình, và đổi dạng”. 

 -Sự LUÂN HỒI BIẾN THIÊN “không cho phép” bất cứ một 

cái gì trong tam giới xoay vần, gọi là có “bản chất vĩnh viễn”.  



118 

 

*Nhắc lại TÍNH TƯƠNG ĐỐI (sambandhavācaka) : 

-Tất cả “TỪ NGỮ” chúng tôi xử dụng trong KIẾN GIẢI 

(samujjala vivaraṇa) vốn chỉ là “phương tiện”. -Xin đừng quên 

châm ngôn nghiên cứu “giữ ý quên lời một cách khách quan” ! 

*Nghĩa là các SẮC Y SINH (Upādāya rūpa), hiện hữu trong 

một chu kỳ thời gian nào đó, thì cũng có “bản chất” (sabhava) 

hữu hạn (nicchayakara), nhưng sau chu kỳ thời gian ấy, bản 

chất cũ của sắc y sinh sẽ không còn nữa.  

-Và để phân biệt giũa các SẮC Y SINH, người ta đã dùng từ 

ngữ “đặc tính” (lakkhaṇa), cho một cá thể sắc pháp nào đó, 

nhưng khi “ám chỉ chung” thì người ta phải tạm dùng 2 chữ 

“bản tính” (sabhava). 

-Các TƯỚNG và TÁNH của SẮC PHÁP (rūpa), hay của «vật 

chất» luôn luôn thay đổi theo luật VÔ THƯỜNG (aniccā).  

-Nếu so sánh, chúng ta thấy chúng không có nội lực kéo dài, 

nhưng “tình trạng đồng tánh” thì tồn tại lâu hơn “tình trạng 

đồng tướng” (tính theo đơn vị “sát-na” = khaṇa), nên những nhà 

nghiên cứu Phật học, thường nói về “BẢN TÁNH” nhiều hơn 

là nói về “BẢN TƯỚNG”.  



119 

 

*“SÁT-NA” (khaṇa) là đơn vị thời gian cực vi trong Phật giáo. 

Nó chỉ “kéo dài” khoảng chừng 1/3000 giây, -theo khái niệm 

tương đối. (-Đúng ra phải gọi la «tiểu sát-na»). 

<>Và BẢN TÁNH thứ nhất của SẮC Y SINH (hay của VẬT 

CHẤT nằm trong tình trạng hợp tan) là VÔ NHÂN (Ahetuka). 

-Nghĩa là cái nhân đầu tiên của SẮC Y SINH vốn không có.  

-Vì TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (Catu mahā bhūta) không phải là 

NHÂN (Hetu), mà chỉ là 4 DIỆU PHÁP (Abhidhamma) hay “4 

nguyên tắc huyền bí chân nguyên” (bhūta) ! 

-Từ đó suy ra, 28 SẮC PHÁP thì không ác, không thiện, không 

trung tính. Và chúng luôn phức hợp (misita), vì 4 trong 28 sắc 

pháp ấy đã tự nhiên có TÁNH “tương hợp” lẫn “tương khắc”, 

vận hành một cách pha trộn, làm phát sinh 24 SẮC Y SINH 

(cũng tương hợp lẫn tương khắc) kia. 

*** 

PHÂN LOẠI “bản tính” qua KHẢ NĂNG. 

*Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân (=toàn làn da) là “5 bản tính” có 

khả năng “tiếp nhận đối tượng”, nên gọi là SẮC CHỦ QUAN 

(ajjhattika rūpa). 



120 

 

*Sắc, Thinh, Hương, Vị, Xúc, là “5 bản tính” có khả năng 

“làm đối tượng” cho 5 giác quan, nên gọi là SẮC KHÁCH 

QUAN (bāhira). 

*5 sắc pháp cụ thể là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân có “bản tính hoạt 

động” cộng với sắc pháp thứ sáu là quả tim (haday), điểm tựa 

của tâm thức, là “6 sắc nội thân”, nên gọi là SẮC CÓ CƠ SỞ 

(vatthu rūpa). 

*5 sắc pháp cụ thể khác, là sắc, thinh, hương, vị, xúc, có “bản 

tính làm đối tượng cho 5 giác quan hoạt động” cộng với sắc 

thứ sáu là ấn tượng (maṇorañjaka) do 5 đối tượng ấy lưu lại 

(=hình ảnh được ghi nơi tâm thức) là “6 sắc ngoại thân”, nên 

gọi là SẮC KHÔNG CƠ SỞ (avatthu rūpa). 

*5 sắc pháp cụ thể có THÂN là vật nâng đỡ, gồm mắt, tai, mũi, 

lưỡi, da có “bản tính sinh hoạt” cộng với 2 sắc pháp có bản 

tính DIỄN TẢ bằng CỬ CHỈ (thân=kāya paññatti), hay bằng 

LỜI NÓI (khẩu=vacī paññatti), gọi là 7 sắc hoạt CÓ CĂN 

MÔN (dvāra rūpa). 

*Những sắc pháp khác, không có khả năng DIỄN TẢ, không 

trao đổi ý muốn qua lại, không tiếp nhận được tin tức, giữa NỘI 

GIỚI (ajjhatta) và NGOẠI GIỚI (bahiddha), thì gọi là sắc pháp 

VÔ CĂN MÔN (ana-dvāra rūpa). 



121 

 

*5 sắc pháp cụ thể có THÂN là vật nâng đỡ, gồm mắt-tai-mũi-

lưỡi-da có “bản tính sinh hoạt”, cộng với 2 sắc pháp có bản 

tính kích dục NAM-NỮ và 1 sắc pháp có bản tính mạng quyền 

(=năng lực sống), là 8 sắc pháp có thể tạo nghiệp sinh quả, gọi 

là SẮC HỮU HIỆU (kamma rūpa). 

*Những sắc khác, nằm ngoài các SẮC PHÁP kể trên, không 

làm “dụng cụ cho hành vi”, không dự phần vào việc tạo nghiệp 

truyền giống, không liên quan đến mạng quyền, và không ảnh 

hưởng vào tâm thức (citta), nên gọi là các sắc pháp SẮC VÔ 

HIỆU (ana-rūpa).   

*5 sắc pháp cụ thể chứa dặc tính nói trên, cộng với 7 sắc cảnh 

hay đối tượng (ālambana), tiếp nhận từ ngoại giới (gồm sắc, 

thinh, hương, vị, xúc, thân biểu tri và khẩu biểu tri). 12 sắc pháp 

nầy là loại thô kệch, có thể tiếp cận, thì gọi là SẮC KHẢ XÚC 

(phussana rūpa). 

*Cũng 5 sắc pháp cụ thể chứa đặc tính nói trên, cộng với 7 sắc 

cảnh, hay pháp 7 đối tượng, cũng tiếp nhận từ ngoại giới (gồm 

sắc, thinh, hương, vị, xúc, thân biểu tri và khẩu biểu tri). Khi 

chúng vi tế và cách ly, thì được gọi là 12 SẮC BẤT KHẢ XÚC 

(anaphussana rūpa). 

*** 



122 

 

SẮC DO NGHIỆP LỰC. 

<>Sắc do NGHIỆP LỰC (kammavāra rūpa) là những sắc pháp 

phát sinh theo QUẢ của NGHIỆP TRƯỚC. “Sắc pháp” ấy 

chính là nhân duyên, sẽ trỗ ra quả sau, nên gọi là SẮC CÓ THU 

HOẠCH (vipāka rūpa). 

<>Còn các sắc khác, là những sắc pháp không phát sinh do 

NGHIỆP TRƯỚC, không đóng vai nhân duyên tạo nghiệp, thì 

sẽ không có quả về sau. Những sắc pháp nầy gọi là SẮC VÔ 

THU HOẠCH (kiriya rūpa). 

*** 

KHỐI LƯỢNG và CỤ THỂ. 

<>Tất cả sắc vật có khối lượng đều mang hình dạng. Chúng 

có thể được thấy, sờ, nếm, và gọi là SẮC CỤ THỂ (saŋhata). 

<>Tất cả sắc vật không khối lượng, đều vô dạng, không thể sờ, 

mó, nếm được, thì gọi là SẮC TRỪU TƯỢNG (sāraŋsa). 

<>Nhãn sắc và nhĩ sắc (mắt, tai) “bắt đối tượng” ở khoảng 

cách, nhưng tỷ sắc, thiệt sắc, và thân sắc (mũi, lưỡi, da) thì “bắt 

đối tượng” chỉ khi nào có tiếp xúc.  



123 

 

<>Nói chung 5 sắc giác quan nầy có thể “bắt cảnh” từ ngoại 

giới, gọi là «SẮC HỮU NĂNG» (gocaraggāhita). 

<>Những sắc pháp khác không bắt cảnh được như thế, nên gọi 

là «SẮC VÔ NĂNG» (na-goacaraggāhita rūpa). 

<>Màu sắc, Mùi xông, Vị nếm, Hiệu lực dinh dưỡng cộng với 

“Tứ Đại Nguyên Tố”. -Tám sắc nầy có mặt trong tất cả vật chất, 

một cách không tách rời, nên được gọi là “SẮC BẤT LY” 

(Avibbhoga rūpa). 

<>Những sắc pháp khác không nằm trong số kể trên thì gọi là 

SẮC KHẢ LY. Nghĩa là “sắc chất” có thể rời rạc (vibbhoga). 

*Tóm lại, 28 SẮC PHÁP hay “VẬT CHẤT CÓ ĐẶC THÙ” 

nêu trên vừa được “sắp xếp” theo “đặc tính” của chúng. 

*** 

NGUỒN GỐC ĐỒNG SỰ 

(Rūpa samuṭṭhāna) 

<>Có 4 “NGUỒN GỐC ĐỒNG SỰ” (Rūpa samuṭṭhāna), phát 

sinh ra SẮC PHÁP (Rūpa dhammā) một cách “tương tác” và 

“liên quan chặc chẽ” là : 

                      1- NGHIỆP (Kamma), 



124 

 

                      2- TÂM THỨC (Citta), 

                      3- THỜI TIẾT (Utu), 

                      4- DINH DƯỠNG hay THỰC PHẨM (Ᾱhāra). 

<>SỰ SỐNG là giòng chảy liên tục của TÂM vận hành với 

THÂN. “Giòng chảy” nầy (Citta bhavaṅga) trong mọi động vật 

nói chung, và trong một con người nói riêng, có thể ví như 

“giòng điện luân chiều” từ máy phát điện.  

1/ “SẮC DO NGHIỆP PHÁT SINH” (Kamma samuṭṭhāna). 

-Trường hợp trong một con người, thì “giòng chảy” (nhân điện) 

ấy chuyên chở “cá tính” của một sinh mạng (jīvita), gồm TÂM 

THỨC (=Citta-viññāna+cetasika) và THÂN THỂ (Kāya rūpa), 

đã được “điều kiện hóa” bỡi NGHIỆP tiền kiếp.  

-“Khởi điểm của giòng chảy mới” cũng là “giây phút đầu tiên 

của một NGHIỆP sống” (jīvita kamma), hay “thời khắc đậu 

thai” (āvañjhatā).  

-Nhưng sau thời điểm thụ tinh, thì các “pháp hành” (saṅkhāra 

dhamma) như…-cử động của bào thai, -các cảm giác và nhận 

biết, -ảnh hưởng nóng lạnh từ bên trong lẫn bên ngoài, và -sự 

tiếp nhận dinh dưỡng từ người mẹ hay CỘNG NGHIỆP 



125 

 

(gaṇībhūta kamma). Bốn thứ nầy liên tục vận hành và “nuôi 

dưỡng GIÒNG CHẢY sinh mệnh” (bhavaṅga).  

-Bốn “vận hành” ấy là HIỆU LỰC ĐỒNG SỰ của NGHIỆP 

(Kamma), của TÂM THỨC (Citta), của THỜI TIẾT (Utu), và 

của THỰC PHẨM (Ᾱhāra), như đã kê khai. 

2/ “SẮC DO TÂM PHÁT SINH” (Citta samutthāna), có 2 : 

A –TÂM CỘNG NGHIỆP (Gaṇībhūta-citta) là “hiệu lực” của 

25 TÂM HÀNH (Kamma citta), gồm 12 tâm hữu nhân BẤT 

THIỆN dục giới (kāmāvacara sahetuka AKUSALA citta), cộng 

với 8 tâm hữu nhân THIỆN dục giới (kāmāvacara sahetuka 

KUSALA citta), và cộng với 5 tâm THIỆN sắc giới (rūpāvacara 

KUSALA citta), -mà SẮC PHÁP (rūpa dhamma) hay vật chất 

có đặc tính trong một con người, được liên tục phát sinh, trong 

từng giây phút, kể từ khi bắt đầu CỘNG NGHIỆP (gaṇībhūta) 

kiếp mới bằng chập tâm tiếp nối (Paṭisandhi citta).  

                                   => 12 + 8 + 5 = 25 

*Chữ “PAṬISANDHI” cũng có thể dịch là “tâm tái tục”. 

B –TÂM BIỆT NGHIỆP (puggalikatā kamma citta) là “hiệu 

lực” của 75 TÂM, gồm 12 tâm hữu nhân BẤT THIỆN 

(kāmāvacara sahetuka AKUSALA citta), cộng với 8 tâm quả 



126 

 

vô nhân THIỆN và BẤT THIỆN dục giới (Kāmāvacara ahetuka 

KUSALA CᾹKUSALA vipāka citta), cộng với 24 tâm THIỆN 

HỮU NHÂN dục giới THIỆN (Kāmāvacara sahetuka 

KUSALA) cộng với 15 tâm thiền SẮC GIỚI (Rūpa jhāna citta), 

cộng với 8 tâm thiền VÔ SẮC (Arūpa jhāna citta : 4 KUSALA 

+ 4 kiriya), cộng với 8 tâm SIÊU THẾ (Lokuttara citta).   

                        => 12 + 8 + 24 + 15 + 8 + 8 = 75 

-Nếu tính cách khác, chúng ta có thể lấy 89 tâm trừ ra 10 tâm 

NGŨ SONG THỨC (Dvi pañca viññāna citta), và trừ 4 tâm quả 

VÔ SẮC (Arūpa jhāna vipāka citta).  => 89 - (10+4) = 75.  

<>Ngoài ra, trong những “TÂM ĐẮC THIỀN” có 1 số “đủ khả 

năng” tạo ra SẮC PHÁP. Chúng ta phải kể đến TÂM AN TRÚ 

NHẤT ĐIỂM (ekaggata appanā citta) vào thiền pháp (jhāna), 

tự phát sinh “thần thông tác ý” (abhiññā manasikāra), với “tính 

xác định vững chắc” (voṭṭhappana citta), thuộc “dục giới đổng 

tốc” (kāmāvacara javana citta) khi “phô diễn phép lạ”. -Các 

TÂM nầy đã làm cho “thiền giả thuần thục đắc thiền”, là 

“nguồn gốc” phát sinh SẮC THÂN BIỂU TRI và SẮC KHẨU 

BIỂU TRI một cách tự nhiên. 

<>Tương tự như thế, trạng thái VUI TƯƠI, biểu lộ bỡi “13 mẫu 

tâm dục giới thọ hỷ”, gồm 4 tâm bất thiện (AKUSALA citta), 



127 

 

cộng với 4 tâm thiện (KUSALA citta), cộng với 4 tâm duy tác 

(kiriya citta), trong 24 tâm HỮU NHÂN (Sahetuka citta), và 

cộng với “1 tiếu sinh tâm”, trong 18 tâm VÔ NHÂN (Ahetuka 

citta), tạo ra SẮC TIẾU (hasituppāda) hay nụ cười. 

*Nghĩa là, bất cứ trạng thái vật chất nào BIỂU LỘ RA, cũng 

đều gọi là SẮC PHÁT SINH (Rūpa samuṭṭhāna) có nguồn gốc 

tinh thần (maṇa). -Và “nguồn gốc tinh thần” ấy có thể là TÂM 

VƯƠNG (Citta) hay TÂM SỞ (Cetasika). 

3/ “SẮC DO THỜI TIẾT PHÁT SINH” (Utu samuṭṭhāna). 

<>Sắc pháp (Rūpa dhammā) hay “vật chất có trạng thái phù 

trầm” (nhỏ rồi lớn, lớn rồi nhỏ), là hiệu lực tự nhiên của 2 

TÁNH nóng (uṇha) và lạnh (sīta) xoay vần , hay của phản ứng 

“LÝ HÓA”, hằng tiếp tục chuyển biến trong “thân thể hữu cơ” 

lẫn “thân thể vô cơ”, khắp quả đất.  

*Hai chữ “THỜI TIẾT” (Utu) ám chỉ sự biểu lộ 2 tính NÓNG-

LẠNH (âm dương=niseddhatthavācakekanta), “thay phiên 

nhau đóng vai chính” của TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ (Catu 

mahādhātu), là ĐẤT (paṭhavī), NƯỚC (āpo), LỬA (tejo), và 

KHÍ, (vāyo) xuyên qua vô số chu kỳ vận hành (saṅkhārā 

dhammā) thuộc vũ trụ.  



128 

 

-Nếu thu hẹp “kiến giải” (Samujjala vivaraṇa) vào THÂN THỂ 

một ĐỘNG VẬT, đặc biệt là con người, thì sắc pháp từ vô thủy 

đã phát sinh do 2 tính đối nghịch, của tất cả TỨ ĐẠI (Catu 

mahābhūta), gồm cứng và mềm của ĐẤT (Paṭhavī), kết và 

phân của NƯỚC (Ᾱpo), phù và trầm của LỬA (Tejo), tĩnh và 

động của KHÔNG KHÍ (Vāyo).  

-Chính 4 cặp “đặc tính” (sabhāva) nầy là “nguồn gốc phát sinh” 

(mūluppatti) của sắc pháp địa cầu và khí quyển, vận hành 

xuyên qua 4 mùa XUÂN (vasanta), HẠ (gimhāna), THU 

(saradasamaya), và ĐÔNG (hemanta).  

-Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) gọi sắc pháp địa cầu và ngoại 

tầng khí quyển là DỤC GIỚI (Kāmāvacara bhūmi) và SẮC 

GỚI (Rūpa bhūmi). 

*Thử nhìn vào tất cả hiện tượng của VẬT CHẤT xung quanh 

với con mắt vô tư và khách quan, thì chúng ta sẽ thấy.  

<>Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), những hiện tượng (với 

muôn ngàn tướng trạng) ấy, vốn phát nguồn từ TỨ ĐẠI 

NGUYÊN TỐ (đất, nước, lửa, khí : paṭhavī, āpo, tejo, vāyo).  

Nhưng nếu TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ (Catu mahādhātu) không có 

4 cặp tánh nói trên, thì chúng ta chẳng có hiện tượng gì cả. Vì 



129 

 

tứ đại nguyên tố không biểu lộ ra bất cứ cái chi hết. -Nên khi 

căn cứ vào “bất khả thuyết, bất khả tư nghì”, thì bế tắc !  

<>Nghĩa là, trong các vòng xoay vần của 8 ĐẶC TÁNH kia, 

nếu cặp tánh của “hỏa đại” đóng vai chánh, thì 3 cặp tánh còn 

lại của “thổ đại”, của “thủy đại”, và của “phong đại” sẽ tự 

nhiên giữ vai phụ, -tức là chúng thay phiên vận hành một cách 

tùy tiện, theo thứ tự CHÍNH hay PHỤ hoán vị nhau, như sau : 

*Mùa XUÂN (Vasanta) : 

-Biểu lộ “vai chính” là Thổ đại (Paṭhavī mahādhātu), kế đó là 

Hỏa đại (Tejo mahādhātu), rồi tiếp theo là Thủy đại (Vāyo 

mahādhātu), và sau cùng là Khí đại (Vāyo mahābhūta), với tính 

động tĩnh ôn hòa. 

*Mùa HẠ  (Gimhāna) : 

-Biểu lộ “vai chính” là Hỏa đại (Tejo mahādhātu), kế đó là Thổ 

đại (Paṭhavī mahādhātu, rồi tiếp theo là Khí đại (Vāyo 

mahādhātu), và sau cùng là Thủy đại (Ᾱpo mahādhātu) giảm 

thiểu khắp cùng. 

*Mùa THU (Saradasamaya) : 

-Biểu lộ “vai chính” là Khí đại (Vāyo mahādhātu), kế đó là Thổ 

đại (Paṭhavī mahādhātu), rồi tiếp theo là Thủy đại (Ᾱpo 



130 

 

mahādhātu), và sau cùng là Hỏa đại (Tejo mahādhātu) giảm 

cường độ thiêu đốt. 

*Mùa ĐÔNG (Hemanta) : 

-Biểu lộ “vai chính” là Thủy đại (Ᾱpo mahādhātu), kế đó là Khí 

đại (Vāyo mahādhātu), rồi tiếp theo là Thổ đại (Paṭhavī 

mahādhātu), và sau cùng là Hỏa đại (Tejo mahādhātu) vận hành 

trở thành yếu ớt.  

<>Bốn chu kỳ thời tiết (XUÂN, HẠ, THU, ĐÔNG) vừa nêu, 

của tứ đại nguyên tố (ĐẤT, NƯỚC, LỬA, KHÍ = Catu 

mahādhātu), hằng tương ứng với “sự thăng bằng và chênh 

lệch” của vận hành trong thân thể con người, và ảnh hưởng đến 

sức khỏe. -Tức là chúng cũng ảnh hưởng đến 4 giai đọan SINH-

LÃO-BỆNH-TỬ trong một kiếp sống động vật. 

4/ “SẮC SINH DO DINH DƯỠNG ” (Ᾱhāra samuṭṭhāna). 

<>Khi nhà Phật nói đến DINH DƯỠNG là nói đến “tiềm năng” 

hay “tác dụng”, của HẤP THỤ một cách sâu sắc, bao gồm cả 2 

mặt tốt và xấu (thiện và ác) của ĐỜI SỐNG VĂN HÓA và 

TIÊU THỤ của con người, trong đó có “dinh dưỡng thực 

phẩm” khi được tiếp nhận mỗi ngày. 



131 

 

 -Nhưng quan niệm thông thường của thế gian, thì “DINH 

DƯỠNG” chỉ duy nhất là “tác dụng của vật thực”. Vì vậy đi 

vào Phật học, chúng ta mới nhận thấy “DINH DƯỠNG” chuyên 

chở một ý nghĩa rộng hơn. 

-Chữ Pāḷī “ᾹHᾹRA” tuy có nghĩa tự điển là “thức ăn”, nhưng 

trong “Triết học A-tỳ-đạt-ma” (Abhidhamma), “āhāra” ám chỉ 

tính DINH DƯỠNG của SẮC PHÁP (rūpa dhamma), chứa đặc 

tính văn hóa, cụ thể lẫn trừu tượng, mà thân thể tiếp thu.  

-Đó là HIỆU LỰC (tích cực hay tiêu cực) của sự tiêu hóa, để 

“tô bồi” thân thể nầy, trong đời sống hiện tại. 

*Theo Phật giáo (Buddhasāsana), những “động vật” có đặc 

điểm “trí não thường xuyên phát triển”, đủ khả năng cảm nhận 

mối “quan hệ huyết thống”, nhất là loài người, thì sự DINH 

DƯỠNG phát sinh do 4 “nguồn gốc” : 

a/DINH DƯỠNG do thức ăn, gọi là ĐOÀN THỰC, 

b/DINH DƯỠNG do cảm giác, gọi là XÚC THỰC, 

c/DINH DƯỠNG do suy nghĩ, gọi là TƯ NIỆM THỰC, và 

d/DINH DƯỠNG do hiểu biết, gọi là THỨC THỰC. 

KIẾN GIẢI : 



132 

 

a/Dinh dưỡng do thức ăn (hay ĐOÀN THỰC) thì dĩ nhiên khá 

dễ hiểu. -Tất cả động vật (nhất là loài người) với “bộ óc phát 

triển đầy đủ” (gọi là trưởng thành), thì bản năng biết nhận ra 

thực phẩm nào tiêu thụ được, có thể ăn vào để cho thân thể phát 

triển, hay để bồi bổ và duy trì tình trạng sức khỏe hằng ngày. 

*Nhưng “pháp NHỊ BIÊN” và “luật TƯƠNG ĐỐI” bao giờ 

cũng chi phối vạn vật, nên thức ăn trước mặt có thể LÀNH, mà 

cũng có thể DỮ. -Thức ăn LÀNH thì thân thể trở thành cường 

tráng. -Còn thức ăn DỮ thì thân thể bị tổn hại, suy giảm mất 

thăng bằng, bệnh hoạn. 

b/Dinh dưỡng do cảm xúc (=XÚC THỰC) ám chỉ hiệu lực của 

thọ cảm (vedanā) trong một số động vật (nhất là loài người), có 

khả năng “thu nhận tình cảm”, xuyên qua sự “có mặt” và “chăm 

sóc” của cha mẹ, của thân nhân.  

-Ví như một đàn gà con, hay một đứa bé sống với cha mẹ, tuy 

nghèo nàn và tình trạng vật chất không đầy đủ, nhưng chúng 

biểu lộ khỏe mạnh, linh hoạt, khi so sánh với những gà con 

nuôi trong công xưởng, hay trẻ em trong viện mồ côi. Một bên 

thì thân thể bề ngoài tròn trịa, nhưng thần sắc lại “ngu ngơ” (vì 

sống thiếu thốn “xúc thực”).  



133 

 

-Điêu nầy chứng tỏ “thân tâm chúng không thật sự quân bình”. 

(Vì “thiếu tình cảm”). 

*Lý do của 2 hiện tượng “đối nghịch” nầy là cảm giác. Và XÚC 

THỰC vốn có 2 loại là tốt và xấu. -XÚC THỰC TỐT thì tâm 

tánh ổn định, thông thoáng. -XÚC THỰC XẤU thì tâm tánh 

chênh lệch, đóng khung. 

c/Dinh dưỡng do suy nghĩ (=TƯ NIỆM THỰC) ám chỉ trình 

độ trí óc của một số động vật, nhất là loài người, phải có khả 

năng vận hành một cách thăng bằng, để hồi tưởng và để phân 

biệt các giá trị của những hành động, thì THÂN và TÂM mới 

được quân bình, linh hoạt.  

<>Ngược lại khi một động vật, có bộ óc vận hành bất thường, 

hay một người có trí nhớ rối loạn, thì người ấy sẽ không có hệ 

tư tưởng để suy nghĩ, sẽ không có tiêu chuẩn tốt xấu để phân 

biệt. Sức khỏe tinh thần của họ tự nhiên phải suy sụp, và đời 

sống tâm linh xem như thiếu hẳn một nguồn dinh dưỡng gọi là 

“tư niệm thực”.  

-“Dinh dưỡng do suy nghĩ” cũng có thể gọi là “DINH DƯỠNG 

QUA TƯ DUY”. Và sự TƯ DUY cũng không nằm ngoài 2 mặt 

THIỆN và ÁC. Nghĩa là tư duy thiện thì tinh thần an vui, tỉnh 



134 

 

táo, ít giận hờn, ít băng khoăng, ít lo sợ. Còn tư duy ác thì tinh 

thần bất mãn, tối tăm, bức xúc… 

d/Dinh dưỡng do hiểu biết (=THỨC THỰC) ám chỉ kiến thức 

về đời sống cần được “bổ sung hằng ngày”.  

-Nói chung, KIẾN THỨC thì rất tổng quát và không biên giới 

nhất định. “Kiến thức” của người bình dân thì giản dị. “Kiến 

thức” của người có học vị thì gồm nhiều trình độ khác nhau, với 

bằng cấp thấp hay cao. Kiến thức của một “học giả” thì thâm 

sâu, uyên bác, phức tạp. 

*Nhưng đối với Phật giáo (Buddhasāsana), tất cả những KIẾN 

THỨC ấy chỉ có 2 loại “tác dụng”, là củng cố niềm tin để SOI 

SÁNG và củng cố niềm tin để CỐ CHẤP.  

-Củng cố niềm tin để soi sáng, thì cởi mở, khai thông, tiến hóa, 

an vui, thoải mái, tự tại. 

-Củng cố niềm tin để cố chấp, thì đóng khung, bất mãn, bạo 

động, bế tắc, thoái hóa… 

*Và như trên đã nói, “DINH DƯỠNG DO HIỂU BIẾT” cũng 

có 2 mặt, tích cực và tiêu cực. 

 -Nếu “kiến thức tiếp thu” là “đồ ăn tốt cho tinh thần”, thì 

THỨC THỰC ấy thuộc loại lành mạnh (kusala), TÍCH CỰC.  



135 

 

-Ngược lại nếu “kiến thức tiếp thu” là “đồ ăn xấu cho tinh thần”, 

thì ấy là THỨC THỰC (āhāra) thuộc loại bất thiện (akusala) 

cho tinh thần, hay TIÊU CỰC. 

Nghĩa là : 

-Thức thực lành mạnh sẽ giúp cho THÂN TÂM phát triển, 

khỏe mạnh, thăng hoa. 

-Thức thực bất thiện sẽ làm cho THÂN TÂM bệnh hoạn, sa 

đọa, xung đột, bế tắc. 

*** 

“KHUNG HOẠT ĐỘNG” và 4 NGUỒN GỐC 

<>Qủa tim (Hadaya) hay “sắc pháp sơ khai” là “khung hoạt 

động” (Saṅkhārā paccaya), của NGHIỆP (Kamma).  

<>Hai cách diễn tả (thân biểu tri và khẩu biểu tri) là “khung 

hoạt động” của TÂM (Citta) xuyên qua sắc pháp. 

<>Âm thanh (Sadda) là “khung hoạt động” của TÂM (Citta) 

và của THỜI TIẾT (Utu), xuyên qua “sắc pháp”. -Thời tiết ám 

chỉ vai chính của thổ đại và khí đại.  

<>Ba trạng thái NHẸ NHÀNG (Lahutā), MỀM DẺO 

(Mudutā), THÍCH ỨNG (kammaññatā) là “khung hoạt động” 



136 

 

của cả TÂM (Citta), của THỜI TIẾT (Utu), và của DINH 

DƯỠNG (Ᾱhāra).  

*Những CHẤT VẬT (Rūpa) có đặc tính loại nầy là “sắc pháp 

bất ly” (Avinibbhoga rūpa). 

<>Không gian là “sản phẩm chung” của tất cả “4 nguồn gốc 

phát sinh sắc pháp” (nghiệp, tâm, thời tiết, dinh dưỡng). 

*Không gian ám chỉ “môi trường” CÓ vật chất, và “môi trường” 

KHÔNG CÓ vật chất. 

<>Các SẮC PHÁP (Rūpa dhamma) có những hiện tượng 

(lakkhaṇa), như thành trụ hoại diệt, thì không do NGUỒN 

GỐC nào tạo ra cả. Chúng hằng TỰ NHIÊN như thế. 

TỔNG KẾT 4 NGUỒN GỐC của sắc pháp. 

I-NGHIỆP (Kamma) tạo ra 18 loại sắc pháp (hay 18 vật chất 

có đặc tính) (rūpa), gồm “8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), cộng 

với “1 sắc không gian” (ākāsa rūpa), cộng với “1 sắc nhục 

tâm” (hay quả tim =hadaya), và cộng với “8 sắc căn quyền” 

(Indriya rūpa). 

II-TÂM THỨC (Cittaviññāna) tạo ra “15 loại sắc pháp” (hay 

15 vật chất có đặc tính), gồm “8 sắc bất ly” cộng với “1 sắc 

không gian”, cộng với “1 sắc âm thanh” (sadda rūpa), cộng 



137 

 

với “3 sắc tùy tiện” (vikāra rūpa), như “nhẹ nhàng” (lahutā), 

“mềm dẻo” (Mudutā), “thích ứng” (kammaññatā), và công với 

“2 sắc biểu tri”, là “thân biểu tri” (kāya viññatti) và “khẩu biểu 

tri” (vacī viññatti). 

III-THỜI TIẾT (Utu) tạo ra “13 loại sắc pháp” (hay 13 vật chất 

có đặc tính), gồm “8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), cộng với 

“1 sắc không gian” (ākasa rūpa), cộng với “3 sắc tùy tiện” 

(vikāra rūpa), cộng với “1 sắc thanh” (sadda rūpa). 

IV-THỰC PHẨM hay dinh dưỡng (Ᾱhāra) tạo ra “12 loại sắc 

pháp” (hay 12 vật chất có đặc tính), gồm “8 sắc bất ly” 

(avinibbhoga rūpa), cộng với “1 sắc không gian” (ākāsa rūpa), 

cộng với “3 sắc tùy tiện” (vikāra rūpa). 

<>Còn các SẮC PHÁP “sinh trưởng”, “tiếp tục”, “hư hoại”, 

và “chấm dứt”, hay thành trụ hoại diệt là 4 SẮC PHÁP TỰ 

NHIÊN”, không do “nguồn gốc” nào tạo ra cả. 

KẾT TẬP NGUỒN GỐC SẮC PHÁP. 

(Kalāpa yojanā rūpa). 

<>“Thân thể chúng sanh” (satta) xem ra không gì khác hơn là 

những “sắc vật chứa nghiệp tính”, kết tập bằng nhiều cách, và 

theo nhiều TỶ LỆ khác nhau. Thân và tâm của chúng sanh 



138 

 

(nāma-rūpa) luôn luôn thành hình và hiện hữu đồng thời (theo 

nghiệp lực), suốt các vòng sinh tử luân hồi…. 

-Những “thân tâm” như thế, tiếng Phật nói ngày xưa còn gọi là 

“Kalāpa yojanā”, tạm dịch là “tập hợp để cấu kết, vận hành”. 

<>Có “21 loại kết tập hợp để tích tụ, vận hành”, trong đó có ; 

“9 loại do NGHIỆP” (Kamma), 

“6 loại do TÂM THỨC (Citta viññāna), 

“4 loại do THỜI TIẾT (Utu), 

“2 loại do THỰC PHẨM (Ᾱhāra), hay do hiệu lực của sự  

DINH DƯỠNG. 

<>“21 LOẠI KẾT TẬP” ấy “sống chung” với những nghiệp 

quả chứa tính cách giống nhau, trong SẮC PHÁP (Rūpa 

dhamma) hay VẬT CHẤT. Chúng đồng sanh và đồng diệt. 

KẾT TẬP SẮC PHÁP DO NGHIỆP (kiếp trước). 

(Atīta kamma kalāpa yojanā rūpa). 

<>Sau đây là “9 kết tập sắc pháp” (Kalāpa yojanā rūpa) phát 

sinh do NGHIỆP TIỀN KIẾP (Atīta kamma) : 



139 

 

1-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan thị giác” (Cakkhu 

dasaka rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh nhãn thức” (Cakkhu jīvitindriya 

rūpa), và cộng với “1 sắc nhãn môn” (Cakkhu dvāra rūpa). -

Bào thai có con MẮT. 

2-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan thính giác” (Sota 

dasaka rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh nhĩ thức” (Sota jīvitindriya rūpa), 

và cộng với “1 sắc nhĩ môn” (Sota dvāra rūpa). -Trong bào thai 

có lỗ TAI. 

3-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan khứu giác” (Ghāna 

dasaka rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh tỷ thức” (Cakkhu jīvitindriya rūpa), 

và cộng với “1 sắc tỷ môn” (Cakkhu dvāra rūpa). -Do đó bào 

thai có cái MŨI. 

4-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan vị giác” (Jīvhā 

dasaka rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh thiệt thức” (Jīvhā jīvitindriya rūpa), 

và cộng với “1 sắc thiệt môn” (Jīvhā dvāra rūpa). -Bào thai sẽ 

có cái LƯỠI.  



140 

 

5-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan xúc giác” (Kāya 

dasaka rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh thân thức” (Kāya jīvitindriya rūpa), 

và cộng với “1 sắc thân môn” (Cakkhu dvāra rūpa). -Bào thai 

có làn DA. 

6-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan nam tính” (Dasaka 

purisa bhāva rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga 

rūpa), cộng với “1 sắc sinh mệnh ý thức” (Mana jīvitindriya 

rūpa), và cộng với “1 sắc nam căn” (Purisa liṅga rūpa). -Bào 

thai có DƯƠNG VẬT. 

7- Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan nữ tính” (Dasaka 

iṭṭhi bhāva rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh ý thức” (Mana jīvitindriya rūpa), và 

cộng với “1 sắc nữ căn” (Purisa liṅga rūpa). -Bào thai sẽ có 

ÂM HỘ, hay cơ quan sinh sản. 

8-Nhóm “10 sắc pháp” thành lập “cơ quan hô hấp” (Dasaka 

pumbhava rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

cộng với “1 sắc sinh mệnh” (Mana jīvitindriya rūpa), và cộng 

với “1 sắc phế căn” (Pumbhava rūpa). -Trong bào thai phát 

triển thì có 2 LÁ PHỔI. 



141 

 

9- Nhóm “9 sắc pháp” thành lập “toàn bộ sinh lực” (Navaka 

sabba jīvita rūpa), trong đó có “8 sắc bất ly” (Avinibbhoga 

rūpa), cộng với “1 sắc thân căn” (Sabba kāyiṅdriya rūpa). -Bào 

thai có HOẠT THÂN bao bọc bỡi da. 

*** 

KẾT TẬP SẮC PHÁP DO TÂM. 

(Citta kalāpa yojanā rūpa). 

<>6 kết tập sắc pháp do TÂM (Citta kalāpa yojanā) là : 

1-Nhóm thuần túy (Suddhatthaka), gồm chỉ có “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoga rūpa). 

2-Nhóm “9 sắc pháp” (Navaka rūpa) gồm “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoa rūpa), cộng với “1 sắc thân biểu tri” (Kāya 

viññatti), -dùng cử chỉ làm cho người khác biết mình muốn gì. 

3-Nhóm “10 sắc pháp” (Dasaka rūpa) gồm “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoa rūpa), cộng với “1 sắc khẩu biểu tri” (Vacī 

viññatti), và cộng với “1 sắc âm thanh” (Sadda rūpa). 

4-Nhóm “11 sắc pháp” (Ekadasaka rūpa) gồm “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoa rūpa), cộng với “3 sắc tùy tiện” (Ti vikāra rūpa), 



142 

 

gồm “nhẹ nhàng” (lahutā), “nhu nhuyễn” (mudutā), và “thích 

ưng” (kammaññatā).  

5-Nhóm “12 sắc pháp” (Dvādasaka rūpa) gồm “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoa rūpa), cộng với “2 sắc biểu tri” (Dvi viññatti 

rūpa), và cộng với “2 sắc tùy tiện” (Dvi vikāra rūpa). 

6-Nhóm “13 sắc pháp” (Dvādasaka rūpa) gồm “8 sắc bất ly” 

(Avinibbhoa rūpa), cộng với “1 sắc khẩu biểu tri” (Vacī 

viññatti rūpa), cộng với “3 sắc tùy tiện” (Ti vikāra rūpa), và 

cộng với “1 sắc âm thanh” (Sadda rūpa). 

*** 

KẾT TẬP SẮC PHÁP DO THỜI TIẾT 

(Utu kalāpa yojanā rūpa). 

<>Bốn nhóm sắc pháp phát sinh do THỜI TIẾT là : 

1-Nhóm “thuần túy” (Suddhatthaka rūpa), gồm “8 sắc pháp bất 

ly” (Avinibbhoga rūpa). 

2-Nhóm “9 sắc pháp” (Suddhatthaka rūpa), gồm “8 sắc pháp 

bất ly” (Avinibbhoga rūpa), cộng với “1 sắc âm thanh” (Sadda 

rūpa), -tác dụng của “thổ đại”, “hỏa đại”, và “khí đại”. 



143 

 

3-Nhóm “11 sắc pháp” (Eka dasaka rūpa), gồm “8 sắc pháp bất 

ly” (Avinibbhoga rūpa), cộng với “3 sắc pháp tùy tiện” (Ti 

vikāra rūpa). 

4-Nhóm “12 sắc pháp” (Dvāsa dasaka rūpa), gồm “8 sắc pháp 

bất ly” (Avinibbhoga rūpa), cộng với “3 sắc pháp tùy tiện” (Ti 

vikāra rūpa), và cộng với “1 sắc âm thanh” (Sadda rūpa). 

KẾT TẬP SẮC PHÁP DO DINH DƯỠNG. 

(Ᾱhāra kalāpa yojanā rūpa). 

<>Có 2 nhóm sắc pháp, phát sinh do THỰC PHẨM, là : 

1-Nhóm “thuần túy” (Suddhatthaka rūpa), gồm “8 sắc pháp bất 

ly” (Avinibbhoga rūpa).  

2-Nhóm “11 sắc pháp” (Ekadasaka rūpa), gồm “8 sắc pháp bất 

ly” (Avinibbhoga rūpa), cộng với “3 sắc pháp tùy tiện” (Ti 

vikāra rūpa).  

ĐỒNG SỰ và BẤT ĐỒNG SỰ 

<>Trong “21 kết tập sắc pháp” (Kalāpa yojana rūpa) nói trên, 

có 2 nhóm “đồng sự” và “bất đồng sự”: 

1-Nhóm “đồng sự” của “8 sắc pháp bất ly” (Avinibbhoga rūpa), 

và “9 sắc pháp tương tác” (Navaka rūpa). “Tương tác” là tổng 



144 

 

hợp của “8 sắc pháp bất ly” và “1 sắc âm thanh”, thì phát sinh 

do THỜI TIẾT (Utu). -Chúng có mặt trong ĐỘNG VẬT, và cả 

trong BẤT ĐỘNG VẬT.  

2-Nhóm những nhóm sắc pháp khác, thì chỉ tìm thấy chúng 

“vận hành” duy nhất trong động vật mà thôi. 

*** 

TOÁM TẮC CÁC KẾT TẬP SẮC PHÁP. 

(Kalāpa yojana saṅkhepa) 

<>Nhắc lại tất cả “21 kết tập sắc pháp”, gồm : 

- 9 kết tập (Kalāpa yojana) do NGHIỆP (kamma) tạo ra. 

- 6 kết tập (Kalāpa yojana) do TÂM THỨC (Citta) tạo ra. 

- 4 kết tập (Kalāpa yojana) do THỜI TIẾT (Utu) tạo ra. 

- 2 kết tập (Kalāpa yojana) do THỰC PHẨM (Ᾱhāra) tạo ra. 

* Riêng “SẮC KHÔNG GIAN” (Ᾱkāsa rūpa) và “4 TIẾN 

TRÌNH TỰ NHIÊN” (sinh thành, tồn tại, hư hỏng, chấm dứt) 

của “vạn vật”, không đươc xem là ĐẶC TÍNH của loại nào cả. 



145 

 

*Và trong thực tại TƯƠNG ĐỐI (hữu hạn), SẮC KHÔNG 

GIAN (ākāsa rūpa) và “sắc 4 tiến trình” (=thành, trụ, hoại, 

diệt), muôn đời vẫn là như thế. 

*** 

KHUNG VẬN HÀNH. 

(Rūpa pavatti kamo). 

a/ Trong DỤC GIỚI (Kāmaloka) : 

<>Tất cả SẮC PHÁP (Rūpa dhammā) hay “vật chất có đặc 

tính”, mà “tâm thức” (citta viññāna) có thể “nhận biết được” 

trong DỤC GIỚI (Kāmaloka), là vì chúng biến hóa và “hình 

thành” dưới dạng “cấu kết ra thân thể đa phân tử, của một VẬT 

có sự sống”. 

-Khởi đầu là THẤP SINH (Sansedaja), như “sơ trùng ký sinh” 

(sukhumapāṇī parapuṭṭha) chẳng hạng. Chúng “xuất hiện” do 

“môi trường ẩm thấp” (addata), nên “sinh thức” của chúng rất 

yếu kém (atidubbala), xem như không có. -“Sinh thức” (jīvita) 

ở đây ám chỉ “khả năng tỏ ra có sự sống”. 

-Rồi nhờ NÓNG-LẠNH (của “hỏa đại”=tejo) mà  chúng “phát 

triển”, biến thành “sinh vật vi thức” (sukhumasatta), hoàn toàn 

“không có tri cảm nhạy bén”, chỉ có “phản ứng lý hóa” mà thôi. 



146 

 

-Riêng “sinh vật vô thọ cảm” (avedanā sattā), thì sinh ra một 

cách “độc lập” (hay “tự nhiên”), không cần cha mẹ. -Nếu nhìn 

với góc cạnh tôn giáo, tình trạng nầy là một “hình thức hạ đọa”, 

chẳng khác nào “địa ngục” (niraya). Đó là loại chúng sanh “vô 

tri”, và “vô cảm”. 

<>Sau khi trải qua vô số chu kỳ “sinh diệt xoay vần và biến 

hóa”, thì “chúng sanh vô tri và vô cảm” sẽ bắt đầu có “tế thức” 

(atiparitta-sajīvaṃ-viññāna). -Lúc ấy những “sắc pháp y sinh” 

(upādāya rūpa), mới tùy theo vận hành tự nhiên (pavatti kamo) 

mà hội hợp để hóa thành “7 tập kết sắc pháp” (kalāpa yojana 

rūpa), như sau : 

1- Nhóm “10 sắc pháp tạo con mắt” (cakkhu dasaka), gồm “8 

sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc nhãn môn” (cakkhudvāra rūpa). 

2- Nhóm “10 sắc pháp tạo lỗ tai” (sota dasaka), cũng gồm “8 

sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc nhĩ môn” (sotadvāra rūpa). 

3- Nhóm “10 sắc pháp tạo lỗ mũi” (ghāna dasaka), cũng gồm 

“8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc tỷ môn” (ghānadvāra rūpa). 



147 

 

4- Nhóm “10 sắc pháp tạo cái lưỡi” (jīvhā dasaka), cũng gồm 

“8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc thiệt môn” (jīvhādvāra rūpa). 

5- Nhóm “10 sắc pháp tạo làn da” (kāya dasaka), cũng gồm “8 

sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc thân môn” (kāya rūpa). 

6- Nhóm “10 sắc pháp tạo sinh dục” (liṅga dasaka), cũng gồm 

“8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc tính môn” (liṅga rūpa). 

7- Nhóm “10 sắc pháp quả tim” (hadaya dasaka), cũng gồm “8 

sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), phối hợp với “sắc sinh lực” 

(jīvitindriya rūpa), và “sắc tâm nhục” (hadayavatthu rūpa). 

<>Khi nào…..có ít nhất “6 nhóm”, và mỗi nhóm “10 sắc pháp” 

tạo thành mắt, tai, mũi, lưỡi, da, tim, như vừa kể trên trong một 

VẬT, mà “không có sự hiện diện” của nhóm “10 sắc tạo căn 

tính”, hay “sắc nam nữ” (liṅga rūpa), thì “TỨ ĐẠI NGUYÊN 

TỐ” (catu mahādhātu) trong VẬT ấy, xem như chưa có “khung 

vận hành” (pavatti kamo), hay “sắc y sinh” (upādāya) còn ở 

tình trạng VÔ CĂN TÍNH (aliṅga).  



148 

 

-Nói cách khác, trong CÕI DỤC (kāmaloka), nhóm “10 sắc 

pháp tạo ra giống NAM hay giống NỮ” là nòng cốt. 

<>Nhưng trong cõi DỤC (kāma bhūmi), “3 nhóm sắc pháp sau 

đây” có thể có mặt ngay từ lúc “sinh thức” (paṭisandhi citta) 

mới nhập vào lòng mẹ, tạm gọi là “tái sinh”, gồm : 

*1O sắc pháp tạo làn da bọc thân (kāya dasaka rūpa), 

*10 sắc pháp tạo nội tạng (bhāva dasaka rūpa), và 

*10 sắc pháp tạo mạch sống (vatthu), hay “động cơ sinh hoạt”. 

Đó là QUẢ TIM (hadaya rūpa), còn gọi là “SẮC VẬT sinh 

mệnh” (jīvita rūpa), bao gồm “căn tính” (nam nữ). 

<>Trường hợp vì NGHIỆP ÁC (akusala kamma), mà “sắc CĂN 

DỤC” (liṅga rūpa), tuy có mặt nhưng không phát triển trong 

một “sinh động vật”, thì ấy gọi là “chúng sanh khuyết căn 

tính” (aliṅga satta). 

<>Còn những SẮC VẬT KHÁC (Añña rūpa), thì ngoài các 

nhóm tạo mắt, tai, mũi, lưỡi, da, tim ra… -Sau khi “thức tái 

sinh” (paṭisandhi citta) đã hội nhập vào phôi thai, chúng sẽ từ 

từ hiện rõ, phát triển và trưởng thành theo thời gian. 

KHI NÀO SẮC PHÁP KIẾP SAU PHÁT SINH ? 



149 

 

<>Tùy theo VẬN HÀNH của “4 NGUỒN GỐC phát sinh sắc 

vật” (4 rūpa samuṭṭhāna), -như đã nêu trên, -mà các “nhóm sắc 

pháp” (hay “vật chất có đặc tính”) đang hiện hữu, đang suy tàn, 

và đang dần dần biến mất…sẽ “bắt đầu rồi chấm dứt” một cách 

xoay vần như sau : 

a/Do NGHIỆP (kamma) mà có các nhóm SẮC PHÁP (rūpa 

dhammā), phát sinh vào “chập thứ nhất” gọi là “TÂM TỤC 

SINH” (paṭisandhi citta). 

b/Do TÂM (citta) mà có các nhóm SẮC PHÁP (rūpa dhamma), 

phát sinh vào “chập thứ hai”, gọi là “TÂM HỘ KIẾP TĨNH” 

(atīta bhavaṅga citta). 

c/Do THỜI TIẾT (utu) mà có các nhóm SẮC PHÁP (rūpa 

dhammā), phát sinh vào “chập thứ ba”, gọi là “TÂM HỘ KIẾP 

ĐỘNG” (bhavaṅga calana citta). 

d/Do THỰC PHẨM (Ᾱhāra) hay dinh dưỡng sinh mạng 

(jīvitindriya=thần kinh sinh hoạt), mà có các nhóm SẮC PHÁP 

(rūpa dhammā), phát sinh vào “chập thứ tư”, gọi là TÂM 

HƯỚNG CẢNH (āvajjana citta). 

<>Nhưng “SỰ HƯỚNG CẢNH” trong giây phút chấm dứt 

cuộc đời, thì tâm CẬN TỬ (cuti citta) có “3 đối tượng” là : 



150 

 

1/ NGHIỆP lúc sinh tiền (kamma), tức là hành động thường 

làm nhất, trong suốt cuộc đời, như ngành nghề chẳng hạng. 

2/ DUYÊN (nimitta), hay dụng cụ dùng thường xuyên để tạo 

nghiệp, như….ngòi bút, con dao, cái búa, khẩu súng…v…v… 

3/ QUẢ BÁO (gati nimitta), hay “điểm đến”, tức là “chung kết” 

của hành động, gồm hình ảnh xấu lẫn tốt, mà kẻ tạo nghiệp phải 

gặt hái, như nhà tù, sự dày vò, cảnh bị đòi nợ, nơi được tán 

dương, các thiên cảnh…v…v… 

<>Vào giờ phút lâm chung, với “TÂM CẬN TỬ” (cuti citta), 

thì “tiến trình phát sinh sắc pháp duy trì kiếp hiện tại” bị chấm 

dứt bỡi “chập tâm thức cuối cùng” (cuti viññāna khaṇa).  

-Đồng thời “THẦN LỰC” (maṇo bāla) và tính dinh dưỡng của 

thực phẩm (āhāra) cũng ngưng hiệu lực.  

-Vai trò NÓNG và LẠNH của THỜI TIẾT (utu) ảnh hưởng đến 

vận hành của mạng sống, liền trở thành vô dụng. 

*Như thế, sau khi chết ở bất cứ nơi nào (không tùy thuộc không 

gian), một “động vật” sẽ “tự tái sinh” (không tùy thuộc thời 

gian) vào cảnh tương ứng với nghiệp (kamma nimitta). 

-Và SẮC PHÁP (rūpa dhamma), hay “vật chất có đặc tính”, tự 

vận hành trong NÓ, chuyên chở “tâm thức” (citta) kể từ giây 



151 

 

phút đầu tiên của sự sống mới. -Nối tiếp….trong dòng tâm hộ 

kiếp (bhavaṅga). 

*** 

VẬT CHẤT có trong “DỤC GIỚI” nhưng không có trong 

“SẮC GIỚI” (RŪPA-VIMUTTI). 

<>Các SẮC VẬT KHÔNG CÓ ở cõi SẮC (rūpaloka) gồm : 

-Nhóm “10 sắc pháp tạo ra khứu giác”, tức là MŨI (ghāna) và 

hệ thần kinh (hīnabala paṭipāṭi = iṅdriya). 

-Nhóm “10 sắc pháp tạo ra vị giác”, tức là LƯỠI (jīvhā) và hệ 

thần kinh (hīnabala paṭipāṭi =  iṅdriya). 

-Nhóm “10 sắc pháp tạo ra xúc giác”, tức là DA (kaya) và hệ 

thần kinh (hīnabala paṭipāṭi = iṅdriya). 

-Nhóm “10 sắc pháp tạo ra nam nữ”, tức là cơ quan SINH 

DỤC (liṅga) và hệ thần kinh liên quan (hīnabala paṭipāṭi = 

iṅdriya paccaya). 

-Nhóm “các sắc pháp khác” được tạo ra, do sự “đồng hóa” hay 

“dinh dưỡng”của THỰC PHẨM (āhāra). 



152 

 

*Do đó, trong những “chúng sinh” thuộc CÕI DỤC (kāma 

loka), chỉ có “4 nhóm sắc pháp” sau đây, phát sinh do NGHIỆP 

(kamma), vào “chập tâm thức tiếp nối” (paṭisandhi citta) : 

1- Nhóm “10 sắc pháp” tạo ra “đôi mắt” (cakkhu dasaka). 

2- Nhóm “10 sắc pháp” tạo ra “2 lỗ tai” (sota dasaka). 

3- Nhóm “10 sắc pháp” tạo ra “quả tim” (hadaya dasaka). 

4- Nhóm “9 sắc pháp” tạo ra “sinh lực” (jīvita navaka). 

*Và trải suốt cuộc đời, một “chúng sinh dục giới” (kāma satta) 

sẽ có những nhóm sắc pháp khác (añña rūpa), phát sinh như 

hiệu lực của “TÂM THỨC” (citta) và của “THỜI TIẾT” (utu). 

-Còn sắc pháp phát sinh do THỰC PHẨM (āhāra) thì đã được 

nói trên đây rồi. 

<>Riêng “những chúng sanh vô tưởng” (asañña satta), thì 

đương nhiên không có những nhóm sắc pháp ấy phát sinh. Vì 

“họ” là những chúng sanh tuy có TÂM (cittaka), nhưng VÔ 

THỨC (aviññānaka), vào chập tâm tiếp nối (paṭisandhi citta). 

-Những chúng sanh ấy chỉ có nhóm “9 sắc pháp thành lập sinh 

mạng” (Jīvita navaka), gồm “8 sắc pháp bất ly” (avinibbhoga 

rūpa), cộng với “1 sắc sinh lực” (jīvita rūpa).  



153 

 

-Đó là loại chúng sanh “đặc biệt”, thuộc “nhóm tập kết” gọi là 

“vô thức” (asañña kalāpa yojana). 

-Rồi trong suốt kiếp sống, CHÚNG SANH VÔ THỨC (hay VÔ 

TƯỞNG) sẽ có các nhóm sắc pháp khác (añña rūpa), phát sinh 

do THỜI TIẾT (utu) và do ÂM THANH (sadda), để “nâng đỡ” 

một cách “duy trì” sánh mạng. 

<>Riêng cõi VÔ SẮC thì tất nhiên KHÔNG CÓ VẬT CHẤT. 

*** 

TÓM TẮC và ĐIỂM CHUNG. 

<>Như thế, trong 3 cõi DỤC GIỚI (kāma loka), SẮC GIỚI 

(rūpa loka), và VÔ THỨC GIỚI (arūpa loka), sắc pháp phát 

sinh bằng 2 cách, là “phát sinh với chập tâm tiếp nối” 

(paṭisandhi citta), và “phát sinh về sau”, xuyên qua kiếp sống. 

<>Nói chung, tất cả 28 SẮC PHÁP (rūpa dhamma), đều, có mặt 

trong CÕI DỤC (kāma loka).  

-Nhưng đối với sinh linh trong cõi CÕI SẮC (rūpa loka), thì chỉ 

có 23 loại SẮC PHÁP TINH VI (sukhuma rūpa dhammā).  

-Vì chúng sanh trong sắc giới không có MŨI (ghāna) để ngửi 

MÙI (gandha), không có LƯỠI (jīvhā) để nếm VỊ (rasa), và 



154 

 

không có THÂN (kāya) để tiếp nhận CẢM XÚC (phoṭṭhabba), 

cũng như không có NAM CĂN (pulliṅga) và NỮ CĂN 

(iṭṭhiliṅga), để phát sinh tình DỤC phàm tục.  

-Phước báu của những chúng sanh trong SẮC GIỚI (hay chư 

thiên) giúp HỌ “an hưởng” nhiều hạnh phúc “thanh cao hơn”, 

không giống cõi dục, với mũi, lưỡi, và thân đầy ô trược. 

<>Còn những chúng sanh vô thức hay “VÔ TƯỞNG” (asañña 

satta), thì khác. Trong họ chỉ có “17 sắc pháp”, là : 

-“8 sắc bất ly” (avinibbhoga rūpa), cộng với…  

-“1 sắc sinh mạng” (jīvita rūpa), cộng với…  

-“3 sắc tùy tiện” (vikāra rūpa), gồm “sắc nhẹ” (lahutā rūpa), 

“sắc mềm dẻo” (muduta rūpa), và “sắc thích ứng” (kammaññata 

rūpa), cộng với…  

-“1 sắc không gian” (ākāsa rūpa), -sau cùng cộng với…  

-“4 sắc tự nhiên” (thành, trụ, hoại, không). =>8+1+3+1+4= 17. 

<>Và dĩ nhiên, những sinh linh (hay chư thiên) trong cõi VÔ 

SẮC (arūpa loka), thì không có SẮC (rūpa). Họ không có 

THÂN NẶNG, như xương thịt ở cõi dục, hay không SẮC TINH 

VI (sukhuma rūpa). Họ chỉ có “THÂN NHẸ”, như ánh sáng. 



155 

 

<> Nói về 7 SẮC PHÁP không phát sinh vào “chập tâm tiếp 

nối” (paṭisandhi citta), chúng ta có : 

-“1 sắc âm thanh” (sadda rūpa), cộng với… 

-“3 sắc tùy tiện” (vikāra rūpa), gồm “sắc nhẹ” (lahutā rūpa), 

“sắc mềm dẻo” (mudutā rūpa), và “sắc thích ứng” (kammaññata 

rūpa), cộng với… 

-“2 sắc biểu tri” (paññatti rūpa), gồm “thân biểu tri” (kāya 

paññatti) và “khẩu biểu tri” (vacī paññatti), cộng với… 

-“1 sắc hoại diệt” (jarāmaraṇa rūpa), gồm “sắc già” (Jarā rūpa), 

nhập MỘT với “sắc chết” (maraṇa rūpa). => 1 + 3 + 2 + 1 = 7 

*Nói tổng quát : 

-Ngoại trừ “những sắc pháp căn bản (upādāya rūpa), “đóng 

vai trò móc nối” (sandhi) trong sự luân hồi”, thì “NHỮNG 

SẮC PHÁP KHÁC” (añña rūpa) là “những vật chất” (tinh vi 

hay thô kệch), tuần tự phát sinh trong suốt cuộc đời của một 

kiếp “sinh động vật”. 

 

 



156 

 

 

 

    

Chương IV 

Niết-bàn (Nibbāna) 

<>NIẾT-BÀN (Nibbāna=Nirvāna) là một “đề tài Phật học” rất 

khó diễn giải và rất sâu sắc, vi diệu. Xưa nay các Cao Tăng có 

thân tâm thanh tịnh, kiến thức uyên bác, “nắm vững Phật học” 

vẫn thường nói : 

“Niết-bàn thì duy nhất, và bất khả thuyết, bất khả tư nghì”. 

*Các Ngài cho rằng “nội dung” của NIẾT-BÀN (nibbāna) là  

“trạng thái tâm linh hoàn toàn giải thoát” hay “phẩm cách 

tinh thần siêu độ” (TOÀN XẢ), của Thánh nhân”, tức là của 

Phật, nên người phàm khó hy vọng “diễn tả đúng”. 

-Phàm nhân mà nói về “Niết-bàn” thì chỉ là trình bày theo suy 

luận, với ít nhiều chủ quan, nếu không muốn nói là diễn tả theo 

“tính thông minh, tuy có hướng thiện nhưng xuyên qua óc tưởng 

tượng” rất nhiều !(?) 



157 

 

<>Và đương nhiên, muốn đề cập một cách học hỏi, đến “phẩm 

cách giải thoát” nầy, trước tiên chúng ta phải đi vào “NGỮ 

NGHĨA”, VĂN TỰ, để tìm hiểu “NIẾT-BÀN” (Nibbāna) : 

*Theo tự điển Pāḷī-Saṅskrit, “Phật học Nam truyền” 

(theravāda), thì “NIẾT-BÀN” là “chữ phiên âm” của 

“NIBBᾹNA” hay của “NIRVᾹNA”.  

-Sự “thành lập” danh từ nấy gồm 2 phần là “NI” và “VᾹNA”. 

Cả “Nibbāna” và “Nirvāna” cùng có một “tiếp đầu ngữ phủ 

định” là “NI” hoặc “NIR”. Nó chuyên chở cái ý nghĩa phủ định 

căn bản là “KHÔNG” (suññatā).  

-Còn “BᾹNA” hay “VᾹNA” theo nghĩa tự điển, ám chỉ “các 

khoen sắt để còng tay, còng chân, hay còng cổ”… áp lên người 

của “tội phạm” hay “nạn nhân” như một hình phạt. Nói chung, 

“BᾹNA” hay “VᾹNA” là “xiềng xích” hay “gông cùm”. 

*Mang GÔNG CÙM là hình thức của những tội phạm khi làm 

việc khổ sai ngoài nhà tù. Nhưng về nội dung, GÔNG CÙM 

tương đương với sự “bao vây tâm linh” trong giáo lý nhà Phật, 

do 3 tật THAM (Lobha), SÂN (Dosa), SI (Moha). Ấy là những 

“gông cùm, xiềng xích, cột trói tinh thần”, thuộc về “nhà tù sinh 

tử luân hồi” (saṃsāra).  



158 

 

-Khi ghép 2 thành phần “NI” và «VᾹNA» lại với nhau, thì luật 

Văn Phạm Pāḷī (Veyyākaraṇa) cho phép chúng ta thêm 2 phụ 

âm (Byañjana) “b” vào, thành ra “NIBBᾹNA”. Còn luật Văn 

Phạm Saṅskrit thì cho phép thêm 1 phụ âm “r” vào giữa, thành 

ra “NIRVᾹNA”.  

-Cả 2 chữ NIBBᾹNA và NIRVᾹNA đều được thoát dịch là 

“KHÔNG GÔNG CÙM, CHẲNG XIỀNG XÍCH, tức là hết 

THAM (alobha), hết SÂN (adosa), và hết SI (amoha), đồng 

nghĩa với giải thoát (nibbāna). 

*Loại “gông cùm, xiềng xích vô hình” nầy, hằng bắt tâm linh 

con người chịu đựng liên tục những chuỗi xung đột (khổ vui), 

giữa hài lòng (mānāpa) và bất mãn (amānāpa), giữa THUẬN 

và NGHỊCH, giữa thương và ghét. 

<>Và 2 chữ “NIẾT-BÀN” (Nibbāna) ở đây, tất nhiên chuyên 

chở cái nghĩa ngược lại, là chấm dứt khổ, vĩnh viễn “TỰ DO”, 

mà chúng tôi thành tâm chia xẻ KIẾN GIẢI đến quí vị. 

<>Trở lại câu nói “NIẾT-BÀN thì bất khả thuyết, bất khả tư 

nghì”, thì môn học VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) cũng không 

để cho chúng ta bị “bế tắc” trong “tình trạng “niết-bàn nằm hẳn 

trên tầm hiểu biết của phàm nhân”. Và “KIẾN GIẢI” nhằm 

giúp chúng ta thấy rằng “chúng ta cũng có thể tìm hiểu NIẾT-



159 

 

BÀN, trong phạm vi của 1 người chịu HỌC rồi HÀNH lời 

Phật dạy, với vốn liếng là TRÍ VĂN  và TRÍ TU một cách khiêm 

nhượng bình thường, dù cho Ý THỨC (citta viññāna) chúng ta 

vẫn nằm trong cái “khung tương đối”.  

-Rồi xuyên qua pháp hành (bhāvanā) và CHÁNH NIỆM 

(sammā sati), chúng ta sẽ “nắm bắt được” NỘI DUNG của 

NIẾT-BÀN là “trạng thái tâm linh giải thoát”, của những bậc 

đã hoàn toàn thanh tịnh, hay đạt tới CHÂN GIÁC NGỘ. 

-Chúng tôi viết đậm chữ “CHÂN” trên đây để nhấn mạnh rằng, 

từ ngữ “GIÁC NGỘ NIẾT-BÀN” trong nhà Phật không đơn 

giản ám chỉ 1 nội dung tầm thường, là “khám phá ra mặt trái 

của vấn đề”, hay “nhận thức được sự thật hằng ẩn kín”.  

-Vì “GIÁC NGỘ NIẾT-BÀN” có nghĩa tương đương với “biết 

được SỰ THẬT sau khi đã triệt tiêu toàn bộ THAM-SÂN-SI”. 

-Nghĩa là, khi “GIÁC NGỘ NIẾT-BÀN”, một Thánh nhân A-la-

hán giải thoát (Arahatta) hay Phật (Buddha) sẽ không còn cố 

gắng thực hành “một phạm hạnh” nào nữa. Tất cả ba-la-mật 

(paramatthapāmī) đã viên dung ! 

*Nhưng đối với phàm nhân có đức hạnh (hay các bậc Thánh 

chưa hoàn toàn giải thoát, chưa đắc A-la-hán), thì “GIÁC 



160 

 

NGỘ” là “biết được sự thật, về vạn vật VÔ THƯỜNG, về hiện 

hữu là chịu đựng KHỔ VUI, và về thân phận danh sắc nổi trôi 

vô định của mỗi cá nhân, trong vòng sinh tử luân hồi là hoàn 

KHÔNG (hay VÔ NGÃ)”, rồi họ nhất tâm tinh tấn TU TẬP, để 

đoạn trừ mọi phiền não dư sót và trở thành TOÀN XẢ 

(upekkha-paramatthapāramitā).  

-Nghĩa là “GIÁC NGỘ SỰ THẬT” và “GIÁC NGỘ NIẾT-

BÀN”, là 2 phẩm cách tuy có một số điểm chung, nhưng không 

hoàn toàn giống nhau, trong đạo Phật. 

-Nói cách khác “GIÁC NGỘ SỰ THẬT” (sacca janāti) thì còn 

ít hay nhiều THAM-SÂN-SI. Nhưng “GIÁC NGỘ NIẾT-

BÀN” thì hoàn toàn giải thoát, TÂM dứt hẳn tham-sân-si.  

<>Vì sao ? -Vì trong chiều sâu thì : 

*“Muốn tu để giải thoát” vốn cũng là “1 dạng” của lòng 

THAM, -tham cái “phẩm thanh tịnh” (lobha āsava).  

*“Muốn giải trừ cái khổ” vẫn là “1 dạng” của lòng SÂN, sân vì 

“bất bình trước công bằng xã hội không có” (dosa).  

*“Muốn dẹp cái ngã để thành Phật” cũng là “1 dạng” khác, của 

SI MÊ (moha) hay VÔ MINH, -vô minh vì “chấp vào vô ngã 

cũng là một loại si mê” (avijjā). 



161 

 

-Tất nhiên, “trạng thái tâm linh giải thoát” ở đây phải được 

hiểu là “phẩm cách TỰ DO tuyệt đối” của Thánh nhân, ra khỏi 

3 thứ XIỀNG XÍCH (tham sân si), cần phải được nghiên cứu và 

thấu đáo một cách khách quan, dựa theo “kinh điển” nào, gần 

với “Nguồn gốc Phật giáo” nhất.  

<>Nhóm từ “phẩm cách TỰ DO tuyệt đối” vừa nêu, xin tạm 

“diễn tả”, là cái “PHONG THÁI THANH TỊNH” (thực tại) của 

chư Phật, biểu lộ ra bên ngoài một cách tự nhiên, chứ không 

phải các Ngài biểu lộ với “dụng ý”, để được người đời ngưỡng 

mộ, tôn kính”. -Như phàm nhân thường nghĩ và “bắt chước” 

hành động với lòng THAM (lobha). 

-Vã lại, từ ngữ “NIẾT-BÀN” (Nibbāna) được nhắc đến nhiều 

lần, trong kinh sách Phật học chữ Pāḷī, vốn không phải để cho 

người phàm “chỉ đọc suông và luận bàn cho vui”…. -Hay suy 

nghĩ rằng “người phàm còn tu tập vốn chẳng bao giờ có thể ấn 

định được TÍNH TÍCH CỰC” của Niết-bàn, -nhất là phàm nhân 

không thể nào “nắm bắt” được CHÂN THÁI của NIẾT-BÀN 

một cách “cụ thể”, để khuyến khích con người. 

-Và nếu “như thế” thì hóa ra chư “Tổ sư” trong đạo Phật xưa 

nay, đã không lưu truyền “từ ngữ NIẾT-BÀN” (nibbāna) như 

“một thực dụng”, mà chỉ lưu truyền như một danh từ “đầy huyền 



162 

 

thoại”, có thể được người ta hiểu một cách “mơ hồ”, và chẳng 

bộc lộ được mục đích rõ rệt ! 

-Nhưng nhiều “đoạn kinh”, diễn tả về “trạng thái tâm thức giải 

thoát của Thánh nhân”, ám chỉ “nội dung siêu thoát (lokuttara 

dhamma) của niết-bàn”, đã được tìm thấy trong nhiều sách 

Phật, để xác nhận cho hậu thế, rằng : 

<>“NIẾT-BÀN là phẩm cách của TÂM THỨC hoàn toàn 

thanh cao, không bị hạn chế, hay không bị vướng mắc”, bỡi 

1 trong các pháp thế gian, do THAM-SÂN-SI ảnh hưởng.  

-Nghĩa là kinh Phật hằng xác nhận NIẾT-BÀN là cứu cánh tích 

cực đối với bất cứ hiện tượng gì nằm trong tình trạng NHỊ 

BIÊN, và mang tính “CHƯỚNG NGẠI”. 

-Chẳng hạng như : 

1/Liên quan đến văn tự, ngữ nghĩa, hay mỹ ngôn…v…v…thì 

“NIẾT-BÀN” là “vô văn tự”, “vô ngữ nghĩa”, “vô mỹ ngôn”. 

2/Liên quan đến thành kiến, tập quán, hay cố chấp riêng cũng 

như chung…, thì “NIẾT-BÀN” là đoạn trừ tất cả những thứ 

vướng mắc và đóng khung ấy. 



163 

 

 3/Liên quan đến “sự giác ngộ ngẫu nhiên”, hay “bừng sáng chỉ 

trong nhất thời”, thì “NIẾT-BÀN” là “trải nghiệm tự do” một 

cách thường trực, -chứ không phải “lóe lên rồi biến mất”. 

<>Và theo VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma), thì NỘI DUNG 

giải thoát lại rất rõ ràng rằng, “NIẾT-BÀN (Nibbāna) là “phẩm 

cách siêu thoát, tuyệt tịnh” (lokuttara visuddhi) của TÂM 

LINH TOÀN XẢ (sabbupekkhā), phát sinh do THẬP ĐỘ ba-

la-mật (Upekkhā paramaṭṭha pāramī).  

-Từ ấy “suy ra”: 

-NIẾT-BÀN chắc chắn không phải là “sự tuyệt diệt”, hay “xóa 

mất tính tròn đầy phước đức”, mà “niết bàn là phẩm cách hoàn 

toàn của tâm thức không còn vướng mắc, khi đối diện với bất 

cứ hạnh phúc hữu vi (=có điều kiện) nào”. 

*Nói một cách sâu sắc hơn, vào Phật học là : 

-Niết-bàn (Nibbāna) thì DUY NHẤT, và “NÓ” không phải là 

NHÂN (Na hetu), không phải là DUYÊN (Na paccaya), và cũng 

không phải là QUẢ (Na vipāka) của tất cả pháp hữu vi (sabba 

saṅkhārā dhammā), do “tam độc” THAM-SÂN-SI (lobah-dosa-

moha) ảnh hưởng và “sản xuất”.  



164 

 

-Niết bàn (Nibbāna) càng không phải là “đối tượng” của “tâm 

linh hướng về cảnh giới cực lạc”, để thụ hưởng thụ “HOA TRÁI 

trỗ ra do vô lượng phước đức” (puñña), một cách vướng mắc 

(upādāna), chấp HỮU DỤC (bhava taṇhā) hay chấp VÔ DỤC 

(vibhava tanhā) trong tam giới (tilokānaṃ). 

-Nghĩa là niết-bàn (Nibbāna) hằng không bắt buộc phải chứng 

minh một cách “cụ thể” có sự “trải nghiệm hạnh phúc theo ý 

muốn” ngoài TAM GIỚI, sau khi CHẾT. 

<>Như vậy, niết-bàn (Nibbāna) chính là “sự hoàn toàn giải 

thoát tâm linh”, trên cả “2 phương diện” (thuận lẫn nghịch), 

và xuyên qua “3 cặp thực tại” (hay tập ấm) sau đây :  

*Cặp thứ nhất : DANH (Nāma) gọi là Ý NGHIỆP (Mano 

kamma) và SẮC (Rūpa) gọi là THÂN NGHIỆP (Kāya kamma),  

*Cặp thứ hai : SINH (Jāti) gọi là HIỆN TIỀN (paccuppanna), 

và TỬ (Maraṇa) gọi là BIẾN MẤT (atīta),  

*Cặp thứ ba : VUI (sukha) gọi là SIÊU THĂNG (Sugati), KHỔ 

(dukkha) gọi là SA ĐỌA (Duggati).  

<>Sau cùng, Niết-bàn là phẩm cách nằm ngoài cái KHUNG 

LIÊN HỆ THỜI GIAN, vốn hữu hạn của những kiếp sống. Niết-



165 

 

bàn không có quá khứ, không có hiện tại, và không có tương 

lai. -NIẾT-NÀN chỉ là MỘT trong “2 thánh pháp” là : 

1/“HỮU DƯ NIẾT-BÀN” (Supādisesa) hay THƯỜNG TRỰC 

BÌNH AN sau khi đắc quả GIẢI THOÁT mà chưa hết tuổi thọ, 

sống thánh thiện, sống TOÀN XẢ trong hiện tại. Và… 

2/“VÔ DƯ NIẾT-BÀN” (Anupādisesa) hay VĨNH VIỄN BÌNH 

AN, hết sinh tử luân hồi, không vướng mắc với bất cứ pháp gì 

thuộc tam giới, sau khi nhắm mắt. 

*Trong HỮU DƯ NIẾT-BÀN (Supādisesa=Sa+upādisesa) chỉ 

có TỊNH DUYÊN THỰC TẠI (lokuttara visuddhi paccaya) vận 

hành một cách nối tiếp nhau, không “cơ sở” XUNG ĐỘT THÂN  

và TÂM (natthi nāma-rūpa dukkha).  

*Trong VÔ DƯ NIẾT-BÀN (Anupādisesa), vạn pháp (sabbe 

dhammā) hằng vô biên (natthi sīmā), vô điều kiện (natthi dasā), 

vô hợp (natthi saṅkalana), vô tan (natthi vyavakalana), vô tập 

khí (natthi parisā), và vô tuổi tác (natthi kappa). 

*** 

NIẾT-BÀN LIÊN QUAN đến THỌ UẨN. 

(Vedanā khandha). 



166 

 

<>Xin nêu ra “5 đặc tính tương hợp lẫn tương khắc” của các 

CẢM GIÁC (vedanā) trong “một sinh linh còn lăn trôi giữa 

những cơn lốc luân hồi” (saṃsāra), là :  

*THỌ HỶ (somanassa sahagata vedanā) và THỌ ƯU 

(domanassa sahagata vedanā), vì hài lòng và bất mãn. 

*THỌ LẠC (sukhassa sahagata vedanā) và THỌ KHỔ 

(dukkhassa sahagata vedanā), vì sung sướng và khó chịu. 

*THỌ DỬNG DƯNG, lạnh lùng (upekkhā sahagata vedanā), vì 

không toại nguyện, bất man, vô năng lực. 

<>Khi 5 loại THỌ CẢM (vedanā) nầy làm cho tất cả chúng 

sanh nói chung, và loài người nói riêng, “chịu đựng” xung đột 

tinh thần và thể xác, một cách “liên tục” quay cuồng, hoán vị…, 

thì các TÌNH TRẠNG ấy có thể làm cho TÂM TỪ BI VÔ 

LƯỢNG (appamaññā) của chư Phật hiện tiền, sống trong hữu 

dư niết-bàn (supādisesa nibbāna), “được kích thích”, để các 

Ngài tùy duyên độ tận một cách DUY TÁC (kiriya) trước khi 

nhắm mắt, do “đặc tính tuyệt vời thứ 5”, là THỌ XẢ (upekkhā 

sahagata vedanā) trong PHẬT.  

<>Nếu “Hữu dư niết-bàn” (supādisesa nibbāna) trong các 

Thánh Nhân Giải Thoát, đã “luôn luôn hộ trì” THÂN và TÂM 



167 

 

của các NGÀI, xuyên qua các cảm thọ (vedanā), thì “vô dư niết-

bàn” (anupādisesa nibbān) sẽ đoạn trừ mọi thứ “xung đột vật 

lý” trong PHẬT khi các Ngài nhắm mắt, để “nhập niết-bàn một 

cách tự tại”. Diệu pháp ấy có “khả năng ba-la-mật” (pāramitā) 

chuyển hóa “ngũ uẩn kiếp chót (antima khandha), làm cho NÓ 

nó tự “giải kết” (viyojeti) và trở về “SIÊU VIỆT” (bhūta). 

Lưu ý chữ “UPEKKHᾹ”: 

*Từ ngữ Pāḷī “UPEKKHᾹ” đối với phàm nhân là “dửng dung, 

lạnh lùng, bỏ qua”. Nhưng đối với Thánh nhân chưa hoàn toàn 

giải thoát, thì ngoài cái “nghĩa thông thường” tạm dịch là “XẢ” 

(không vướng mắc) còn có “nội dung ám chỉ sâu sắc hơn”, là 

tuyệt đối bình đẳng, hoàn toàn trung thực, và tự tại vô nhiễm. 

<>Các bậc ĐẮC ĐẠO xưa nay, thường dùng những nhóm chữ 

sau đây, để diễn tả “cứu cánh NIẾT-BÀN” trong Phật giáo” : 

*NIẾT-BÀN là phẩm cách không sa đọa (accuta pada). 

*NIẾT-BÀN là thanh tịnh, vô biên và vô lượng (accanta). 

*NIẾT-BÀN là tinh khiết, và không điều kiện (asamuppāda). 

*NIẾT-BÀN là vô thượng (anuttara). 



168 

 

-Những “phẩm cách siêu thoát” vừa nêu không phải do chúng 

ta “lượm lặt trong sách vở và qui nạp kiến thức”, mà là do phiên 

dịch từ bản kinh Pāḷī : 

        “Padamaccutamaccantaṃ asaṅkhatamanuttaraṃ 

         Nibbānam’īti bhāsanti vanamuttā mahe sayo”. 

-Xin chép lại để quí độc giả tùy nghi tra cứu. 

*** 

<> Nhắc lại “2 pháp” NIẾT-BÀN trong đạo Phật, là : 

     I-HỮU DƯ NIẾT-BÀN (supādisesa nibbānadhātu), và 

     II-VÔ DƯ NIẾT-BÀN (anupādisesa nibbānadhātu). 

I- Hữu dư niết-bàn là “phẩm cách của tinh thần tinh khiết thánh 

thiện”, tuy sống với “thưc tại hiện tiền trong cõi phàm tục (dục 

giới), mà tâm linh không bị vướng mắc bỡi bất cứ hiện tượng 

tâm lý hay vật lý nào”.  

-Như Đức Phật chẳng hạng. Ngài đắc đạo năm 35 tuổi, rồi nhắm 

mắt ra khỏi tam giới lúc 80 tuổi, tức là Ngài đã sống trong HỮU 

DƯ NIẾT-BÀN suốt 45 năm”. 

II- Vô dư niết-bàn là “phẩm cách của tinh thần cực tịnh giải 

thoát”, biểu lộ lúc chấm dứt kiếp chót một cách TOÀN XẢ 



169 

 

(sabbupekkhā), không còn chủng tử tâm thức tái sinh (natthi 

patisandhi), mắc dính ngũ uẩn (natthi khandha), hay không còn 

động cơ sẽ quay vào bất cứ cõi luân hồi nào” (natthi jāti 

jarāmaraṇa), sau khi trả thân các bụi hữu hạn do DUYÊN HỢP 

THÀNH, trở về với TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (Catu mahābhūta). 

-Nghĩa là “Phật niết-bàn” thì trở thành siêu độ vĩnh viễn, chấm 

dứt luân hồi, MÃI MÃI bất sinh bất tử, thoát khỏi DUYÊN 

HỢP (hiện hữu) và DUYÊN TAN (biến mất).  

-Xin chớ hiểu lầm “Phật nhập niết-bàn là tuyệt diệt” ! 

“NIẾT-BÀN liên quan đến DANH SẮC”: Có 3 loại. 

I-“Phiền não niết-bàn” đối với TÂM THỨC” (citta). 

*Loại NIẾT-BÀN nầy cũng gọi là chấm dứt phiền não (kilesa 

parinibbāna), trạng thái tiêu trừ trọn vẹn tham sân si, xuyên 

qua tất cả liên quan giũa TÂM (citta) và THỨC (viññāna), giữa 

TÂM SỞ (cetasika) và SẮC UẨN (rūpa khandha).  

-Nghĩa là “Phật chứng niết-bàn” (Buddhassa nibbāna) thì 

TÂM PHẬT không còn vướng mắc bỡi bất cứ phiền não gì, hay 

TÂM Phật chẳng còn bị ràng buộc bỡi bất cứ lậu hoặc (Ᾱsava) 

nào, dù thô kệch (olārika) hay vi tế (sukhuma). 

II-“Ngũ uẩn Niết-bàn” đối với LUÂN HỒI (saṃsāra). 



170 

 

*NIẾT-BÀN là sự chấm dứt luân hồi ngũ uẩn (khandha 

parinibbāna). Đó là khả năng hóa giải tận cùng, xuyên qua sắc 

pháp đến hóa giải tất cả TẬP KHÍ (khandha), và ấy là kiếp chót 

của Phật trong tam giới (tiloka).  

-Nghĩa là khi 3 nhân ác (akusala hetu) tham sân si (lobha, dasa, 

moha) không còn nữa, thì 3 nghiệp ác (akusala kamma) do 

thân-khẩu-ý cũng không còn nữa.  

-Hễ 3 nghiệp ác do thân khẩu ý (kāya-vacī-maṇo) không còn 

nữa, thì 5 uẩn tái sinh (pañca khandha patisandhi) là sắc (rūpa), 

thọ (vedanā), tưởng (saññā), hành (saṅkhāra), thức (viññāna) 

phải không còn nữa.  

-Và khi 5 uẩn tái sinh sắc, thọ, tưởng, hành, thức không còn 

nữa, thì những vòng sinh tử luân hồi (saṃsāra) sẽ vĩnh viễn 

chấm dứt (nirodha).  

III-“Xá-lợi Niết-bàn” (đối với những DI TÍCH=cetiya dhātu). 

*NIẾT-BÀN (nibbāna) loại nầy ám chỉ “giai đoạn cuối cùng” 

của “THÂN PHẬT (Buddha kāya) lưu lại trong tam giới. Theo 

kinh điển chữ Pāḷī, thì “THÂN PHẬT” hay “THÁNH TÍCH” sẽ 

“quay về với” TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (catu mahādhātu), gọi là 

“Xá-lợi niết-bàn” (sāri parinibbāna).  



171 

 

-Nghĩa là sau cùng các “DI THỂ” của Phật (Buddha), chẳng 

hạng như “XÁ-LỢI” (sārī), đã lưu lại trên cõi trần, khi hết 

“duyên độ đời” (=không còn ai tin Phật giáo nữa), thì tất cả sẽ 

“tự động tập trung”, hợp thành “MỘT KHỐI” rồi  nhập vào “vô 

dư niết-bàn” (anupādisesa nibbāna), tức là biến mất khỏi thế 

gian (kāma bhūmi). 

-Trình bày như vậy, là chúng tôi dựa theo một đoạn KINH Pālī, 

tạm dịch Việt rằng, “-Thời mạt pháp, giáo lý của Phật không 

còn ai tin kính và sống đạo nữa, đa số chúng sanh sẽ trở thành 

bất thiện, tham-sân-si tràn ngập trong cuộc sống, nên thánh 

tích tất nhiên biến mất trong thế gian”.  

*** 

<>Ngoài ra, theo kinh “MAHᾹ PARINIBBᾹNA SUTTA”, hay 

kinh “ĐẠI NIẾT-BÀN”, và cũng là kinh chứa lời Phật “Nói về 

TÂM SIÊU THẾ, sau khi thánh nhân đã dập tắc toàn bộ 

phiền não”, thì sự “ghi chép” về NIẾT-BÀN là “những đoạn 

văn” diễn tả “tính vô lậu”, ngược lại với những gì, gọi là HẠNH 

PHÚC có điều kiện trong TAM GIỚI. 

Thử nêu ra một phần, để chúng ta suy gẫm : 



172 

 

-Khi PHIỀN NÃO (kilesa) chưa chấm dứt, thì ấy là nguyên 

nhân căn bản (hetu) tạo ra NGŨ UẨN (pañca khandhā), hay 

ấy là “nguồn gốc chắc chắn” kết thành DANH và SẮC (nāma-

rūpa), tức THÂN và TÂM để tiếp tục ưa thích (ÁI=tanhā), tiếp 

tục nắm giữ (THỦ=upādāna), và tiếp tục luân hồi (SINH 

TỬ=jātijarā-maraṇa), trong 3 cõi DỤC GIỚI (kāma loka), SẮC 

GIỚI (rūpa loka), và VÔ SẮC GIỚI (arūpa loka)...  

<>Từ đó, THỌ UẨN (vedanā khandha), 1 trong 5 TẬP KHÍ 

(pañca khandhā), sẽ được thường xuyên “bồi bổ” bỡi phiền não 

(kilesa) và lậu hoặc (āsava) như sau : 

*Trong cõi DỤC (kāma loka) thì phiền não (kilesa) nuôi dưỡng 

5 cảm thọ thuộc vật chất thô kệch hữu biên, là 1/Hỷ (somana), 

2/Ưu (domana), 3/Lạc (sukha), 4/Khổ (dukkha), và 5/Dửng 

dưng lạnh lùng (upekkhā).  

-Năm cảm thọ (pañca vedanā) ấy, nếu “tra cứu” theo thực tại 

đơn giản thì gốc chỉ có 3 :  

                a/THUẬN (mānāpa) hay LẠC (sukha),  

                b/NGHỊCH (amānāpa) hay KHỔ (dukkha), và  

                c/VÔ CẢM hay LẠNH LÙNG (upekkhā).  



173 

 

-“Vô cảm” hay «lạnh lùng» ở đây, vốn là một thói quen (tập 

khí thụ động), do vô minh (avijjā) nuôi dưỡng triền miên, xuyên 

qua vô số vòng sinh tử luân hồi (saṃsāra). 

*Trong cõi SẮC (rūpa loka) thì phiền não nuôi dưỡng 3 cảm 

thọ thuộc sắc giới vi tế hữu biên, là : 

                              1/Hỷ (somana),  

                              2/Ưu (domana), và  

                              3/Thản nhiên (upekkhā). 

-“Vô cảm” hay «xả» (upekkhā) ở đây cũng vốn là thói quen (tập 

khí tiêu cực), do vô minh (avijjā) nuôi dưỡng triền miên, xuyên 

qua vô số vòng sinh tử luân hồi (saṃsāra). 

*Trong cõi VÔ SẮC (arūpa loka) thì phiền não nuôi dưỡng 2 

cảm thọ vi tế thuộc cảnh giới vô biên, là : 

                 1/Hỷ (somana) hài lòng, và  

                 2/Xả (upekkhā), hay “xem thường, dửng dưng”.  

-Nhưng khi “thọ HỶ VI TẾ VÔ BIÊN” trong cõi vô sắc (arūpa 

bhūmi), thì có tình trạng tương đương với các tâm “THIỀN VÔ 

SẮC”, nên “2 cảm thọ” ấy cũng gọi là “cặp cảm thọ” của “XẢ 

và ĐỊNH” (upekkhekaggatā). 



174 

 

<>Ngoài ra, chúng ta cần hiểu đúng theo đoạn trên, nói rằng 

“Niết-bàn không phải là NHÂN (hetu), không phải là DUYÊN 

(paccaya), không phải là QUẢ (vipāka)…v…v…”, thì chữ 3 chữ 

“NHÂN”, “DUYÊN”, “QUẢ” ở đây nếu dùng để ám chỉ 

“NIẾT-BÀN” (nibbāna) vốn không phải là nhân-duyên-quả để 

hưởng thụ, mà là “nhân-duyên-quả” để GIẢI THOÁT (nibbati) 

khỏi tất cả mong cầu hưởng thụ. 

*Do đó, NIẾT-BÀN (Nibbāna) cũng là “đối tượng” (ālambana) 

hay “đề mục” (kammaṭṭhāna) của các “pháp thiền vô sắc” tiến 

lên SIÊU THẾ (lokuttara), hay tiến lên “mục tiêu giải thoát tâm 

thức” của chư Thánh nhân (ariya puggala), kể từ bậc Tu-đà-

hườn (sotāpanno) trở lên. 

<>Nhưng có một số người hiểu lầm rằng : 

“Phàm nhân chúng ta đôi khi cũng có thể trải qua những giây 

phút niết-bàn ngắn ngủi. Vì lúc đó tâm tư phàm nhân bỗng 

nhiên không bị vướng mắc bỡi bất cứ chuyện gì” (?!).   

<>Rồi họ kết luận : 

“Niết-bàn cũng khả dĩ đạt được một cách tự nhiên, trong cõi 

phàm trần nầy, dựa trên tâm trạng vô cảm đặc biệt, xảy ra thỉnh 

thoảng ấy” (?!). –Rồi nhờ óc tưởng tượng, những kẻ “quan 



175 

 

niệm” như thế, đã vội vàng “ghi nhớ” cái “cảm giác niết-bàn 

chốc lác” kia, để sau đó có thể “gợi lại”, và “tự thuyết phục 

mình” là đã từng biết thế nào là NIẾT-BÀN ! 

<<Đây là một lầm lạc, chúng tôi xin thẳng thắn góp ý rằng : 

-Xét trên phương diện “giá trị của bình an thoáng qua trong 

giây lác”, thì tình trạng “niết-bàn trống không ngắn ngủi” kia, 

vốn là “một sự vô cảm” trong cuộc sống chẳng ngừng quay 

cuồng, mà con người đã “mệt mỏi, đuối sức, chai lỳ, tê dại” 

xuyên qua sự trường kỳ chịu đựng, trước mọi thứ xung đột hoàn 

cảnh, giữa thân và tâm, cũng như giữa thân tâm nầy với thân 

tâm khác, cộng nghiệp ! 

-Đó là tình trạng mệt mỏi, chai lỳ đến mức “vô cảm”, -nếu 

không muốn nói là trở thành “phản cảm”! Rồi “vô cảm” bị hiểu 

lầm là “bình an” (!?), khác hẳn với “BÌNH AN CHÂN TỊNH” 

trong “TÂM THỨC” của các Thánh và chư PHẬT.  

-Tình trạng ấy chỉ là một loại “niết-bàn tưởng tượng”, -khoan 

nói đến chuyện “bình an trong thực tại tạm thời” ! 

-Theo “A-tỳ-đạt-ma” hay Vi diệu pháp (Abhidhamma), thì sự 

bình an do giả niết-bàn chỉ trong giây lác đó, là một “phản ảnh 

của lòng tham” (lobha-rāga), và cái “cảm giác” (vedanā) sinh 



176 

 

ra từ “bình an mơ hồ” ấy, không có khả năng cải thiện, đối với 

cá nhân nào mắc dính nó, để họ có tự lực đạt tới “chân niết-

bàn” (nibbāna bhūta) mà họ thèm khát. 

-Và vì không đạt được bằng tự lực, nên con người có thể TIN 

“ấy là do thần thánh ban cho”, và “sự cầu xin niết-bàn” là hiện 

tượng tất nhiên phải xảy ra, để sau đó trở thành MÊ TÍN.  

-Nhưng trên thực tế, sau mỗi lần “cầu xin” mà không được toại 

nguyện, thì “đương sự” sẽ oán trách “Thần linh”, oán trách 

“Phật Trời”, oán trách tôn giáo…và cuối cùng trở thành giận 

hờn, bạo động, “duy vật”…tinh thần sẽ tự “cấu kết cứng ngắt” 

theo quan niệm “tử giả biệt luận” “mạnh được yếu thua”, xem 

đó là “chân lý tuyệt đối”.  

<>Ngoài ra, có 1 số trí thức phàm phu thường “lý luận sắc bén” 

rằng “Niết-bàn chỉ là kết quả tương đối của sự so sánh”. -Như 

luật nhị biên tương đối vậy. 

-Chẳng hạng họ nói “Nếu bóng tối là bế tắc, vướng mắc”, thì 

“ánh sáng là khai thông, là giải thoát=>niết-bàn”, hay…“Nếu 

nghèo đói là thấp hèn, khổ đau”, thì “giàu có là thăng hoa, là 

cao quí=>niết-bàn», hoặc “Nếu nóng bức là dày vò, là đày đọa, 

là địa ngục”, thì “mát mẻ là giải khổ, là tiến hóa=>niết-bàn” 

(nibbāna)…v…v… 



177 

 

Rồi họ chủ quan qui nạp : 

*NIẾT-BÀN là phía «tốt» của HIỆN TƯỢNG «xấu» (?) 

<>Sự “KHÔN KHÉO DUY LÝ” nầy quả thật đã làm cho nhiều 

người hiểu lầm CỨU CÁNH (antima) trong Phật giáo.  

<>Nhưng sự “khôn khéo duy lý” ấy dù cho “sắc bén” đến đâu, 

vẫn không thể làm cho người HỌC và HÀNH, để trải nghiệm 

giáo lý trong nhà Phật, có thể “hiểu sai” NIẾT BÀN được.  

-Vì “DUY LÝ” là “chấp cứng vào lý lẽ”, hay “cố chấp, đóng 

khung trong qui ước”, vốn chỉ tạm thời, không chính xác, vì tất 

cả quan niệm đều do con người tùy tiện đặt ra.  

-Còn NIẾT BÀN (Nibbāna) trong nhà Phật, thì hoàn toàn vô 

chấp, hay đạt tới “tánh biết vạn vật hoàn không” (suññatā), tức 

là tri kiến tùy theo nhân duyên và TOÀN XẢ (Sabbāpekkhā). 

<>Qua lại «A-Tỳ-Đạt-Ma» (Abhidhamma) : 

-Có 3 sự giải thoát (nibbāna), hay 3 phẩm cách tự do khác, về 

niết-bàn (nibbāna) là : 

1/TÂM THỨC niết-bàn (Citta nibbāna), hay giải thoát «Tâm 

sở» (Cetasika) và  «tâm vương» (Citta), để trở về MỘT CHÂN 

NGUYÊN (Bhūta), thanh tịnh, trong sáng, vô biên. 



178 

 

2/PHIỀN NÃO niết-bàn (Kilesa nibbāna), hay giải thoát tinh 

thần khỏi tất cả phiền não (Kilesa), chấm dứt các vòng vướng 

mắc, hết lôi kéo tâm linh, rơi vào các vòng xung đột, đưa đến 

sinh tử luân hồi (Saṃsāra). 

3/XÁ-LỢI niết-bàn (Sārī nibbāna), hay giải phóng «xá lợi», và 

toàn thể «Di Tích Phật trong bảo tháp» (Cetiya), để chúng trở 

về với TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (Catu mahābhūta).  

<>Cả 3 phẩm cách GIẢI THOÁT (nibbāna) nầy đều không do 

một đấng thần linh nào ban cho cả, mà do “chính hành giả” là 

bậc ĐẠI GIÁC NGỘ,  đã tự mình sống TỊNH HẠNH, đạt CỨU 

CÁNH, thành tựu ba-la-mật (paramattha pāramī), xuyên qua 

nhiều kiếp quá khứ “kết tinh”.  

-Và nói chung, “những hạnh phúc đang thừa hưởng, hay do 

ngẫu nhiên tiếp nhận, mà “một người” gặt hái  trong kiếp nầy, 

vốn do chính “người ấy” đã hành động, gieo trồng trong quá 

khứ, chứ không phải vô duyên cớ”.  

*KHOA HỌC VẬT LÝ cũng xác nhận : 

“Không có gì vô nguyên nhân để được tạo ra. Không có gì vô 

duyên cớ mà biến mất. Tất cả đang không ngừng thay đổi theo 

mỗi điều kiện thích hợp. Và trong tiến trình biến hóa ấy, mọi 



179 

 

vật có thể liên tục trở thành khác trước, một cách xoay vần, và 

được nhìn thấy lẫn không được nhìn thấy”.  

«Rien n’a été créé, rien ne sera perdu, tout est en train de se 

transformer, et devenu autres tant visible qu’invisible». 

-Và nếu VÌ tham sân si mà chúng ta hiểu sai cái gọi là «hạnh 

phúc», cho đó là “sự ban phước” của “thần linh”, rồi nhiều 

người chỉ lo cúng bái mà chẳng tu thân và không thanh lọc ý 

thức, thì hạnh phúc hiện tại (nếu có), «do gieo trồng nghiệp lành 

trong quá khứ» sẽ sớm cạn. 

<>Sách THANH TỊNH ĐẠO (Visuddhimagga), phần THANH 

TỊNH TUỆ (Pañña visuddhi) cũng nói rằng, «Khi tri thức (=trí 

tuệ) đã được thanh lọc tinh khiết, siêu thoát”, thì cả “3 lậu” 

(Ᾱsavā) là “hữu ngã” (Atta), “vô ngã” (Anatta), và “phi ngã” 

(Vibhava) đều hóa thành “KHÔNG” (suññatā), hay đạt phẩm 

cách “NIẾT-BÀN” (Nibbāna).  

*Chú ý : 

«Chấp vô ngã» cũng là một loại «ngã mạn tinh vi», khó giải 

thoát hơn là «chấp ngã» gấp bội ! 



180 

 

*Giáo lý “TÁNH KHÔNG” (Suññatā) ám chỉ rằng, «sự bền 

vững trong tam giới vốn chẳng bao giờ có». Nguồn gốc của 

tánh không là triết học toàn xả nầy.  

*XẢ hữu ngã (natthi atta) và XẢ cả vô ngã (natthi anatta) ! 

<>Nghĩa là, “Tánh không” (suññatā) chính là tâm thức chứng 

đắc NIẾT-BÀN (nibbāna=giải thoát), do biết vạn pháp trong 

tam giới vốn VÔ THƯỜNG (aniccā), chẳng tồn tại, hằng giả 

tạm, và luôn luôn “hư ảo”, rồi tâm thức trở thành TỊNH XẢ 

(visuddhi upekkhā), hết vướng mắc.  

*Như thế, từ ngữ “tánh không” chẳng ám chỉ “tâm thức cực 

tịnh rồi tuyệt diệt”. Nó cũng chẳng ám chỉ «tâm thức cực tịnh 

rồi đồng hóa với tình trạng rổng tuếch của pháp hữu vi».  

*Nói về «đặc tính» (lakkhaṇa), thì NIẾT-BÀN (nibbāna) được 

diễn tả trong kinh sách có «3 khái niệm qui ước», là :  

              1/«TRỐNG KHÔNG» (Suññatā),  

              2/«VÔ TƯỚNG» (Animitta), và  

              3/«VÔ CẦU TRÚC» (Appaṇihita). 

-Ai dựa vào các «đặc tính» (lakkhaṇa) ấy mà quan niệm NIẾT-

BÀN (Nibbāna) tương đương với sự «tuyệt diệt» là người ấy đã 



181 

 

rơi vào «ĐOẠN KIẾN» (uccheda diṭṭhi), hay bị tràn ngập bỡi 

“tà tư duy” (Miccha saṅkappa).  

<>Tưởng cũng nên nhắc lại rằng, theo «A-Tỳ-Đạt-Ma» hay Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma) thì TRI KIẾN (Diṭṭhi) trong con mỗi 

người có 2 loại, là TÀ KIẾN và  CHÁNH KIẾN. 

1-TÀ KIẾN (Miccha diṭṭhi) gồm 2 thứ, là «thường kiến» 

(Sassata diṭṭhi) và “đoạn kiến” (Uccheda diṭṭhi).  

*Thường kiến (Sassata diṭṭhi) thì tin «vũ trụ do một đấng toàn 

năng tạo ra, trong đó linh hồn của con người bất biến và bất 

diệt», được «đấng toàn năng» quản lý.  

*Đoạn kiến (Uccheda diṭṭhi) thì tin «vạn vật (kể cả tinh thần và 

thể xác) khi tiêu hoại, sẽ vĩnh viễn biến mất», KHÔNG CÓ bất 

cứ một «quan hệ» nào, từ cuộc sống hiện tại có giá trị «phát 

sinh» bất cứ hiện tượng gì sau khi chết.  

-ĐOẠN KIẾN (ucchedavāda) còn cho rằng «sự sống là bộ máy 

tự nhiên vận hành, nên nó vô nhân, vô quả, vô oan trái, vô duyên 

hệ, vô cộng nghiệp, vô biệt nghiệp». -Nói chung là tất cả hành 

động trong cuộc sống vốn «chẳng tội, chẳng phúc, chẳng 

thiện, chẳng ác». 



182 

 

2-Còn CHÁNH KIẾN (Sammā diṭṭhi), nhất là chánh kiến trong 

bát chánh đạo (atthaṅgika magga), thì đối lập hẳn với cả 2 thành 

kiến lầm lạc nói trên, là «thường kiến» (sassatavāda) và «đoạn 

kiến» (ucchedavāda).  

*Người có CHÁNH KIẾN (Sammā diṭṭhi) thì luôn luôn quan 

niệm rằng, «Vũ trụ hay tất cả hiện tượng gì biểu lộ được, đều 

do những NGUYÊN ỦY VẬN HÀNH của nó. Đó là hiệu lực 

của nhân (hetu), của quả (vipāka), và của duyên (paccaya).  

-Nói cách khác, đó là hiệu lực của nghiệp (Kamma) do «pháp 

động» tất cả chúng sanh (Sabbe sattā)» tạo ra.  

-Và 6 nguyên nhân là tham (lobha), sân, (dosa), si (moha), VÔ 

THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), và VÔ SI (amoha) trong 

mỗi chúng sanh, chính là «nguồn gốc» của «nghiệp dữ» 

(akusala kamma) hay «nghiệp lành» (kusala kamma), xen kẽ và 

xoay vần suốt cuộc sống. 

*Nhờ học Phật, mà chúng ta còn biết thêm rằng : 

-Tất cả 3 nhân quả DỮ (Akusala hetu-vipāka) là tham (lobha), 

sân (dosa), si (moha), xen kẽ với 3 nhân quả LÀNH (Kusala 

hetu-vipāka), là VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), VÔ SI 

(amoha) trong kẻ nào, đều có thể làm phát sinh nơi TƯ DUY 



183 

 

của kẻ ấy, những phẩm cách giả mạo, «đồng dạng» với tâm 

tánh của thánh nhân, hay của pháp giải thoát niết-bàn…, khi 

đương sự chỉ căn cứ một cách CỐ CHẤP theo «thành 

kiến» (miccha diṭṭhi) ! 

-Đó chính là lý do, có một số người bị «tự kỷ ám thị lộng hành» 

trong tâm thức chưa đắc đạo, mà họ dựa vào một số hiện tượng, 

tưởng lầm là mình đắc đạo.  

*Và họ đã si mê «công bố phẩm cách ấy», lôi kéo quần chúng 

ngưỡng mộ, gây lầm lạc ngu dân (si mê) cho cộng đồng. 

*Để tránh tệ đoan nầy, Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) nêu rõ : 

<>3 tiềm lực sau cùng (xếp theo các con số 2O, 21, và 22), là 

3 PHÁP phối hợp (misaka) của ngũ căn (paññindriya) và ngũ 

lực (pañca bāla), trong «TÂM THỨC» (citta) của THÁNH 

NHÂN (kể từ Tu-đà-hườn đạo trở lên), phải luôn luôn được vun 

bồi mạnh mẽ. Đó là : 

-Tiềm lực thực hiện cho thật đầy đủ những thiện hạnh chưa 

làm (số 20). 

-Tiềm lực biết rõ những thiện hạnh chính đã được thực hiện 

một cách đầy đủ (số 21) 



184 

 

-Tiềm lực xác nhận toàn thể thiện hạnh (chính và phụ), đều 

đã được thực hành viên dung (số 22).  

*«THIỆN HẠNH» ở đây ám chỉ «phẩm cách» hay «công phu 

hành đạo siêu độ ba-la-mật» (Paramattha pāramitā). 

<>Một «tịnh giả siêu độ» trong nhà Phật, chỉ biết tinh tấn thực 

hiện đầy đủ «THẬP ĐỘ BA-LA-MẬT GIẢI THOÁT» (Dasa 

pāramī nibbāna), chứ không quan tâm đến «kết quả tu trì, đã 

tích tụ to lớn như thế nào». 

*** 

<>Đến đây xin thưa rằng «không phải soạn giả đi xa đề tài, mà 

là cố ý nói thêm về CÔNG PHU một chút», để nhấn mạnh HIỆU 

LỰC (vārabala) của «BA-LA-MẬT» (Pāramitā), chính là 

«NỀN TẢNG» đưa đến VÔ CHẤP, và TOÀN XẢ (upekkhā), 

hay NIẾT-BÀN (Nibbāna).  

-Và HIỆU LỰC (vārabala) của Ba-la-mật (Pāramitā) cũng là 

«pháp căn bản» (pādaka dhamma) chứng minh TÍNH SIÊU 

THOÁT Niết-bàn (lokuttara nibbāna).  

-Nghĩa là, dựa vào HIỆU LỰC (vārabala) của «TÒAN XẢ BA-

LA-MẬT» (sabbupekkhā paramattha pāramī), chúng ta có thể 



185 

 

TIN CHẮC vào NIẾT-BÀN (Nibbāna), như một «cứu cánh 

đương nhiên» (nesaggikantima). 

Xin kể nhanh THẬP ĐỘ ba-la-mật : 

1-Bố thí ba-la-mật (Dāna pāramī), để hướng đến NIẾT-BÀN 

(nibbāna=giải thoát).  

2-Trì giới ba-la-mật (Sīla pāramī), để hướng đến NIẾT-BÀN.  

3-Xuất gia ba-la-mật (Nekkhamma pāramī), để hướng đến 

NIẾT-BÀN (nibbāna=giải thoát). 

4-Trí tuệ độ ba-la-mật (Paññā pāramī), để hướng đến NIẾT-

BÀN (nibbāna=giải thoát). 

5-Tinh tấn ba-la-mật (Viriya pāramī), để hướng đến NIẾT-

BÀN (nibbāna=giải thoát). 

6-Nhẫn nại ba-la-mật (Khantī pāramī), để hướng đến NIẾT-

BÀN (nibbāna=giải thoát). 

7-Chân thật ba-la-mật (Sacca pāramī), để hướng đến NIẾT-

BÀN (nibbāna=giải thoát). 

8-Quyết định ba-la-mật (Adiṭṭhāna pāramī), để hướng đến 

NIẾT-BÀN (nibbāna=giải thoát). 



186 

 

9-Từ bi ba-la-mật (Mettā pāramī), để hướng đến NIẾT-BÀN 

(nibbāna=giải thoát). 

10-Toàn xả ba-la-mật (Upekkhā pāramī) để hướng đến NIẾT-

BÀN (nibbāna=giải thoát). 

*Mỗi tiềm lực BA-LA-MẬT (Pāramībala), để hướng đến Niết-

bàn (Nibbāna=giải thoát) đều có «3 bậc phạm hạnh hùng hậu» 

(missaka) từ thấp đến cao, là HẠ (pāramī), TRUNG 

(upapāramī), và THƯỢNG (paramattha).  

-Xin phép lược giải : 

1/Liên quan đến BỐ THÍ BA-LA-MẬT. 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) vui vẻ bố thí tất cả 

những gì ngoài thân mình, như tài sản, danh vọng, ngai vàng, 

giang sơn, vợ con, thân quyến…thì đạt được «tiềm lực bố thí 

siêu độ» bậc HẠ (Dāna pāramī). 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) vui vẻ bố thí một hay 

nhiều cơ quan trong thân thể mình, như mắt, tai, mũi, lưỡi, gan, 

thận…v…v…mà còn sống, thì đạt được «tiềm lực bố thí siêu 

độ» bậc TRUNG (Dāna upapāramī). 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) vui vẻ bố thí quả tim 

hay sinh mệnh, chấp nhận cái chết, để cho người khác được 



187 

 

khỏe mạnh hay được sống, thì đạt đến «tiềm lực bố thí siêu độ» 

bậc THƯỢNG (Dāna paramatthapāramī). 

2/Liên quan đến TRÌ GIỚI BA-LA-MẬT 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) sẵn sàng trì giới mà 

phải mất tất cả những gì ngoài thân mình, như tài sản, danh 

vọng, quyền lực, ngai vàng, vợ con, thân nhân, quyến thuộc, 

bạn bè, giang sơn…thì đạt được «tiềm lực TRÌ GIỚI ba-la-

mật», siêu độ bậc HẠ (Sīḷa pāramī). 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) vẫn sẵn sàng trì giới 

mà phải mất một hoặc nhiều chi thể, hay cơ quan trong thân 

mình, như tay, chân, mắt, tai, mũi, lưỡi, gan, thận…v…v…mà 

còn sống, thì đạt được «tiềm lực TRÌ GIỚI ba-la-mật», siêu độ 

bậc TRUNG (Sīḷa upapāramī). 

<>Một «bậc phạm hạnh» (brahamacariya) luôn luôn sẵn sàng 

trì giới mà phải mất mạng, chấp nhận cái chết, để người khác 

được sống có đạo đức, trong kỷ luật lành mạnh, thì đạt đến 

«tiềm lực TRÌ GIỚI ba-la-mật», siêu độ bậc THƯỢNG (Sīḷa 

paramatthapāramī). 

<>Các ba-la-mật, siêu độ GIẢI THOÁT tiếp theo, kể từ thứ 3 

(=xuất gia) đến thứ 10 (=xả siêu độ), thì cách trình bày cũng 



188 

 

tương tự như «bố thí siêu độ» (dāna pāramī) và «trì giới siêu 

độ» (sīḷapāramī) vừa được trình bày vậy. 

<>Riêng ba-la-mật (pāramī) sau cùng là «XẢ SIÊU ĐỘ» (hay 

XẢ giải thoát), thì khi hành giả đạt đến «bậc THƯỢNG», -tức 

là cương quyết thực hành «PHÁP XẢ» mà phải mất mạng, 

nhưng hành giả vẫn làm một cách hoan hỷ, tự tại…thì đó gọi là 

TOÀN XẢ (Sabba upekkhā). 

*** 

<>Tiềm lực TOÀN XẢ (Sabbupekkhā), hay sức mạnh đạt đến 

NIẾT-BÀN (Nibbāna) trong đạo Phật, vốn được thành lập một 

cách hùng hậu và DUY NHẤT, bỡi «30 hạnh ba-la-mật siêu 

độ» (Tidasa pāramī). 

*** 

<>Vã lại, nếu dựa theo «tâm lý phàm tình», mà đánh giá «phẩm 

cách TỰ DO hạnh phúc» gọi là NIẾT-BÀN (Nibbāna), nhằm 

«khuyến khích đa số nhân sinh» hướng đến giải khổ, hay «sống 

thiện», thì người học Phật có thể tạm xem như sau : 

a/«HẠNH PHÚC THẾ GIAN» là «hạnh phúc tạm thời và ô 

nhiễm», mang đặc tính vừa còn vừa mất. «Hạnh phúc» ấy là 

một «THỰC TẠI»  sẽ đưa phàm nhân đến tình trạng nhàm 



189 

 

chán, hay ngược lại là luyến tiếc….chịu đựng cả VUI, hài lòng 

(mānāpa) lẫn KHỔ, bất mãn (amānāpa).  

b/«HẠNH PHÚC THIÊN CẢNH» là «hạnh phúc lâu dài và cao 

sang hơn cõi trần», nhưng vẫn mang đặc tính «hữu hạn», có 

tuổi thọ. -«Hạnh phúc thiên cảnh» là một «giai đoạn dài hưởng 

phước» (puñña), có thể làm cho chúng sanh mê say, «thức tánh 

giác ngộ tự ngủ yên», quên mất tô bồi thiện nghiệp.  

-Nghĩa là loại «hạnh phúc» nầy thì luôn luôn tương đối, và tùy 

duyên, hay có điều kiện». 

 c/«HẠNH PHÚC NIẾT-BÀN» là «hạnh phúc vô tận và thanh 

khiết», vượt lên trên tất cả tình trạng thuận nghịch KHỔ VUI. 

«Niết-bàn» (Nibbāna) giải thoát chính là TRẢI NGHIỆM 

TOÀN XẢ (sabbupekkhā), nên cả 2 phẩm cách (nhị biên), hài 

lòng và bất mãn đều đã được hóa giải. 

Qui nạp về NIẾT-BÀN : 

*Niết-bàn phải chăng là một «trạng thái viễn vông» ? 

<>Không, NIẾT-BÀN (nibbāna) không phải là một trạng thái 

viễn vông, mà là một phẩm cách thuộc về TRẢI NGHIỆM giải 

thoát tuyệt đối (antimanibbati).  



190 

 

-Cái gì thuộc về trải nghiệm thì không thể viễn vong được, mà 

trái lại là một «thực tế công phu», một «chứng đắc lành 

mạnh», một «cảm giác thực», đối với những AI đã diệt tận 

tham sân si, đạt tới TOÀN XẢ (sabbupekkhā). 

CÔ ĐỌNG SỰ LÝ : 

-Niết-bàn (Nibbāna) có thể do người phàm «suy luận rồi nhận 

thức», tùy theo «căn cơ của mỗi cá nhân». -Đó là một hành vi 

tốt, nếu người ấy có khuynh hướng hành thiện, để trở thành 

TỐT HƠN, tiến hóa, hướng thượng. 

-Và trong đạo Phật, không ai có thể ngăn cản người phàm hiểu 

biết về Niết-bàn (Nibbāna) theo cách của họ, dù cho «sự hiểu 

biết» ấy vẫn còn tương đối, và chỉ là «lý thuyết» (dhamma) một 

cách sáng suốt (ñānasampayutta) và lành mạnh (kusala). 

-Nhưng Niết-bàn trong người phàm có «tâm thức sáng suốt, 

hướng thiện», vẫn là KHỞI ĐIỂM của «trải nghiệm TỰ DO, 

giải thoát». Về sau, khi phàm nhân ấy chứng đắc THÁNH QUẢ 

(ariya vipāka), diệt tận tham sân si, và trải nghiệm THÁNH 

XẢ (Ariyupekkhā), không còn vướng mắc vi tế (natthi 

sukhum’upādāna), thì họ sẽ chứng đắc chính xác hơn.  

CHÂN NIẾT-BÀN (Bhūta nibbāna). 



191 

 

<>CHÂN NIẾT-BÀN (Bhūta nibbāna) tuy không phải phát 

sinh do suy luận (saṅkappa) của chúng sanh, còn lăn trôi trong 

3 cõi luân hồi, nhưng mà là do thực nghiệm, hay dày công phu 

sống đạo của BỒ-TÁT (Bodhisatvā).  

<>CHÂN NIẾT-BÀN tự nó cũng là «đề mục của thiền pháp», 

hướng dẫn nếp sống của 4 bậc Thánh nhân, Tu-đà-hườn 

(Sotāpanna), Tư-đà-hàm (Sakadāgāma), A-na-hàm 

(Ᾱnāgāma), và A-la-hán (Arahatta). 

*Và tất cả phước báu của các THÁNH NHÂN đã TOÀN XẢ, 

đạt tới NIẾT-BÀN đều tương ứng với hạnh toàn xả ! 

*Nhưng không phải vì các Ngài toàn xả, không chấp vào hưởng 

thụ CỰC LẠC NIẾT-BÀN, mà chúng ta trở thành «đoạn kiến», 

kết luận rằng KHÔNG CÓ quả TOÀN PHÚC tuyệt vời ấy ! 

<>Nhắc lại «siêu hạnh phúc» (anuttara sukkha) gọi là HỮU DƯ 

NIẾT-BÀN (supādisesa nibbāna) hay CỰC LẠC HIỆN TIỀN 

của đức Phật, trong suốt 45 năm «du thuyết độ đời», lẫn của chư 

thánh A-la-hán (Arahatta) chưa hết tuổi thọ, chúng ta thấy rõ, 

«đó là một phẩm cách thánh thiện thực tế, chứ không phải là 

giá trị viễn vong». 



192 

 

-Một số người không thấu hiểu TÍNH THỰC TẾ cao siêu nầy, 

của NIẾT-BÀN trong hiện tại, vội vàng qui nạp phiến diện rằng, 

«niết-bàn chỉ vỏn bẹn là hết sinh tử sau khi chết thôi». Họ là 

những kẻ «quan niệm» NIẾT-BÀN một cách tưởng tượng, và 

chưa áp dụng «học Phật». 

-Vì sợ ĐAU KHỔ trong khoảng thời gian nằm giữa SINH và 

TỬ, hay sợ sau khi TỬ rồi lại TÁI SINH để chịu ĐAU KHỔ 

nữa…..nên một số người «tin tưởng đạo Phật» một cách mơ hồ 

rằng, «kiếp khổ nầy thì bỏ đi», chỉ mong sao «sau khi chết nhập 

niết-bàn hết sinh tử, tức là hết khổ».  

*Những kẻ suy tư như thế, đã vô tình «cung cấp lý do» cho 

những người duy vật, chống lại luật «NHÂN-DUYÊN-QUẢ», 

để tuyên truyền không có kiếp sau, không có quả phúc, không 

có trả báo, không thiện không ác !  

<>Thuyết DUY VẬT chủ trương, giá trị một đời người là «sống 

hạnh phúc phải đạt tối đa mọi «thõa mãn nhục dục» trong hiện 

tại bằng bất cứ giá nào».  

-Họ cho rằng, «kỷ luật được đặt ra» chỉ để giảm bớt  «những 

CỌ XÁC» (hay xung đột) trong sự sống, giữa con người tranh 

giành với nhau mà thôi. Ngoài ra «kỷ luật không có giá trị nào 

khác». Còn «ĐẠO ĐỨC» thì hoàn toàn VÔ ÍCH ! 



193 

 

*Và kẻ mạnh có quyền thay đổi kỷ luật, có quyền hưởng thụ 

tham dục như ý muốn. Kẻ yếu «sẽ đối chọi nhau giành phần 

còn lại», -nếu không hài lòng thì rán chịu ! -Và chết là hết !  

*Đối với họ «ĐẠO ĐỨC» vốn là một từ ngữ «vừa đánh lừa», 

«vừa kích thích», xúi người nầy «nhịn» hay «chia phần» của 

mình cho kẻ khác, để được «hư danh». 

*Họ kết luận, «ĐẠO ĐỨC» chỉ có nghĩa là «chịu THIỆT 

THÒI». Và với lý do đó, những kẻ nham hiểm, lười biếng, đầy 

thú tánh...có quyền «lạm dụng».  

-Đối với họ, «ai xem mình là người tốt, sẵn sàng hy sinh cho xã 

hội, vốn là kẻ ngốc, chịu trở thành nạn nhân một cách vô lý mà 

không hay», -Hiện tượng ấy cần được họ «khai thác» ! 

 

 

 



194 

 

 

 

 

Chương V 

CHU TRÌNH TÂM (CITTA VĪTHI). 

<>«CHU TRÌNH TÂM» (citta vīthi) là «Vòng vận hành của 

TÂM» (citta). Đó là một danh từ «hán việt» tạm dùng, để diễn 

tả «hiệu lực của CẢNH lưu lại ấn tượng trong TÂM, do tiến 

trình tương tác xoay vần, khi VẬT (rūpālambana) lọt vào trong 

cái khung tiếp xúc với TÂM».  

-«TÂM» ở đây cần hiểu đầy đủ, là «tâm thức» (citta-viññāna). 

*Nhưng trước khi đi thẳng vào «CHU TRÌNH TÂM» (Citta 

vīthi), chúng tôi xin mạn phép nhắc lại «một số kiến thức Phật 

học», để làm «nền tảng» cho sự «nghiên cứu đề tài» nầy. 

<>Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), mỗi «chúng sanh» 

(Satta) là «1 tập hợp» (khandha) của «DANH» và «SẮC» 

(Nāma + rūpa), hay mỗi con người là «1 khối tích tụ» của 

«NĂM UẨN» (Pañca khandhā), «năm kho chứa hậu quả muôn 

đời của tham sân si».  



195 

 

*«DANH» gọi đầy đủ là «DANH PHÁP» (Nāma dhammā),  

*Và «SẮC» còn gọi đầy đủ là «SẮC PHÁP» (Rūpa dhammā). 

-«Danh pháp» có thể hiểu theo ngôn ngữ trừu tượng là «tinh 

thần», «tâm linh» hay «phần hồn» (maṇo). Và…. 

-«Sắc pháp» có thể hiểu theo ngôn ngữ cụ thể là «vật chất», 

«thân vật» hay «phần xác» (kāya). 

SỰ TƯƠNG QUAN : PACCAYA 

A/ DANH PHÁP (Nāma dhammā) thì xem như 4 uẩn họp 

thành tinh thần. Chúng thuộc về «danh nghĩa», gồm 1/THỌ 

UẨN (Vedanā khandha), 2/TƯỞNG UẨN (Saññā khandha), 

3/HÀNH UARN (Saṅkhārā khandha), và 4/THỨC UẨN 

(Viññāna khandha).  

-Nhưng đặc biệt là «thọ uẩn» hay «toàn bộ cảm giác», vì liên 

quan đến «hệ thống thần kinh», nên có «sách VI DIỆU PHÁP» 

(Abhidhamma) lại xếp «thọ uẩn» là «bán vật chất», tức là 50% 

thuộc về vật chất, và 50% thuộc về tinh thần.  

-Còn từ ngữ «tinh thần» (Citta=Mana=Viññāna) trong Phật 

giáo, cũng ám chỉ «CÁI YẾU TỐ vừa HUYỀN BÍ vừa LINH 

HOẠT» (Ariya bhūta), hằng có 2 khả năng vận hành một cách 

khách quan lẫn chủ quan, như sau : 



196 

 

*«Khách quan là «tinh thần» BIẾT ĐỐI TƯỢNG» (ālambana) 

một cách vô tư, gọi là TÂM VƯƠNG (Citta), và  

*«Chủ quan là «tinh thần» (citta) BIẾT ĐỐI TƯỢNG» 

(ālambana), dựa trên thành kiến (diṭṭhi) hay khuynh hướng, gọi 

là TÂM SỞ (Cetasika). 

B/ SẮC PHÁP (Rūpa dhammā) ám chỉ tất cả các tập hợp vật 

chất (thô kệch cũng như vi tế), tích tụ từ nhiều kiếp gọi là 

«UẨN» (khandha), biểu lộ ra sắc thân con người (kāya rūpa), 

làm «đối tượng» (ālambana) cho TÂM từ bên trong lẫn bên 

ngoài. Sắc pháp trong thân con người gồm «32 thể trược», hay 

«lục phủ ngũ tạng». -Nói theo Y học Đông phương.  

-Nhưng theo VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma), «SẮC UẨN» 

(rūpa khandha) là «những vật chất y sinh» (Upādāya rūpa), phát 

nguồn và được hỗn hợp, từ «TỨ ĐẠI NGUYÊN TỐ» (Catu 

mahādhātu), gồm 1/ĐẤT (Paṭhavī), 2/NƯỚC (Ᾱpo), 3/LỬA 

(Tejo), và 4/KHÍ (Vāyo) ở dạng NGUYÊN SƠ (samānajātika) 

và «hỗn tạp» (bhinnajātika).  

-«UẨN» (cũng gọi là «ẤM») ở đây có nghĩa là ««tập hợp», 

«chồng chất», hay TẬP KHÍ (khandha). 

Quay lại «CHU TRÌNH TÂM» (Citta vīthi). 



197 

 

<>Như đã nói sơ qua ở đầu chương, chu trình tâm (Citta vīthi) 

trong nhà Phật, là «sự vận hành tương tác và xoay vần, để tích 

tụ ấn tượng (=tập khí), làm phát sinh TRÍ NHỚ và ĐẶC TÍNH 

của mỗi người».  

*Sau khi «duyệt lại» TÂM VƯƠNG (Citta) và TÂM SỞ 

(Cetasika), chúng ta biết rằng, 2 loại TÂM này cùng phát sinh 

«sát cánh nhau», và có 4 điểm chung, là đồng sanh, đồng diệt, 

đồng cảnh, và đồng căn. 

*Mỗi lần có CẢNH (ālambana) MẠNH (mahanta) hay YẾU 

(paritta), đập vào «dòng sinh mệnh» (jīvita) hay «hộ kiếp» 

(bhavaṅga) xuyên qua «6 căn môn» (cha dvāra) thì MỘT TÂM 

VƯƠNG (Citta) và nhiều TÂM SỞ (Cetasika) phát sinh.  

-Dĩ nhiên, ĐÓ phải là những «TÂM SỞ biến hành (sādhāraṇa) 

hay biệt cảnh (pakiṇṇaka), THIỆN (kusala) hoặc ÁC (akusala) 

đối với TÂM VƯƠNG» (citta), chứ không phải là bất cứ tâm 

sở (cetasika) nào.  

*Tâm vương (citta) và tâm sở (cetasika) đóng vai CHÍNH và 

PHỤ, để tương tác lẫn nhau, dưới dạng «vầy đoàn» như XÂU 

CHUỖI vòng tròn, tạm gọi là CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi). 



198 

 

*Và trước những CẢNH hay «đối tượng» (Ᾱlambana) khác 

nhau, TÂM VƯƠNG (citta) và những TÂM SỞ (cetasika) tùy 

tùng, tự biến ra những «chập sát-na tâm» (khaṇa citta) làm 

phận sự (kicca) khác nhau, với những «tên riêng» để ám chỉ «7 

chức năng chính» của chúng, là : 

1/HỮU PHẦN (Bhavaṅga), 2/HƯỚNG MÔN (dvāra āvajjana), 

3/TIẾP THÂU (Sampaṭicchana), 4/SUY ĐẠT (Santīraṇa), 

5/ĐÓAN ĐỊNH (Voṭṭhappana), 6/ĐỔNG TỐC (Javana), và 

7/ĐĂNG KÝ (Tadālambana).  

-Những chập sát-na (khaṇa) nầy làm ĐIỀU KIỆN tương quan 

(paccayuppanna), để vận hành cho nhau, và chập sát-na trước 

(pure khaṇa) phải diệt đi, thì chập sát-na sau (pacchā khaṇa) 

mới phát sinh được. 

*Nhưng vì HIỆU LỰC (vāra) của CẢNH mạnh (mahanta) hay 

yếu (paritta), phối hợp với nhu cầu của «nền tảng căn môn» 

(vatthu), sẽ làm cho 4 chức năng là 1/«HỮU PHẦN» 

(bhavaṅga), 2/«HƯỚNG MÔN» (āvajana), 3/«ĐỔNG TỐC» 

(javana), và 4/«ĐĂNG KÝ» (tadālambana) cần nhiều chập sát-

na hơn nữa, để «vận hành» (kicca) một cách bình thường, nên 

sách Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) đã nêu đến 17 chập sát-na 



199 

 

(khaṇa), mới ĐỦ (thời gian) cho 1 CHU TRÌNH TÂM (Citta 

vīthi) kết thúc trọn vẹn và có hiệu lực đày đủ. 

17 chập sát-na đó là : 

1/«Hữu phần trôi qua» (atīta bhavaṅga) hay «hữu phần bình 

lặng» (= hữu phần tĩnh).  

2/«Hữu phần rung chuyển» (bhavaṅga calana), do HIỆU LỰC 

rất mạnh của CẢNH (Ᾱlambana) tác động, chứ nó không phải 

tự nhiên rung chuyển. 

3/«Hữu phần chuyển cách» (bhavaṅga upaccheda), tức là chấm 

dứt tình trạng «hữu phần tĩnh» hay «thụ động» cũ, và vận hành 

đồng hóa vào CHU TRÌNH TÂM «tích cực». 

4/«Hướng môn» (dvāra āvajjana) là «hướng đến một trong sáu 

cửa, ví dụ ở đây là «nhãn môn» (cửa mắt), hay hướng đến cửa 

thứ sáu, là «thức môn» (viññāna dvāra). 

5/«Tiếp thâu» (sampaṭicchana) là nhận ấn tượng từ ngoại 

CẢNH (bāhira ālmbana)… 

6 /«Suy đạt» (santīraṇa), xem xét hình ảnh ngoại CẢNH ấy…. 

7/«Đoán định» (voṭṭhappana) là qui nạp những nét chính của 

CẢNH, dựa trên ấn tượng của nó… 



200 

 

8/«Đổng tốc 1» (=Javana 1) hay nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ nhất,  

9/«Đổng tốc 2» (=Javana 2), hay  nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ hai,  

10/«Đổng tốc 3» (=Javana 3), hay nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ ba, 

11/«Đổng tốc 4» (=Javana 4), hay nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ tư, 

12/«Đổng tốc 5» (=Javana 5), hay nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ năm,  

13/«Đổng tốc 6» (=Javana 6), hay nhiễm cảnh (ālambana), trải 

nghiệm lần thứ sáu, 

14/«Đổng tốc 7 » (=Javana 7), hay nhiễm cảnh (ālamban), trải 

nghiệm lần thứ bảy, 

15/«Đăng ký» (Tadālambana), hay ghi lại ấn tượng của ngoại 

CẢNH (bāhīra ālambana)…  

16/«Chấm dứt» (Cuti), hay cuối đà của sự phản chiếu ngoại 

CẢNH (bāhīra ālambana). 



201 

 

17/«Chuyển tiếp» hay (Paṭisandhi), hay nối vào dòng HỮU 

PHẦN thụ động (bhavaṅga)… 

HIỆU LỰC của CẢNH : ᾹLᾹMBANA VᾹRA. 

 *Tâm (Citta) phải luôn luôn cần cảnh hay đối tượng 

(ālambana), mới có thể vận hành và «hiện hữu» được.  

-Khi không có «cảnh» (natthi ālambana) thì không có «tâm 

thức» (Citta) biểu lộ ra. 

-VI DIỆU PHÁP (abhidhamma) chỉ rõ rằng, «Tâm thức» (citta 

viññāna) luôn luôn là «động cơ» (hay tác giả) của hành vi, mỗi 

khi đối diện với CẢNH (ālambana).  

Ví dụ : 

-Trong CẢNH sống hằng ngày, thỉnh thoảng chúng ta «nháy 

mắt», «ho nhẹ» hay «phát ra âm thanh»…v…v…theo VI DIỆU 

PHÁP (Abhidhamma), thì phía sau mỗi hành động «nháy mắt» 

«ho nhẹ» và «phát âm» ấy, luôn luôn có «TÂM» (citta) làm 

«động cơ» thúc đẩy và thực hiện. Nhưng chúng ta không thể 

nào «tự biết» một cách dễ dàng.  

-«Động cơ» ấy là «ẨN THỨC» (Maṇa) hay «tiềm thức» (sub-

conscience), đã biến thành «vô thức» (non-concience), -nếu nói 

theo Bác sĩ Phân Tâm Học Sigmund FREUD, người Đức. 



202 

 

*«ẨN THỨC» (Maṇa) là một TÂM SỞ (Cetasika), hằng được 

tập khí (khandha) trong rất nhiều kiếp luân hồi, nuôi dưỡng. 

*Còn «TẬP KHÍ» (khandha) hay THÓI QUEN (Kamma), thì 

hằng được «tô bồi», bỡi những ấn tượng thường xuyên biến 

thiên, do THAM (lobha), SÂN (dosa), và SI (moha). 

*Và «ẤN TƯỢNG» (maṇnorañjaka) là HIỆU LỰC (vāra) của 

tiến trình TÂM VỌNG ĐỘNG (uddhacca), không ngừng tìm 

kiếm để tiếp xúc (phussana) với CẢNH (phoṭṭhabbālambana). 

*Tâm phàm thì phóng túng (uddhacca), hết tiếp xúc với cảnh 

nầy, liền tiếp xúc với cảnh khác, phân tán liên tục, xoay vần tìm 

đối tượng (ālambana), và không ngừng lập lại «sự lưu dấu» 

(javana)…v…v…do VÔ MINH (avijjā) là căn nhân (hetu) 

«tạo hình dáng» liên tục và chồng chất. 

<>KẾT QUẢ (Vipāka) là sự hiện hữu của CHU TRÌNH TÂM 

(Citta vīthi), -Một yếu tố then chốt lẫn huyền bí của vô số vòng 

sinh tử trong BỘ MÁY LUÂN HỒI (Saṃsāra). 

<>Và nghiên cứu CHU TRÌNH TÂM là một việc làm văn hóa 

TỐI CẦN THIẾT của người học Phật ! 

«NHỮNG LIÊN HỆ QUAN TRỌNG». 



203 

 

*Trước khi đi sâu vào CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi), chúng 

ta cần nhớ lại «6 liên hệ quan trọng» : 

I- LIÊN HỆ NGUYÊN KHỞI (hetu), có 6 là : 

3 CĂN NHÂN bất thiện (akusala hetu) là THAM (lobha), SÂN 

(dosa), SI (moha), và 3 CĂN NHÂN thiện (kusala hetu) là VÔ 

THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), VÔ SI (amoha). 

II-LIÊN HỆ «ĐỐI TƯỢNG» (Ᾱlambana), có 6 là : 

1/SẮC (Rūpālambana), 2/THINH (Saddālambana), 3/ 

HƯƠNG (Gandhālambana), 4/VỊ (Rasālambana), 5/XÚC 

(Phoṭṭhabbālambana), và 6/PHÁP (Dhammālambana). 

III-LIÊN HỆ CẢM GIÁC (Pañca vedanā), có 5 là : 

1/Thọ HỶ (somanassa vedanā), 2/Thọ ƯU (domanassa 

vedanā), 3/Thọ LẠC (sukhassa vedanā), 4/Thọ  KHỔ 

(dukkhassa vedanā), và 5/Thọ VÔ CẢM (hay lạnh lùng), còn 

gọi là Thọ XẢ (upekkhassa vedanā). 

*5 CẢM THỌ nầy có thể «vắn tắc lại» thành 3 là : 

1/Thọ LẠC (Sukha vedanā). 2/Thọ KHỔ (Dukkha vedanā). 

3/Thọ XẢ hay thọ DỬNG DƯNG (Upekkhā vedanā). 

IV-LIÊN HỆ CĂN MÔN (dvāra), gồm có là 6 : 



204 

 

         1/Nhãn môn hay “cửa MẮT” (cakkhu dvāra),  

         2/Nhĩ môn hay “cửa TAI (sota dvāra),  

         3/Tỷ MÔN hay “cửa MŨI” (ghāna dvāra),  

         4/Thiệt MÔN hay “cửa LƯỠI” (jīvhā dvāra),  

         5/Thân MÔN hay “cửa THÂN” (kāya dvāra), và  

         6/Ý MÔN  hay “cửa THỨC (maṇo dvāra). 

V-LIÊN HỆ CHỨC NĂNG (Kicca), thì gồm : 

A/ “HỮU PHẦN” hay “HỘ KIẾP” (Bhavaṅga), chia ra : 

1a-«Hữu phần tĩnh, QUÁ KHỨ» (atīta bhavaṅga),  

2a-«Hữu phần động, hay hiện tại chạm cảnh, bị GỢN SÓNG» 

(calana bhavaṅga), 

3a-«Hữu phần biến thiên, hay hiện tại đổi dạng, CHUYỂN 

CÁCH» (upaccheda bhavaṅga). 

*HƯỚNG MÔN (āvajjana), bao gồm cả 2, thuộc về NGŨ MÔN 

(pañca dvāra) và thuộc về Ý MÔN (maṇo dvāra), để “thông 

giao” với THỨC, như : 

4b-Hướng NHÃN THỨC (cakkhu viññāna āvajjana),  



205 

 

5b-Hướng NHĨ THỨC (sota viññāna āvajjana),  

6b-Hướng TỶ THỨC (ghāna viññāna āvajjana),  

7b-Hướng THIỆT THỨC (jīvhā viññāna āvajjana),  

8b-Hướng THÂN THỨC (kāya viññāna āvajjana),  

9a-Hướng Ý THỨC (maṇo viññāna āvajjana),  

10-TIẾP THÂU (sampaṭicchana), là nhận hình ảnh của CẢNH 

hay đối tượng (ālambana) vào TÂM (citta)… 

*11-SUY ĐẠT (Saṇtīrana), là xem xét, so sánh sự tương đồng 

của cảnh mới (nava ālambana) và cảnh cũ (naya ālambana)….  

*12-ĐOÁN ĐỊNH (Voṭṭhappana), là qui nạp các nét chính của 

CẢNH (ālambana) để qui nạp. 

*13-ĐỔNG TỐC (Javana), là “trớn lập lại” hình ảnh của CẢNH 

mới (navālambana), chồng lên CẢNH cũ (nayālambana)… 

*14-ĐĂNG KÝ (Tadālambana), là ghi nhận ấn tượng của 

CẢNH (ālambana) nói chung vào «ký ức», và…  

*15-CHẤM DỨT (Cuti), là tận đà hay sự chạm cảnh tự kết 

thúc, khi đến điểm cuối… 



206 

 

*16-CHUYỂN TIẾP (Paṭisandhi), là tự động nối vào tình trạng 

tiêu cực cũ của HỮU PHẦN (bhavaṅga)…. 

*17-Tái quay lại vai trò đặc biệt của của dòng “hộ kiếp” 

(bhavaṅga) là “nền tảng thụ động tự nhiên” (=trạng thái TĨNH), 

và xem như cái tĩnh ấy “nằm ngoài CHU TRÌNH TÂM” 

(cittavīthi). Tiếng Pāḷī gọi là “Vīthimutta” hay Ngoại lộ. 

Chú ý : 

<>Cần nhớ rằng, CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi) tạo “hành vi 

ngầm” hay “nội lộ” (với những phần hành tích cực), không bao 

gồm “2 chập sát-na tự động (khaṇa), như CHUYỂN TIẾP” 

(paṭisandhi) và “TÁI NHẬP VÀO HỮU PHẦN” (bhavaṅga). Đó 

là, có cặp chập sát-na «mang đặc tính» không đáng kể. Nhưng 

chúng ta phải ghi 2 chập sát-na không đáng kể (tức là chuyển 

tiếp và tái nhập vào hữu phần) ấy vào. Rồi chúng ta lấy : 

<>Một chập sát-na có phần hành làm cho TÂM hướng đến cái 

gì đó trong u minh ký ức, chẳng rõ ràng, cộng với… 

<> Hai chập sát-na có phần hành của những “chập tâm hướng 

ngũ môn” (pañca-dvārāvajjana) và có phần hành của “chập tâm 

hướng ý môn” (maṇo-dvārāvajjana), trong CHU TRÌNH TÂM 



207 

 

(Citta vīthi) được tự nhiên xem như “làm 1 PHẬN SỰ trong 

chuỗi vận hành (Kicca).  

-Và vì mỗi lần, chỉ có 1 CĂN THỨC (Viññāna) được hướng 

đến, gọi là «1 phần hành HƯỚNG MÔN».  

Do đó, chúng ta có công thức : 17 – (1+1+1+1) = 14. 

<> «14 PHẦN HÀNH» (kicca) chính nêu trên, sẽ trở thành 10 

PHẦN HÀNH hay THẬP DI, nếu CHU TRÌNH TÂM hoàn 

toàn không «đi qua» 5 giác quan (pañca dvāra). NÓ chỉ ở GIÁC 

QUAN THỨ SÁU (Ý môn) mà thôi. -Nhất là khi chết. 

VI-LIÊN HỆ CHỖ DỰA (Vatthu), gồm : 

*-Chỗ dựa của TÂM THỨC (Citta viññāna) là những VẬT 

CHẤT (rūpa) hay «SẮC PHÁP Y SINH» (Upādāya rūpa), ở 

bên trong và bên ngoài một con người.  

*** 

<>Xuyên qua NHỮNG LIÊN HỆ QUAN TRỌNG nêu trên, khi 

chúng ta nghiên cứu SỰ PHÁT KHỞI (Upajjhati) của MỘT 

TÂM KIẾN (diṭṭhi), tức là chúng ta cũng nghiên cứu SỰ BẮT 

NGUỒN và VẬN HÀNH của MỘT CHU TRÌNH Ý THỨC 

(Citta vīthi), và chúng ta sẽ «thấy» ở «mỗi bộ 3 sát-na thời 

gian» (Khaṇa), dài khoảng 3/1000 giây, sẽ có : 



208 

 

*Khởi đầu có «chập TÂM» (Citta khaṇa) nào phát sinh…  

* Rồi NÓ bắt CẢNH (Ᾱlambana) gì… 

*Và đi đôi với cảm THỌ (Vedana) nào, thuận hay nghịch… 

*Nó được thúc đẩy bỡi NHÂN (Hetu) chi (tham, sân, si, hay 

nguợc lại là vô tham, vô sân, vô si)… 

*CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi) ấy, xảy ra ở căn MÔN (dvāra) 

nào trong 5 giác quan (pañcadvāra)….  

<>Và các «chập sát-na TÂM» (citta khaṇa) theo sau, như *Tiếp 

thâu (sampaṭicchana), *Suy đạt (santīraṇa), *Ấn định 

(voṭṭhappana), *Đổng tốc (javana), Đăng ký (tadālambana), 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) có phát sinh một cách  đầy 

đủ hay không…! 

*Rồi với tiềm lực TỰ NHIÊN (javana), còn gọi là Đổng tốc của 

nội giới (=sức đẩy của tiềm lực) có “hùng hậu” để MẠNH DẠN 

hành động (Asaṅkhārika), hay cần SỰ THÚC ĐẨY của ngoại 

cảnh (Sasaṅkhārika) mới có thể tạo nghiệp…v…v… 

NÓI TÓM LẠI 

<>Khi bàn về CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), chúng ta phải 

tạm dùng «những từ ngữ chuyên biệt», nhưng NỘI DUNG của 



209 

 

NÓ phải không thay đổi, hay không thiếu TƯƠNG QUAN giữa 

TÂM VƯƠNG (citta) và TÂM SỞ (cetasika), cũng như giữa cả 

2 (=tâm vương và tâm sở) với SẮC PHÁP (rūpa), từ nội thân 

lẫn do ngoại thân.  

-Ngoài ra, CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) cũng LIÊN HỆ SÂU 

SẮC với 24 DUYÊN HỆ (paṭṭhāna paccaya).  

-Nghĩa là CHU TRÌNH TÂM không thể nằm ngoài sự PHỐI 

HỢP của «DUYÊN HỆ» (paṭṭhāna paccya), trên «cả 3 lãnh 

vực» tâm (citta), tâm sở (cetasika), và sắc pháp (rūpa). 

*** 

<>Sách khác cũng gọi «CHU TRÌNH TÂM» (citta vīthi) là 

«LỘ TRÌNH TÂM» hay «TÂM LỘ», do dịch theo chữ Pāḷī 

«CITTAVĪTHI» có nghĩa tự điển là «con đường», «hàng lối», 

hay «chuỗi sát-na vận hành theo chức năng».  

*Nhưng chúng tôi chọn từ ngữ «CHU TRÌNH TÂM» (citta 

vīthi), bỡi vì những “chập tâm sanh lên và diệt đi…”. -Trong 

ĐÓ», các thành phần SÁT-NA CÓ CHỨC NĂNG (Kicca khaṇa) 

vận hành tuần tự theo đường cong, và điểm cuối cùng «nối 

liền» với điểm bắt đầu như vòng tròn.  



210 

 

-«ĐIỂM CUỐI CÙNG» gọi là «chấm dứt» (cuti), còn «ĐIỂM 

GẮN LIỀN SAU ĐÓ» gọi là «chuyển tiếp» (paṭisandhi), hay 

“TÁI TỤC”, tương đương với BẮT ĐẦU TRỞ LẠI.  

-Tất cả biến thành «một dòng chảy» (bhavaṅga) duy trì «mạng 

sống» (jīvita), gọi là «hộ kiếp» (bhavaṅga). 

-Mỗi điểm là «một chập sát-na tâm» (citta khaṇa) rất ngắn, lâu 

khoảng chừng 1/1000 giây. 

*Ngoài ra, CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) còn ám chỉ sự 

«LUÂN HỒI trong từng khoảnh khắc» của “tinh thần” phối hợp 

với “vật chất”, hay CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) mô tả sự 

«LẬP LẠI NHỮNG CHU KỲ SỐNG CHẾT». 

CÁC LOẠI CHU TRÌNH TÂM 

<>Nếu căn cứ vào “6 CĂN THỨC”, gồm 1/nhãn thức (cakkhu 

viññāna), 2/nhĩ thức (sota viññāna), 3/tỷ thức (ghāna viññāna), 

4/thiệt thức (jīvhā viññāna), 5/thân thức (kaya viññāna), và 6/ý 

thức (maṇo viññāna), thì chúng ta có tất cả “6 loại chu trình 

tâm” (Citta vīthi), vận hành (kicca) xuyên qua “6 căn môn” 

(cha dvārā). -Đối ngoại năm và đối nội một. 

Hãy nêu ra lại : 

1/Chu trình tâm ở “NHÃN THỨC” (cakkhu-viññāna vīthi), 



211 

 

2/Chu trình tâm ở “NHĨ THỨC” (sota viññāna vīthi), 

3/Chu trình tâm ở “TỶ THỨC” (ghāna viññāna vīthi), 

4/Chu trình tâm ở “THIỆT THỨC” (jīvhā viññāna vīthi), 

5/Chu trình tâm ở “THÂN THỨC” (kāya viññāna vīthi), 

6/Chu trình tâm ở “Ý THỨC” (maṇo viññāna vīthi). 

*Riêng CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi) ở Ý THỨC (mano 

viññāna vīthi) thì vận hành với tất cả TÂM, -ngoại trừ “NGŨ 

SONG THỨC” (dvi pañca viññāna citta). 

<>Nhưng nếu phân tích theo “CHỖ TỰA” (vatthu), thì có 2 loại 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), là :  

     *Chu trình tâm xuyên qua NGŨ MÔN (pañcadvàra vīthi).  

     *Chu trình âm xuyên qua Ý MÔN (maṇodvāra vīthi). 

A-«CHU TRÌNH TÂM xuyên qua NGŨ MÔN (pañcadvāra 

vīthi), thì nương tựa vào 5 SẮC VẬT (rūpa), là :  

*1/Nhãn vật hay con mắt (cakkhu vatthu), 2/Nhĩ vật hay lỗ tai 

(sota vatthu)), 3/Tỷ vật hay lỗ mũi (ghāna vatthu), 4/Thiệt vật 

hay cái lưỡi (jīvhā vatthu), và 5/Thân vật hay làn da bao bọc 

toàn thể (kāya vatthu). 



212 

 

B-Nhưng «CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra), thì chỉ nương tựa vào Tâm vật hay QUẢ TIM (hadaya 

vatthu), nằm bên trong lồng ngực. 

Nói chung : 

<>QUẢ TIM (hadaya) chẳng những là điểm tựa trực tiếp của 

Ý MÔN (maṇo dvāra), mà NÓ còn là điểm tựa gián tiếp của 

NGŨ MÔN (pañca dvāra) nữa.  

*Về phương diện CẤU TRÚC, thì quả tim (hadaya) là một loại 

SẮC VẬT khác thường (aññarūpa vatthu), không giống như các 

SẮC VẬT (rūpa) của mắt (cakkhu), của tai (sota), của mũi 

(ghāna), của lưỡi (jīvhā), và của thân (kāya).  

<>Mô tả nầy dựa theo sách VĪTHI SAṄGAHAVIBHᾹGA. 

Chương CHU TRÌNH TÂM=cittavīthi).  

-Chúng tôi ghi cả tên kinh bằng chữ Pāḷī trên đây, để quí vị rộng 

đường tra cứu, khi nào quí vị muốn. 

ĐIỀU KIỆN (AVATTHᾹ) 

<>VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) trong Phật học, trình bày rõ 

những điều kiện cần thiết, cho mỗi loại CHU TRÌNH TÂM 

(Citta vīthi), như sau : 



213 

 

A-«ĐIỀU KIỆN» xuyên qua «5 CẢM QUAN». 

1-Thứ nhất là cửa thị giác (cakkhu-dvāra) cần 4 điều kiện : 

a/Phải có MẮT» (cakkhu), với thần kinh (iṅdriya) THỊ GIÁC 

vận hành đầy đủ và bình thường (cakkhu viññāna). 

b/Phải có NGOẠI CẢNH (bahīrālambana), ám chỉ SẮC VẬT 

(rūpālambana), hay ngoại cảnh đang hiện diện. 

c/Phải có ÁNH SÁNG (āloka), ám chỉ MÔI TRƯỜNG với 

quang độ thích hợp cho sự thấy. 

d/Phải có SỰ CHÚ Ý (maṇasikāra), ám chỉ sự TỈNH THỨC 

(không ngủ gục) và «sát-na tâm» HƯỚNG ĐẾN (āvajjana). 

2-Thứ hai là cửa thính giác (Sota-dvāra) cần 4 điều kiện là : 

a/Phải có LỖ TAI» (sota), ám chỉ thần kinh (iṅdriya) THÍNH 

GIÁC vận hành bình thường (sota viññāna). 

b/Phải có CẢNH THINH (saddālambana), ám chỉ ÂM THANH 

bên ngoài đủ mạnh (bahīra sadda) đang loang đi... 

c/Phải có KHOẢNG CÁCH TỐT (ākāsa), ám chỉ THINH 

TRƯỜNG thuận tiện và khả thính. 

d/Phai có SỰ CHÚ Ý (maṇasikāra), ám chỉ SỰ HƯỚNG ĐẾN 

âm thanh (āvajjana) của tâm thức (sotaviññāna). 



214 

 

3-Thứ ba là cửa khứu giác (Ghāna-dvāra citta), 4 điều kiện là : 

a/Phải có 2 LỖ MŨI» (ghāna), ám chỉ thần kinh (iṅdriya) 

KHỨU GIÁC vẫn bình thường (ghāna viññāna). 

b/Phải có CẢNH HƯƠNG (gandhālambana), ám chỉ MÙI GÌ 

ĐÓ (gandha) nằm hẳn trong tầm tiếp nhận của lỗ mũi (ghāna). 

c/Phải có CHIỀU GIÓ TỐT (ākāsa), ám chỉ sự loang đi của 

MÙI để chạm vào mũi. 

d/Phải có SỰ CHÚ Ý (maṇasikāra), ám chỉ tâm thức (viññāna) 

HƯỚNG ĐẾN (āvajjana) đối tượng đang vận hành. 

4-Thứ tư là cửa vị giác (jīvhā-dvāra citta vīthi), 4 điều kiện là : 

a/Phải có LƯỠI» (jīvhā), ám chỉ thần kinh (iṅdriya) VỊ GIÁC 

vận hành bình thường (jīvhā viññāna). 

b/Phải có CẢNH VỊ (rasālambana), ám chỉ VỊ (rasa) hay sắc 

vật (rūpa) tương ứng với lưỡi (jīvhā) cũng hiện diện. 

c/Phải có NƯỚC MIẾNG (āpo), ám chỉ NIÊM DỊCH làm «gạch 

nối» giữa CẢNH VỊ và LƯỠI trong miệng (vacī). 

d/Phải có SỰ CHÚ Ý (maṇasikāra), ám chỉ TÂM THỨC 

(viññāna) hướng đến (āvajjana) tiếp xúc với VỊ (rasa). 

5-Thứ năm cửa xúc giác (kāya-dvāra citta vīthi) 4 điều kiện là : 



215 

 

a/Phải có LÀN DA bao quanh THÂN (kāya), ám chỉ thần kinh 

(iṅdriya) XÚC GIÁC vận hành bình thường (kāya viññāna). 

b/Phải có CẢNH XÚC (phoṭṭhabbālambana), ám chỉ vật được 

đụng chạm CỨNG hay MỀM của «thổ đại» (Paṭhavī=đất). 

c/Phải có TIẾP XÚC (phassa), ám chỉ thần kinh (iṅdriya) CẢM 

GIÁC (phusana) do CỌ XÁC (phoṭṭhabba) đối tượng. 

d/Phải có sự CHÚ Ý (maṇasikāra), ám chỉ TÂM THỨC 

(viññāna) hướng đến (āvajjana) VẬT được đụng chạm (rūpa). 

Phụ chú : 

*«Cảnh (ālambana) có «hiệu lực CỌ XÁC» của thân môn 

(kāyadvāra) là sự kết hợp trực tiếp của «3 yếu tố» đất (paṭhavī), 

lửa (tejo), và khí hay gió (vāyo). 

*** 

B-«ĐIỀU KIỆN» xuyên qua «CỬA Ý» (maṇo-dvāra), hay 

xuyên qua giác quan thứ sáu (chatthī dvāra).  

<>Theo sách «Aṭṭhasālinī pakaraṇa», chú giải «Pháp tụ» 

(Abhidhammasaṅganī) thì «chu trình tâm xuyên qua Ý MÔN» 

(maṇo dvāra cittavīthi) chỉ cần 3 yếu tố thôi. -Nhưng một số 



216 

 

sách Vi Diệu Pháp khác lại ghi 4 điều kiện như NGŨ MÔN vậy. 

-Chúng ta nên phối hợp và học hỏi cả 2, thì nhận thấy gồm : 

a/Phải có HỮU PHẦN (bhavaṅga), ám chỉ DÒNG SINH 

MỆNH (jīvita), còn gọi là «giòng hộ iếp» (bhavaṅga). 

b/¨Phải có PHÁP CẢNH (dhammālambana), hay TÂM CẢNH, 

ám chỉ KHÁI NIỆM (paññatti) của chúng sanh dục giới, nhất 

là loài người. -Ngoại trừ chúng sanh vô tưởng ở cõi đọa (duggati 

asañña satta). 

c/Phải có Ý VẬT (hadaya), ám chỉ NỀN TẢNG (vatthu), hay 

«chỗ nương tựa» của «ý thức» (maṇo viññāna). -Tức là QUẢ 

TIM (hadaya) hằng nâng đỡ DÒNG SINH MỆNH (bhavaṅga).  

d/Phải có CỬA Ý (maṇo dvāra), ám chỉ TRUNG KHU thần 

kinh (maniṅdriya), hay SỰ HƯỚNG ĐẾN (āvajjana) giác quan 

thứ sáu (chattīdvāra). 

-Phụ chú : 

*Tinh thần» (maṇo) luôn luôn bắt đầu và chấm dứt cùng lúc 

với DÒNG SINH MỆNH hay HỘ KIẾP (bhavaṅga).  

-Từ ngữ hán-việt «TINH THẦN» cũng ám chỉ «LINH HỒN» 

hay «TÂM THỨC», chính là «Ý NGHĨA được phiên dịch» của 



217 

 

một số từ ngữ Pāḷī, như «Citta», «Viññāna», «Cetasika», 

«Maṇa», «Ceta», «Maṇasikāra»… 

-Xưa nay, người ta thường rất khó phân biệt các tên «tinh 

thần», «tâm thức», «linh hồn», «ý thức», «tác ý», «chủ 

tâm»…v…v…viết dưới dạng hán-việt. 

*** 

«HIỆU LỰC» (Vāra) của CẢNH (Ᾱlambana). 

<>«HIỆU LỰC» của CẢNH (ālambana-vāra) ở đây, ám chỉ 

«ẤN TƯỢNG» (maṇorañjaka) do CẢNH (ālambana) in vào 

tâm (cetasika), lớn (mahanta) hay nhỏ (paritta), mạnh 

(balavantu) hay yếu (dubbala), và rõ (pasanna) hay mờ 

(apākaṭa), gồm… 

I-Đối với NGŨ MÔN (5 giác quan), thì có 4 : 

a/HIỆU LỰC  rất lớn (Atimahanta), trần cảnh THẬT ĐẬM. 

b/HIỆU LỰC lớn (Mahanta), trần cảnh ĐẬM. 

c/HIỆU LỰC nhỏ (Paritta), trần cảnh ÍT ĐẬM. 

d/HIỆU LỰC rất nhỏ (Atiparitta), trần cảnh KHÔNG ĐẬM. 

II-Đối với Ý MÔN, thì tổng quát chỉ có 2 : 



218 

 

a/HIỆU LỰC (Vāra) của tâm cảnh (maṇālambana) RÕ RỆT 

(Vibhūta), dễ nhớ và khó quên. 

b/HIỆU LỰC (Vāra) của tâm cảnh (maṇālambana) MỜ ẢO 

(Ativibhūta), khó nhớ và dễ quên. 

<>Nếu cộng 4 hiệu lực (vāra) ở ngũ môn và 2 hiệu lực ý môn, 

thì chúng ta có : 

-6 loại HIỆU LỰC (vāra) của CẢNH (ālambana), in dấu vào 

TÂM, xuyên qua 6 loại ẤN TƯỢNG (maṇorañjaka) trong 

những CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi). Và… 

-6 loại CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) là «6 tâm lộ CHÍNH», 

gồm 5 phát sinh ở NGŨ MÔN (pañca dvāra) và 1 phát sinh ở Ý 

MÔN (maṇo dvāra), như đã nói. 

<>Nhưng dù là CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) phát sinh ở 

NGŨ MÔN (pañca-dvāra) hay phát sinh ở Ý MÔN (maṇo-

dvāra), tất cả đều nằm trong «dòng chảy» của HỮU PHẦN hay 

TÂM HỘ KIẾP (bhavaṅga-citta). 

<>Ngoài ra, CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) cũng có thể gọi 

một cách đầy đủ hơn, là «CHU KỲ LUÂN HỒI TÂM THỨC» 

(citta-viññāna vīthi).  

*** 



219 

 

NHẮC BỔ TÚC : 

-Hai chữ «LỚN» (mahanta) hay «NHỎ» (paritta) trên đây, 

không duy nhất ám chỉ kích thước, mà là ám chỉ HIỆU LỰC 

(vāra) của CẢNH (ālambana), đã TÁC ĐỘNG vào tâm thức 

NHIỀU hay ÍT, mạnh (balavantu) hay yếu (dubbala), rõ 

(pasanna) hay mờ (upākata). 

Mấy điều cần nhớ : 

<>Trên nguyên tắc, thì CHU TRÌNH TÂM THỨC (citta vīthi) 

gồm 17 «chập sát-na» (khaṇa), tính từ «các chập sát-na đầu 

tiên» tên là «HỮU PHẦN» (bhavaṅga), kế đó là «HƯỚNG 

MÔN» (āvajjana), -gồm ý môn hay ngũ môn, -rồi «TIẾP 

THÂU» (sampaṭicchana), và theo sau là «SUY ĐẠT» 

(santīraṇa), «ĐOÁN ĐỊNH» (voṭṭhappana), «ĐỔNG  TỐC» 

(javana)…v…v…cho chí đến chập sát-na (khaṇa) «CHẤM 

DỨT» (cuti) và «CHUYỂN TIẾP» (paṭisandhi)… 

-Nhưng để có «hình ảnh» dễ «nắm bắt hơn», chúng tôi đã mạo 

muội vẽ ra một «đồ thị» theo dạng CHU KỲ (vīthi=vòng tròn), 

kính mời quí vị đọc lại nhiều lần bản vẽ CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi) trong sau đây. 



220 

 

LƯỢC ĐỒ Cittavithi
CHU TRÌNH TÂM

1 Paṭisandhi

2 Bhavaṅga

3 Avajjana

4 Manoviññāna

Pāñcaviññāna

5 Sampaṭicchana

6 Santīraṇa

7 Voṭṭhappana

8 Javana

9 Tadālambana

10 Cuti

CHÚ Ý
Chu trình tâm thức tái sinh

Chu trình tâm thức đang sống

14

PAÑCA DVĀRĀ VAJJANA

1: Cakkhu dvāra vajjana: Dassana

2: Sota dvāra vajjana: Savana

3: Ghāna dvāra vajjana: Ghāna

4: Jivhā dvāra vajjana: Sāyana

5: Kāya dvāra vajjana: Phussana

6: Mano dvāra vajjana: Anumana

DASSANA

VAJJANA

SAVANA

VAJJANA

GHĀNA

VAJJANA

SĀYANA

VAJJANA

PHUSSANA

VAJJANA

N
G

Ũ
 T

R
Ầ

N
P

H
Á

P
  
T

R
Ầ

N

1312111098

7654321

7654321 1098

2 3
4

3

2

3

4

5

6

7

8

9

10

1

CAKKHU

VIÑÑÃNA

SOTA

VIÑÑÃNA

KĀYA

VIÑÑÃNA

GHĀNA

VIÑÑÃNA

JĪVHĀ

VIÑÑÃNA

13

12

11

11

14

10

21

7

6

5

4

10

9

8

JAVANA
PAÑCA

VIÑÑÃNA

MANO

VIÑÑÃNA

9

8

7

6

5
MẮT

MŨI

TAI

LƯỠI

THÂN

5

6

7

8

9

 



221 

 

-Về «kích thước» (parimāṇa), nhiều khi «CẢNH» hay «ĐỐI 

TƯỢNG» (ālambana) tuy cỏ vẻ «nhỏ bé», nhưng nếu HÌNH 

ẢNH (maṇorañjaka) của NÓ, có «hiệu lực» (vāra) tồn tại suốt 

17 CHẬP SÁT-NA (khaṇa), trong toàn thể CHU TRÌNH TÂM. 

(Citta vīthi), thì sức mạnh của CẢNH loại ấy, nói chung gọi là 

«RẤT LỚN» (atimahanta), gọi là CẢNH RẤT RÕ RÀNG 

(pasannālambana). 

-Và «CẢNH» (ālambana) nào được xếp hạng «RẤT LỚN» 

(atimahanta), thì CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) khởi đầu chỉ 

cần «1 chập sát-na đã qua» (eka bhavaṅga atīta khaṇa), là CÓ 

THỂ «làm rung động» (calana) và «chuyển cách» (upaccheda) 

dòng HỘ KIẾP hay HỮU PHẦN (bhavaṅga), khiến cho các 

«CHẬP SÁT-NA TÂM» (citta khaṇa) khác tiếp theo, tuần tự 

phát sinh và vận hành một cách đều đặn đầy đủ.  

-Riêng những «CẢNH» (ālambana) không có hiệu lực loại 

RẤT LỚN (atimahanta), mà đơn giản chỉ được gọi là «LỚN» 

(mahanta), thì khi «chạm vào» dòng HỘ KIẾP (bhavaṅga), nó 

phải cần đến ít nhất 2 hay 3 «chập sát-na» (khaṇa), hoặc nhiều 

hơn nữa, mới có thể «rung động» (calana) và «chuyển cách» 

(upaccheda) dòng HỮU PHẦN hay HỘ KIẾP (bhavaṅga), để 

cho các «CHẬP TÂM THỨC» (citta khaṇa) tiếp theo phát sinh, 

-dĩ nhiên lắm khi không đầy đủ.  



222 

 

-Nghĩa là, nếu «ấn tượng của CẢNH» (ālambana) không đủ 

mạnh, thì 1 CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) có thể sẽ tự dập tắt 

trước khi tới «CHẬP SÁT-NA ĐĂNG KÝ» (tadālambanā 

khaṇa) hay «chập sát-na tâm» thứ 15, để không có TẬN 

DÒNG (cuti) và không có CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). Nó sẽ 

tự động «rơi sớm vào» giòng HỘ KIẾP (bhavaṅga). 

NGOẠI CẢNH và NỘI CẢNH. 

I-NGOẠI CẢNH thì xuyên qua 5 GIÁC QUAN, gồm : 

1/Trần CẢNH (bahiddha-ālambana) nào RẤT LỚN (ati-

mahanta), có ấn tượng (maṇorañjaka) tồn tại đến cùng, được 

đăng ký đầy đủ (tadālambana) trong CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), thì HÌNH ẢNH về sau sẽ khó quên, dễ nhớ. 

2/Trần CẢNH nào tạm LỚN (mahanta), có ấn tượng 

(maṇorañjaka) tồn tại chỉ một thời gian, chưa tới chập sát-na 

ĐĂNG KÝ (tadālambana), trong CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), thì HÌNH ẢNH về sau sẽ dễ quên, khó nhớ. 

3/Trần CẢNH nào RẤT NHỎ (atiparitta), có hình ảnh tồn tại 

rất ngắn, chưa đến chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), 

trong CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi), thì về sau sẽ không có 

cả khái niệm mông lung. 



223 

 

4/Trần CẢNH nào tương đối NHỎ (paritta) có hình ảnh, tồn 

tại ngắn, chưa kết thúc 7 chập sát-na ĐỔNG TỐC (Javana) đã 

tắt, trong CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi), thì về sau sẽ chỉ có 

khái niệm mơ hồ. 

II-NỘI CẢNH thì chỉ xảy ra trong GIÁC QUAN THỨ SÁU : 

1/Tâm CẢNH (antoṭhitālambana) nào có HÌNH ẢNH rõ ràng 

(vibhūta), -tỷ như nhớ chuyện cũ nơi Ý MÔN (maṇo dvāra), với 

HIỆU LỰC đậm nét (balavantu vāra), và tồn tại đến cuối CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi), thì sau đó dễ nhớ (pasanna). 

2/Tâm CẢNH (antoṭhitālambana) nào HÌNH ẢNH kém rõ ràng 

(ativibhūta), -ví như nhớ chuyện cũ một cách mơ hồ 

(meghacchanda) nơi Ý MÔN (maṇo dvāra), với HIỆU LỰC 

nhòa nhạt (upākaṭta vāra), và chỉ tồn tại đến một hay vài CHẬP 

TÂM SÁT-NA ĐỔNG TỐC (Javana khaṇa), trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), thì sau đó sẽ dễ quên (muṭṭhasati). 

*Hầu hết các «tâm cảnh» (dhammālambana) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇodvāra), thì 

PHI THỜI GIAN (akālika), không liên quan đến cả 3 thời, hay 

không nhất định (aniyata). 



224 

 

*Trên đây là 6 HIỆU LỰC GIẢN DỊ (saṅkhepa vāra) làm TIÊU 

CHUẨN mūladhana), cho 4 loại TRẦN CẢNH (rūpa 

ālambana), và 2 loại TÂM CẢNH (dhammālambana), thông 

thường gọi là «dễ nắm bắt». 

Hãy SUY XÉT : 

<>Những hình ảnh QUÁ RÕ RÀNG (abhibhūta) ghi lại đầu 

tiên trong HỮU PHẦN (bhavaṅga), hay Ý THỨC (maṇo), 

đương nhiên phải là những hình ảnh của NGOẠI CẢNH 

(bahiddhālambana), đã “đập vào 5 giác quan (NGŨ MÔN) một 

cách rất lớn” (atimahanta).  

-Nói cách khác, những hình ảnh QUÁ RÕ RÀNG đó, là HẬU 

QUẢ (vipāka) của các CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên 

qua “NGŨ MÔN” (pañca dvāra), với đầy đủ 17 chập sát-na 

tâm. Và chúng ta có thể xem các HẬU QUẢ nầy, là 5 loại CHU 

TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN, có hiệu lực thật rõ ràng 

(abhi-pasanna).  

-Đây là 5 loại ấn tượng (maṇorañjaka) RÕ RÀNG (bhūta), 

xuyên qua NGŨ MÔN hay 5 giác quan (pañca-dvāra), cộng với 

2 loại ấn tượng RÕ (pasanna) và MỜ (upākaṭa), tự gợi lai trong 

TÂM THỨC (viññāna), xuyên qua Ý MÔN hay giác quan thứ 

sáu (maṇodvāra).  



225 

 

-Như vậy, chúng ta có 7 loại HIỆU LỰC (vāra) của CHU 

TRÌNH TÂM (cittavīthi), gồm 5 xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañcadvāra) và 2 xuyên qua Ý MÔN (maṇodvāra), để tạo một 

“ký ức” (saṭi, nussaraṇa). 

*Ngoài ra, nếu chúng ta «lượm lặt tất cả» từ những sách VI 

DIỆU PHÁP (Abhidhamma pakaraṇa), thì CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi) CHỈ xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra) có thể có «từ 

2 đến 5 loại» HIỆU LỰC (vāra) khá PHỨC TẠP. 

Xin mạn phép ghi ra : 

-Nếu đó là 2 LOẠI, thì chúng ta có «2 thứ HIỆU LỰC tâm 

cảnh» (dhammavāra), gồm 1/RÕ RÀNG (Vibhūta) và 2/MỜ 

ẢO (Avibhūta). 

-Nếu đó là 3 LOẠI, thì chúng ta có «3 thứ HIỆU LỰC tâm 

cảnh» (dhammavāra), gồm 1/RẤT RÕ (Ativibhūta), 2/RÕ 

(Vibhūta), và 3/MỜ (Avibhūta). 

-Nếu đó là 4 LOẠI, thì chúng ta có «4 thứ HIỆU LỰC tâm 

cảnh» (dhammavāra), gồm 1/RẤT RÕ (Ativibhūta), 2/RÕ 

(Vibhūta), 3/MỜ (Avibhūta), và 4/VÔ DỤNG (Mogha). 

-Nếu đó là 5 LOẠI, thì chúng ta có «5 thứ HIỆU LỰC tâm 

cảnh» (dhmmavāra), gồm 1/RẤT RÕ (Ativibhūta), 2/RÕ 



226 

 

(Vibhūta), 3/MỜ (Avibhūta), 4/RẤT MỜ (Ati avibhūta), và 

5/VÔ DỤNG (Mogha). 

*Còn những «HIỆU LỰC NGOẠI LỆ» thì nhiều lắm, không thể 

nêu ra hết được. -Vì chúng không có «qui tắc nhất định». 

ĐỪNG QUÊN RẰNG : 

<>Các «chập sát-na tâm» (citta khaṇa), như 1/hướng nhãn 

thức (cakkhu viññāna āvajjana), 2/hướng nhĩ thức (sota 

viññāna āvajjana), 3/hướng tỷ thức (ghāna viññāna āvajjana), 

4/hướng thiệt thức (jīvhā viññāna āvajjana), và 5/hướng thân 

thức (kāya viññāna āvajjana) thì đương nhiên chỉ có có mặt 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua 5 giác quan, 

hay NGŨ MÔN (pañca dvāra).  

-Năm «chập sát-na tâm» (citta khaṇa) nầy KHÔNG THỂ có 

mặt trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra) được. 

<>Nhưng 2 loại CHU TRÌNH TÂM rất lớn (atimahanta) xuyên 

qua NGŨ MÔN (pañca dvāra vīthi) và rất rõ (vibhūta) xuyên 

qua Ý MÔN (maṇo dvāra vīthi), lại có chung 6 «chập sát-na 

tâm» (citta khaṇa), là :  



227 

 

1-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN hay HỘ KIẾP (bhavaṅga), 

tức là DÒNG SINH MỆNH, tiếp tục trôi chảy yên lặng...  

2-Chập sát-na (khaṇa) ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana) trong CHU 

TRÌNH TÂM NGŨ MÔN (pañca dvāra citta-vīthi), thì xem như 

tương đương với chập sát-na HƯỚNG Ý MÔN (maṇo 

dvārāvajjana) trong CHU TRÌNH TÂM xuyên qua CỬA Ý 

(maṇo dvāra citta -vīthi).  

3-Chập sát-na (khaṇa) ĐỔNG TỐC (javana), hay «tiềm lực» 

của cái «trớn lập lại» HÌNH ẢNH, tối đa 7 lần. 

4-Chập sát-na (khaṇa) ĐĂNG KÝ (tadālambana), ghi nhận ẤN 

TƯỢNG (maṇorañjaka) của cảnh (ālambana). 

5-Chập sát-na (khaṇa) CHẤM DỨT (cuti), hay hết đà vận hành 

của TÂM (citta) và CẢNH (ālambana). 

6-Chập sát-na (khaṇa) CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi), rơi vào 

VÔ CẢNH trong DÒNG SINH MỆNH (bhavaṅga), và trở 

thành thụ động. 

Nghĩa là : 

<>Mỗi khi ngoại CẢNH RẤT LỚN (atimahantālambana) «đập 

vào dòng chảy của TÂM» (bhavaṅga), xuyên qua 5 giác quan 

hay ngũ môn (pañca dvāra), chạm đến Ý THỨC (maṇo), thì nội 



228 

 

CẢNH CŨ (dhamma nayālambana) rất mạnh (ativibhūta) sẽ tự 

động «kích thích» để gợi lại, rồi so sánh, hay phản chiếu với 

«hình ảnh mới» (navālambana) và «chế tác ấn tượng rõ» 

(paññatti). -Trường hợp CẢNH CŨ rất yếu (avibhūta) thì không 

thể kích thích hữu hiệu, và chỉ «ghi thêm ấn tượng» 

(maṇorañjaka) mà thôi. 

*Trong SỰ VẬN HÀNH nầy, chúng ta nhận thấy : 

-2 loại TRẦN cảnh RẤT LỚN (atimahanta) và LỚN (mahanta) 

phối hợp với 3 sát-na hữu phần đầu tiên trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), sẽ cho 

ra 4 hiệu lực : 

      RẤT MẠNH (atimahanta), MẠNH (mahanta)  

      KÉM MẠNH (paritta), KHÔNG MẠNH (atiparitta). 

-2 loại ẤN TƯỢNG nhỏ (paritta) và rất nhỏ (atiparitta) trong 

TÂM CẢNH (dhammālambana, phối hợp với các chập sát-na 

(khaṇa) trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý 

MÔN (maṇo dvāra), cho ra 2 hiệu lực : 

Ấn tượng RẤT MỜ (ati-avibhūta) và Ấn tượng MỜ (avibhūta). 

-Còn 2 loại TÂM cảnh (dhammālambana) do si mê VỌNG 

ĐỘNG (moha) vận hành trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 



229 

 

cũng tạo ra 2 hiệu lực (vāra), thuộc loại U-MINH hay HỖN 

MANG (avijjā). 

<>Còn 2 loại “ẤN TƯỢNG” rất rõ và rõ trong CHU TRÌNH 

TÂM (xuyên qua ý môn), tương ứng với CẢNH rất lớn và lớn 

(xuyên qua ngũ môn) thì đã nói rồi, không cần lập lại nữa. 

-Tất cả kết quả mạnh hay yếu, và rõ hay mờ nầy, là 6 ấn tượng 

tiêu biểu (nidassanabhūta maṇorañjaka) trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), hằng liên tục đúc kết thành đa dạng TẬP 

KHÍ nhận cảnh (khandha) trong toàn thể sinh linh.  

*Và chúng ta có thể nói chung, «CHU TRÌNH TÂM THỨC 

(citta vīthi) là «BỘ MÁY» thu lượm (parisā) và chế tạo 

(sampādana) NGŨ UẨN (pañca khandha) hay “dựng lên” thân 

DANH SẮC (nāma-rūpa jīvita).  

-Đây cũng chính là NGUỒN GỐC (mūluppatti) của TÂM BẨM 

SINH (ahetuka citta) hay của TÂM QUẢ (Vipāka citta) khi một 

con người chào đời vậy. 

*** 

CHỦ và KHÁCH “2 loại”: 

 <>Liên quan đến 2 loại chập tâm chủ quan (vīthi vimutta) và 

–chập tâm khách quan (vīthi), thì như sau : 



230 

 

<>Chỉ có 3 chập tâm (citta khaṇa) thuộc về HỮU PHẦN hay 

HỘ KIẾP (bhavaṅga), gồm 1/“tĩnh”, 2/“rung động”, và 

3/“chuyển cách”, trong mọi CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) mới 

được gọi là CHỦ QUAN (vīthi vimutta).  

<>Còn những chập tâm khác, trong CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), như HƯỚNG MÔN (āvajjana), TIẾP THÂU 

(sampaṭicchana), SUY ĐẠT  (santīraṇa)…v…v… thì gọi là 

KHÁCH QUAN (vīthi). 

*Nên nhớ, HỮU PHẦN THỤ ĐỘNG (bhavaṅga, hay TĨNH) là 

một trong NHỮNG TÂM QUẢ (vipāka citta). Nó «khởi sinh» 

sau chập tâm (citta khaṇa) CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi citta), 

và đồng loại với chập tâm này. Nó cũng là chập tâm hướng Ý 

MÔN (maṇo dvāra āvajjana). 

*Những chập tâm HỮU PHẦN (bhavaṅga) thì «có mặt» suốt 

kiếp sống của một con người nói riêng, và của tất cả chúng sanh 

nói chung. -Nếu không muốn nói là “suốt tất cả vô số vòng luân 

hồi” (saṃsāra). 

<>Các chập sát-na tâm HỮU PHẦN (bhavaṅga khaṇa) có thể 

xem như «VÙNG ĐỆM», vì NÓ «luôn luôn tự động hiện diện 

xen kẽ» giữa 2 điểm chấm dứt (cuti) và phát sinh (upajjati) của 



231 

 

những CHẬP SÁT-NA TÂM (citta khaṇa) khác, trong tất cả 

loại CHU TRÌNH TÂM (sabba citta vīthi). 

<>Và “các điểm đệm” (sandhi) có tên là “HỮU PHẦN” 

(bhavaṅga) ấy, thì thường khi khởi đầu bằng nhiều hơn «một 

chập sát-na» (citta khaṇa), tùy theo tình trạng của «cảnh chạm 

vào tâm» là LỚN (atimahanta = mạnh), NHỎ (mahanta = yêu), 

RÕ (avibhūta) hay MỜ (bhūta).  

<>Từ đó, có những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) với các 

HIỆU LỰC (vāra) khác nhau, như khó quên, dễ quên, khó nhớ, 

dễ nhớ…v…v…. 

<>Trên nguyên tắc, thì «các chập sát-na hộ kiếp» hay “hữu 

phần” (bhavaṅga khaṇa) luôn luôn tự động phát sinh, vào đầu 

hay vào giữa những CHẬP SÁT-NA TÂM (citta khaṇa) tiếp 

theo, và vào điểm chót mỗi CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi).  

<>«PHẬN SỰ» (kicca) muôn đời của HỮU PHẦN hay HỘ 

KIẾP (bhavaṅga) là kéo dài DÒNG sinh mệnh, khi nào THAM 

(lobha), SÂN (dosa), SI (moha) còn bám chặt trong TÂM (citta) 

mỗi chúng sanh, để tự tạo sự luân hồi…bất tận. 



232 

 

<>Hai từ ngữ chế định «CHỦ QUAN» (vīthivimutta citta) và 

«KHÁCH QUAN» (vīthi citta) được nêu ra trên đây, ám chỉ 2 

trường hợp đặc biệt, là : 

*Thứ nhất, “CHỦ QUAN” ám chỉ những chập sát-na (khaṇa) 

vốn đã “CÓ SẴN” hay “ĐỘC LẬP”, tự động hiện diện xen kẽ 

(vimutta), “một cách thụ động và đương nhiên”, không tùy 

thuộc vào trần cảnh. Chúng thuộc về ngoại lộ (vīthivimutta), vì 

chẳng phát sinh không thông qua NGŨ MÔN (pañca-dvāra).  

-Thứ hai, “KHÁCH QUAN” (vīthi) ám chỉ các «chập sát-na 

TÂM hoạt động» thuộc BẢN CHẤT TÍCH CỰC, có “phần 

hành” (kicca) rõ rệt trong pháp hành. 

-Nhưng dù là CHỦ QUAN (vīthivimutta) hay KHÁCH QUAN 

(vīthi), mỗi CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) đều phải đầu tiên, 

trải qua 3 «giai đoạn» (candakalā) là : 

1/ĐÃ TRÔI QUA (atīta),  

2/BỊ RUNG ĐỘNG (calana), và  

3/CHUYỂN CÁCH (upaccheda). 

*Rồi những“chập sát-na tâm (citta khaṇa) khác tiếp theo, sẽ 

phải tùy duyên hệ (paṭṭhāna) giữa nhau mà sinh và diệt.  



233 

 

*Những chập sát-na (khaṇa) từ HƯỚNG MÔN (āvajjana) về 

sau, thì đồng thời cũng là những YẾU TỐ tích cực, để thành lập 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi). -Vì chúng là các THÀNH 

PHẦN thuộc nội lộ (vīthi), bỡi sự phát sinh của chúng luôn luôn 

do NGŨ MÔN (pañca dvāra).  

<>Đó là các “chập sát-na” (khaṇa) : 

1/«Hướng môn», tức là “hướng tới” cái BIẾT tại 1 trong 5 cửa 

(dvāra viññāna  āvajjana), và làm “tiền hành” cho… 

2/«Tiếp thâu» (sampaṭicchana).  

3/«Suy đạt» (santīraṇa),  

4/«Đoán định» (voṭṭhappana),  

5/«Đổng tốc 1» (=javana 1), ấn tượng 1 lần (tối thiểu). 

6/«Đổng tốc 2» (=javana 2), ấn tượng 2 lần. 

7/«Đổng tốc 3» (=javana 3), ấn tượng 3 lần. 

8/«Đổng tốc 4» (=javana 4), ấn tượng 4 lần. 

9/«Đổng tốc 5» (=javana 5), ấn tượng 5 lần. 

10/«Đổng tốc 6» (=javana 6), ấn tượng 6 lần. 

11/«Đổng tốc 7» (=javana 7), ấn tượng 7 lần (tối đa). 



234 

 

12/«Đăng ký» (tadālambana), hay “ghi chép”. 

13/«Chấm dứt» (cuti), hay “cuối dòng”.  

14/«Tự động chuyển tiếp» (paṭisandhi). 

-Đây là “14 chức năng” của những chập sát-na tâm (citta 

khaṇa), phát sinh có ĐIỀU KIỆN (tức là có “phần hành”), hay 

còn gọi là “KHÁCH QUAN”. 

<>Khi TÂM có “bản chất” CHỦ QUAN (vīthivimutta citta) và 

TÂM có “bản chất KHÁCH QUAN (vīthi citta), cùng vận hành 

trong 1 CHU TRÌNH (citta vīthi), thì CHÚNG có tất cả 17 

HOẠT ĐỘNG, như đã nói trên. -Nhưng chúng chỉ biểu lộ dưới 

14 chức năng (kicca) nòng cốt. 

*** 

«TUỔI THỌ» của DANH PHÁP và SẮC PHÁP. 

<>TUỔI THỌ (āyu=jīvita) của DANH PHÁP (nāma dhammā) 

là tuổi thọ của TÂM (citta), hay của «năng lực tồn tại do 

“TINH THẦN” (maṇo). 

<>TUỔI THỌ của SẮC PHÁP (rūpa dhammā) là tuổi thọ của 

“nhục thân”, -hay nói theo ngôn ngữ của “Triết học A-tỳ-đạt-



235 

 

ma” (Abhidhamma), là “TUỔI THỌ của vật chất y sinh» 

(upādāya rūpa). -Đó là “thời hạn sống của THỂ XÁC” (āyu).  

-Đúng hơn, «TUỔI THỌ của SẮC PHÁP là TUỔI THỌ của các 

phần tử nhỏ nhất trong THÂN THỂ (kāya) sinh động vật». Gọi 

là tế bào (kuṭi=khuddakagabbha). 

<>Thực ra, TUỔI thọ của TÂM (citta) thì rất ngắn. -«Chiều 

dài» của NÓ chỉ là 1 «chập sát-na tâm» (citta khaṇa), gồm 3 

“tiểu sát-na thời gian”, khoảng 1 phần 1000 của giây.  

*Nhưng “tuổi thọ” của “tâm hành” thì dài hơn, gồm “17 chập 

sáy-na” (khaṇa) hay “1 chu trình” (vīthi). 

-Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) trong nhà Phật, «đơn vị 

thời gian ngắn nhất của vạn vật» là «tiểu sát-na» (cūla khaṇa), 

tưởng tượng chừng 1/3000 giây.  

-Và 1 «chập sát-na tâm» (citta khaṇa) thì bằng 3 «tiểu sát-na 

thời gian» (cūla khaṇa kāla). Do đó, chúng ta có thể tạm ước 

lượng “TUỔI THỌ” (āyu) của mỗi “CHẬP TÂM”, chỉ bằng 1 

phần 1000 giây», như đã ghi. 

*Trong mỗi «đơn vị sát-na tâm ngắn ngủi» ấy, có : 

       - 1 «tiểu sát-na thời gian» để TÂM SINH (uppāda),  



236 

 

       - 1 «tiểu sát-na thời gian» để TÂM TRỤ (ṭhiti), và  

       - 1 «tiểu sát-na thời gian» để TÂM DIỆT (bhaṅga).  

*Cả 3 tiểu sát-na thời gian (ticūla khaṇāni) nầy hợp lại, tạo 

thành 1 đơn vị sinh tồn trong CHU TRÌNH tâm thức, gọi tắc là 

«chập sát-na tâm» (citta khaṇa). 

<>Nhưng TUỔI THỌ của SẮC PHÁP hay của VẬT CHẤT 

(rūpa) thì lâu hơn. Nó kéo dài đến 17 chập sát-na tâm. -Theo 

cách trình bày như sau : 

-Một chập sát-na tâm thức gồm 1 tiểu sát-na thời gian để 

“SANH”, 1 tiểu sát-na thời gian để “TỒN TẠI”, và 1 tiểu sát-

na thời gian để DIỆT.  

*Mà “tuổi thọ của sắc pháp được biết” thì kéo sài đến 17 chập 

sát-na tâm (citta khaṇa).-Do đó, mọi sắc pháp (rūpa dhamma) 

sẽ «tồn tại» trong TÂM, xuyên qua 49 tiểu sát-na thời gian 

(culla kāla khaṇa).  

-Nói cách khác, TUỔI THỌ của SẮC PHÁP, kéo dài bằng 17 

«chập sát-na tâm», và mỗi chập sát-na tâm gồm “3 điểm” 

(SINH (upāda), TRỤ (ṭhiti), và DIỆT (bhaṅga). Như vậy, TUỔI 

THỌ của SẮC PHÁP là tích số của bài toán 17 x 3, tức là gồm 

51 tiểu sát-na thời gian trừ ra 2 tiểu sát-na đầu và đuôi, còn 49. 



237 

 

*** 

Lược giải CHU TRÌNH TÂM ở NGŨ MÔN 

(Pañca dvāra citta vīthi saṅkhepa). 

-Lấy NHÃN MÔN (cakkhu dvāra) làm ví dụ : 

<>Đầu tiên là “dòng HỮU PHẦN” hay “dòng HỘ KIẾP” 

(bhavaṅga), trôi chảy một cách yên lặng, đồng tốc độ, bằng 

phẳng, không có ngoại hay nội cảnh (ālambana), làm cho rung 

động (calana), gợn sóng, chuyển cách (upaccheda)… ». 

*Nhưng khi một «cảnh vật bên ngoài» ngẫu nhiên «rơi vào xúc 

trường» (phassa) của THỊ GIÁC (cakkhu viññāna), hay có «cái 

gì đó» thuộc ngoại trần, “khuấy động” dòng HỮU PHẦN 

(bhavaṅga) xuyên qua THỊ GIÁC, để tiếp theo làm cho Ý MÔN 

(maṇo dvāra = bhavaṅga) sẽ «bị kích thích»…thì có “rung 

động” (calana) và “chuyển cách” (upaccheda).  

-Thời gian hiện ra của đối tượng thì rất ngắn, “chiếm” 1 đơn vị 

sát-na trong CHU TRÌNH TÂM» (citta khaṇa), gọi là «chập 

sát-na hữu phần đã qua» (atīta bhavaṅga), trước khi DÒNG 

HỮU PHẦN (hay Ý MÔN trong HỘ KIẾP) bị ảnh hưởng. 



238 

 

-Kế đó, có 2 «chập sát-na tâm» khác (citta khaṇa), gọi là «sát-

na hữu phần rung động» (calana bhavaṅga), và «sát-na hữu 

phần chuyển cách» (upaccheda bhavaṅga).  

*«Chuyển cách» (upaccheda) ám chỉ rằng «dòng HỮU PHẦN 

chẳng còn như cũ, và cũng không thể tức khắc biến ra cái khác, 

mà phải nhanh chóng vận hành, để đi vào tình trạng hết còn 

như trước». -Vì nó đã bị “gợn sóng” (calana) !  

-Có sách gọi «chập sát-na hữu phần chuyển cách» (bhavaṅga 

upaccheda) là «chập sát-na hữu phần dứt tịnh». 

*Ba chập sát-na đầu, gồm đã qua (atīta), rung động (calana), và 

chuyển cách (upaccheda) chính là «3 chập sát-na» CĂN BẢN 

và TỐI THIỂU của «tâm hữu phần» (bhavaṅga). 

*Kế đó là sự phát sinh của «chập sát-na tâm hướng môn» 

(dvāra āvajjana), phóng tới 1 trong 5 căn môn. -Ví dụ ở đây là 

nhãn môn (cakkhu dvāra). 

*Sau «chập sát-na hướng nhãn môn» (cakkhu dvāra āvajjana), 

thì đến «chập sát-na tâm tiếp thâu» (sampaṭicchana khaṇa) 

phát sinh và vận hành. 



239 

 

*Sau «chập sát-na tiếp thâu» (sampaṭicchana) là đến «chập 

sát-na tâm suy đạt» (santīraṇa) phát sinh, để phản chiếu vào 

TẬP KHÍ (khandha). 

*Sau «chập sát-na suy đạt» (santīraṇa), là đến «chập sát-na 

tâm đoán định» sinh lên (voṭṭhappana), để qui nạp dựa theo 

hình ảnh cũ cũ (naya maṇorañjaka).  

*Và sau «chập sát-na đoán định» (voṭṭhappana), là «7 chập 

sát-na tâm đổng tốc» (javana) lần lượt phát sinh. -«ĐỔNG 

TỐC» ám chỉ «lực của bánh trớn», lập lại ẤN TƯỢNG do 

CẢNH (ālambana) tối đa là 7 lần, tùy HÌNH ẢNH (vāra) của 

CẢNH (ālambana), mạnh (mahanta) hay yếu (paritta), sẽ cho 

KÝ ỨC (anussaraṇa=saṭi) rõ (pasanna) hay mờ (upākaṭa). 

*Kế đó là «chập sát-na đăng ký» (tadālambana khaṇa), ghi 

chép ấn tượng mới hòa với cũ (maṇorañjaka), vừa trải nghiệm 

vào tiềm thức (anussaraṇa). 

*Sau cùng là 2 «chập sát-na», là kết thúc» (cuti), và «chuyển 

tiếp» (paṭisandhi), để hoàn tất rồi tự động rơi vào “DÒNG HỮU 

PHẦN (bhavaṅga). 

*** 



240 

 

<>Thử ôn lại «17 chập sát-na» (khaṇa) trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), xuyên qua THỊ GIÁC (Cakkhu viññāna) : 

1/Chập sát-na hữu phần đã qua (bhavaṅga atīta khaṇa),  

2/Chập sát-na hữu phần rung động (bhavaṅga calana khaṇa),  

3/Chập sát-na hữu phần chuyển cách (bhavaṅga upaccheda 

khaṇa),  

4/Chập sát-na tâm hướng môn (dvāra āvajjana khaṇa),  

5/Chập sát-na tâm tiếp thâu (sampaṭticchana khaṇa),  

6/Chập sát-na tâm suy đạt (santīraṇa khaṇa),  

7/Chập sát-na tâm đoán định (voṭṭhappana khaṇa),  

8/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ nhất (javana khaṇa 1),  

9/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ hai (javana khaṇa 2),     

10/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ ba (javana khaṇa 3),     

11/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ tư (javana khaṇa 4),  

12/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ năm (javana khaṇa 5), 

13/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ sáu (javana khaṇa 6),   

14/Chập sát-na tâm đổng tốc thứ bảy (javana khaṇa 7),   



241 

 

15/Chập sát-na tâm đăng ký (tadālambana khaṇa),  

16/Chập sát-na tâm hết đà hay chấm dứt (cuti khaṇa),  

17/Chập sát-na tâm chuyển tiếp (paṭisandhi khaṇa). 

-Có sách nói «chập nát-na tâm ĐĂNG KÝ (tadālambana khaṇa) 

phải cần đến 2 sát-na, để kết thúc 1 CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), trước khi chìm vào dòng HỘ KIẾP (bhavacga)», là ám 

chỉ «2 chập tâm» gồm “1” của chính nó và “1” của chập tâm 

thứ 16 (=châm dứt) . 

<>Rồi «chu trình tâm» (citta vīthi) sau khi hết đà (cuti), sẽ rơi 

vào dòng HỮU PHẦN thụ động (bhavaṅga) hay «dòng sinh 

mệnh» như trước, bỡi CHẬP SÁT-NA (khaṇa) gọi là CHUYỂN 

TIẾP (paṭisandhi). 

*Trên đây là 1 thí dụ dùng CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 

xuyên qua NHÃN MÔN (cakkhu dvāra), với ĐẦY ĐỦ 17 chập 

sát-na tâm (khaṇa), «mô tả» HÌNH ẢNH của ĐỐI TƯỢNG 

(hay của ngoại cảnh=ālambana), được ghi nhận RẤT LỚN 

(atimahanta) hay RẤT RÕ RÀNG trong ký ức. 

*Tương tự như thế, những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xảy 

ra ở 4 căn môn kia, như NHĨ MÔN (sota dvāra), TỶ MÔN 

(ghāna dvāra), THIỆT MÔN (jīvhā dvāra), và THÂN MÔN 



242 

 

(kāya dvāra), với tiến trình ĐẦY ĐỦ 17 chập sát-na (khaṇa), 

cũng ghi lại HÌNH ẢNH của ĐỐI TƯỢNG (hay của NGOẠI 

CẢNH=ālambana), một cách RẤT RÕ RÀNG (atimahanta) 

trong trí nhớ.  

-Khi trình bày, chúng ta chỉ bỏ nhóm chữ «chập sát-na tâm 

hướng nhãn môn» (cakkhu dvāra āvajjana), ở vị trí số 4 trong 

17 chập sát-na thuộc CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi) ấy, và thay 

thế vào đó bằng một trong các nhóm chữ, ám chỉ 4 «chập sát-

na tâm hướng môn» kia, là : 

«……….hướng NHĨ MÔN» (sota dvāra āvajjana), 

«……….hướng TỶ MÔN» (ghāna dvāra āvajjana), 

«……….hướng THIỆT MÔN (jīvhā dvāra āvajjana), và… 

«……….hướng THÂN MÔN (kāya dvāra āvajjana). 

<>Trên đây là trường hợp những CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), bắt đầu và chấm 

dứt với đầy đủ 17 CHẬP SÁT-NA (khaṇa), có hình ảnh RẤT 

LỚN (atimahanta), và hiệu lực đối với tâm rất mạnh, sẽ được 

ĐĂNG KÝ vào ký ức một cách RẤT RÕ RÀNG (atipasanna).  

*Tiếng Pāḷī gọi “HIỆU LỰC” ấy là «Tadālambana vāra». 



243 

 

<>Còn trường hợp những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 

xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra) cũng bắt đầu và chấm dứt 

với 17 CHẬP SÁT-NA (khaṇa), nhưng hình ảnh của NGOẠI 

TRẦN hiện đến xuyên qua 5 giác quan, và đập vào «dòng chảy 

HỮU PHẦN», chỉ được tạm gọi là «LỚN» (mahanta), hay ít 

mạnh mẽ, rồi được “RƠI RỚT” vào ký ức, một cách KÉM RÕ 

RÀNG, thì NÓ chỉ “kết thúc” ở chập sát-na ĐỔNG TỐC. -

Tiếng Pāḷī gọi là «javana vāra». 

<>Hay một loại CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) khác, xuyên 

qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), tuy vẫn “vận hành” trong số «17 

CHẬP SÁT-NA» (citta khaṇa), nhưng hình ảnh của NGOẠI 

TRẦN (ālambana) đập vào dòng “HỮU PHẦN” hay “HỘ 

KIẾP” (bhavaṅga) thuộc loại NHỎ (paritta), thì NÓ sẽ tự kết 

thúc ở chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH, không thể tồn tại đến cùng.  

*Tiếng Pāḷī gọi loại nầy là «voṭṭhappana vāra”. 

<>Một loại CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) khác nữa, cũng 

xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), tuy vẫn “vận hành” trong 

số “17 CHẬP SÁT-NA” (citta khaṇa), nhưng hình ảnh của 

NGOẠI TRẦN (ālambana) đập vào dòng “HỮU PHẦN” hay 

“HỘ KIẾP” (bhavaṅga) thuộc loại QUÁ NHỎ (atiparitta), thì 

NÓ sẽ tự kết thúc ở chập sát-na  SUY ĐẠT (santīraṇa).  



244 

 

*Tiếng Pāḷī gọi loại nầy là “mogha vāra”, dịch là “thiểu dụng”. 

<>Lý do, vì những HÌNH ẢNH của NGOẠI TRẦN (ālambana) 

thuộc loại «NHỎ» (paritta) hay «QUÁ NHỎ» (atiparitta), «đối 

với HỮU PHẦN» (bhavaṅga), ngay từ đầu đã YẾU hay QÚA 

YẾU, nên NÓ «phải mất» khá nhiều «chập sát-na tiêu cực hữu 

phần TRÔI QUA» (atīta), mới RUNG ĐỘNG nổi (calana), để 

có thể CHUYỂN CÁCH (upaccheda), trong dòng chảy HỮU 

PHẦN hay “SINH MỆNH” (bhavaṅga).  

-Nghĩa là CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) phải luôn luôn cần 

đến «3 giai đoạn» gồm ĐÃ QUA (atīta), RUNG ĐỘNG 

(Ccalana), và CHUYỂN CÁCH (upaccheda) mới có thể đi tới. 

*Nếu 1 CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(Pañca dvāra), mà không đủ sức lưu lại ẤN TƯỢNG trong dòng 

HỮU PHẦN (bhavaṅga), rồi sau đó CHẲNG LẬP LẠI, thì 

không bao giờ có PHÁP CẢNH (dhammālambana) hay TÂM 

CẢNH (citta ālambana). 

CẦN NHỚ : 

 <>Phần hành của «Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH» (voṭṭhappana) 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), đã được Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) xếp loại  



245 

 

tương đương với phần hành (kicca) của «chập sát-na TÂM» ở 

«Ý THỨC MÔN» (maṇo viññāna dvāra), trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi) xuyên qua «giác quan thứ sáu».  

*Những HÌNH ẢNH mà chúng ta thấy, nghe, ngửi, nếm, 

sờ…trong cuộc sống hằng ngày, cũng có thể trở thành ẤN 

TƯỢNG (maṇorañjaka) trong sự SUY TƯỞNG (saṅkappa) hay 

trong GIẤC MƠ (supina). -Mời quí vị xem lại bản vẽ «Lược đồ 

CHU TRÌNH TÂM» (Citta vīthi). 

CHU TRÌNH TÂM NỐI ĐUÔI. 

<>Sau NGŨ MÔN (pañcadvāra) là Ý MÔN (maṇodvāra) 

“Chu trình tâm NỐI ĐUÔI” (sandhi) là “một liên hành chuỗi 

tâm lộ” đi sau những chu trình tâm xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra citta vīthi) có cảnh RẤT LỚN (atimahanta). -Nó 

có thể xem là “sự hỗn hợp” (missita) của 2 loại chu trình tâm 

(citta vīthi), xuyên qua ngũ môn (pañca dvāra), và chu trình 

tâm xuyên qua ý môn (maṇo dvāra vīthi). 

<>Khi chúng ta nói “tôi thấy một hoa sen”, thì trước tiên hình 

dạng “nổi bậc nhất” của hoa sen đó, đã đi vào “vùng nắm bắt” 

của THỊ GIÁC (cakkhu viññāna), với CẢNH rất lớn 

(atimahanta), tức là VẬN HÀNH của chu trình tâm NHÃN 



246 

 

MÔN (cakkhu dvāra citta vīthi), phải xảy ra và gồm 17 chập 

sát-na đầy đủ (citta khaṇa).  

-Nhưng “chu trình tâm nhãn môn” (cakkhudvāra cittavīthi) nầy 

kết thúc rất nhanh. Khi nó “diệt đi” (cuti), thì tình trạng qui nạp 

ở cuối CHU TRNH TÂM (cittavīthi) ấy, chúng ta vẫn chưa biết 

“đó là hoa sen”, mà chúng ta chỉ thấy “một đối tượng” 

(ālambana) khá rõ ràng. -Nó như cái thành tố đầu tiên trong 

nhiều thành tố, để được “tập hợp” và “cô đọng”. 

-Nghĩa là sau đó, có một loại chu trình tâm thứ nhất xuyên qua 

Ý MÔN, tức khắc sanh lên, và lấy “đối tượng quá khứ” (atīta) 

làm CẢNH RÕ (pasannālambana) để vận hành (kicca).  

-Rồi nó được nối đuôi (sandhi) bỡi một hay nhiều SÁT-NA 

ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) của «chu trình tâm» thứ hai, cũng 

xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), để “gom lại” và lấy cái “tổng 

thể” (samūha) của chu trình tâm thứ nhất (xuyên qua ý môn) 

làm cảnh (ālambana).  

-Tiếp theo, là «chu trình tâm xuyên qua ý môn thứ ba», phối 

hợp 2 chu trình tâm trước (xuyên qua ý môn), để cho ra một 

hình ảnh (độc dạng hay đa dạng) thuộc về sắc pháp (Rūpa 

dhamma) trong “hỗn hợp” đó. -Nhưng danh pháp (Nāma 

dhamma) thì vẫn chưa được “thiết lập”.  



247 

 

-Và chu trình tâm xuyên qua Ý MÔN thứ tư tự động phát sinh. 

Nó dựa vào những trải nghiệm cũ (nơi tiềm thức), để «phối 

hợp» hội đủ yếu tố qui nạp, rồi “chế tác khái niệm” (paññatti) 

và “xác định tên gọi đã từng dùng” (voṭṭhappana), thuộc về 

DANH PHÁP (nāma dhamma) và SẮC PHÁP (rūpa dhamma), 

làm cho chúng ta thấy và biết “đó là một hoa sen”, hay một 

cảnh vật cụ thể gì đó. 

*Nghĩa là, các “CHU TRÌNH TAM NỐI ĐUÔI” (sandhi citta 

vīthi) bắt đầu từ nhãn môn (cakkhu dvāra) 1 lần, rồi tiếp tục 

bằng ý môn (maṇo dvāra) 4 lần. Và đối với các giác quan còn 

lại, như tai, mũi, lưỡi, thân, cũng tương tự thế !  

-Và câu nói “Sau chu trình tâm xuyên qua NGŨ MÔN (Pañca 

dvāra), với cảnh rất lớn (Atimahanta), có ít nhất 4 chu trình 

tâm xuyên qua Ý MÔN (Manodvāra)”, vừa được trình bày. 

*** 

Vắn tắc ở NHÃN MÔN : 

<>“Sự thấy hoa sen” là “1 HỔN HỢP” theo “dạng xâu chuỗi” 

của 5 chu trình tâm, gồm 1 CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) 

xuyên qua ngũ môn (Pañca dvāra), cộng với «4 chu trình tâm» 



248 

 

nối đuôi (sandhi citta vīthi) xuyên qua ý môn (maṇo dvāra), -có 

thể được ôn lại, như sau : 

-Một chu trình tâm (citta vīthi) xuyên qua nhãn môn (cakkhu 

dvāra), với cảnh RẤT LỚN (atimahanta ālambana), chứa đầy đủ 

17 chập sát-na (khaṇa), đến giai đoạn ĐĂNG KÝ 

(tadālambana) và tận dòng (cuti)... 

-Một chu trình tâm (citta vīthi) thứ nhất (pathama), xuyên qua 

ý môn (maṇo dvāra) “bắt cảnh nổi bật và tự nhiên là quá khứ” 

(atīta) thuộc NHÃN MÔN làm “đối tượng” (ālambana). Ấy là 

hình ảnh của SẮC PHÁP. 

-Một chu trình tâm (citta vīthi) thứ hai (dutiya), xuyên qua ý 

môn (maṇo dvāra) “bắt cảnh tổng thể” (samūha=nổi bật hay 

kém nổi bậc đã qua) thuộc NHÃN MÔN (cakkhu-dvāra) làm 

“đối tượng” (ālambana), -gọi là sơ khái niệm. 

-Một chu trình tâm (citta vīthi) thứ ba (tatiya), xuyên qua ý môn 

(mano dvāra) “bắt toàn khối vật chất” hay “sắc pháp đệ nhất 

đế” (paramattha rūpa) thuộc quá khứ NHÃN MÔN làm “đối 

tượng” (ālambana), -gọi là hội tụ khái niệm. 

-Một chu trình tâm (citta vīthi) thứ tư (catuṭṭhī), xuyên qua ý 

môn (maṇo dvāra) “qui nạp” sắc pháp và danh pháp (=ký ức), 



249 

 

rồi ấn định cái tên “HOA SEN”, phát sinh và xác định “khái 

niệm” (paññatti), -gọi là khái niệm kiên cố. 

*Như vậy, “SỰ THẤY HOA SEN” là là kết quả của tổng hợp 

5 chuỗi chu trình tâm, gồm 1 CHU TRÌNH TÂM xuyên qua 

NHÃN MÔN (cakkhu dvāra citta vīthi) cộng với 4 CHU TRÌNH 

TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra citta vīthi) diễn tiến nối 

đuôi nhau (sandhi).  

-Chúng ta có thể “phân biệt danh sắc” (nāma-rūpa), theo “đệ 

nhất nghĩa đế” (paramattha), tức là “tự nhiên” (paramattha = 

như thị), hay theo “khái niệm” (paññatti = chế định), nhờ hỗn 

hợp 5 chu trình tâm nối đuôi nầy. 

*Đệ nhất nghĩa đế (paramattha) thì không có thiên kiến (diṭṭhi), 

không bị tham sân si, hay VÔ MINH (avijjā) bao phủ, che áng. 

Còn chế định (paññatti) thì ngược lại. 

ĐIỂM QUAN TRỌNG. 

<>Vấn đề đáng chú ý tiếp theo, là sự CAN THIỆP của «HIỆN 

DUYÊN» (paccayuppanna) hay của «TƯƠNG QUAN THỰC 

TẠI» vào CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi).  

-Bỡi vì các «CHẬP SÁT-NA ĐỔNG TỐC» (javana khaṇa) có 

thể bị ảnh hưởng do các CHẬP SÁT-NA đi trước, là «đoán 



250 

 

định» (voṭṭhappana), «suy đạt» (santīraṇa), và «tiếp thâu» 

(sampaṭicchana), gọi là TIỀN CẬN DUYÊN (pure paccaya). 

<>Nhóm từ “TIỀN CẬN DUYÊN” ám chỉ rằng, -tuy cùng nằm 

trong một CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), cùng vận hành qua 

5 GIÁC QUAN (pañca dvāra), nhưng «đối tượng liên quan đến 

thời gian» (kāla ālambana) thì khác (añña). 

*3 CHẬP SÁT-NA (khaṇa) khởi đầu, là 1/«hữu phần vừa qua» 

(atīta bhavaṅga), 2/«hữu phần rung động» (bhavaṅga calana), 

và 3/«hữu phần chuyển cách» (bhavaṅga upaccheda), thì luôn 

luôn “bắt” ĐỐI TƯỢNG quá khứ, như : 

-1/CẢNH NGHIỆP (kamma ālambana) đã làm,  

-2/CẢNH VẬT DỤNG (kamma nimitta ālambana) đã dùng,  

-3/Và CẢNH QUẢ BÁO (gati nimitta ālambana), hậu quả tất 

nhiên của việc (kamma) đã thực hiện.  

*Còn các CHẬP SÁT-NA (khaṇa) “HẬU CẬN DUYÊN” 

(pacchā paccaya) sau đó, là «hướng môn» (āvajjana), «tiếp 

thâu» (sampaṭicchana), «suy đạt» (santīrana), «đoán định» 

(voṭṭhappana), «đổng tốc» (javana), «đăng ký» (tadālambana), 

«chấm dứt» (cuti), và «chuyển tiếp» (paṭisandhi) thì….“bắt” 

ĐỐI TƯỢNG  (ālambana) thuộc thời hiện tại trong cuộc sống.  



251 

 

-Xin nhắc lại câu «ngạn ngữ quan trọng» trong văn bản Pāḷī, 

thuộc ABHIDHAMMA (Vi Diệu Pháp), là “yoniso 

maṇasikāra” tạm dịch là “khéo léo tác ý”.  

*Nhưng «nội dung tâm thức» của của nhóm chữ “yoṇiso 

maṇasikāra” nầy, vốn ám chỉ «khuynh hướng thuận với tâm 

quả» (vipāka citta), tức là «thiện» (kusala),  hay thuận với tâm 

bẩm sinh (ahetuka citta), chứ không hẳn là «sự chọn tốt một 

cách hành động», để chủ quan gọi là «khéo léo tác ý».  

-Và “yoṇiso maṇasikāra” cũng có nghĩa là “thái độ TỐT tất 

nhiên, đúng theo luật nhân duyên quả thuộc loại THIỆN 

(kusala) trong Phật giáo”, KHI TÂM THỨC ĐỐI DIỆN VỚI 

MỘT CẢNH, -chứ không phải là “thái độ TỐT ngẫu nhiên”, do 

«khép léo chọn lựa» theo «ý» tham muốn ! 

<>Thử nêu cả 2 trường hợp : 

“Yoṇniso manasikāra” = Có khéo léo, tác ý TỐT (Kusala), và 

“Ayoṇiso manasikāra” = Vô khéo léo, tác ý XẤU (Akusala). 

-Nếu TÂM QUẢ (vipāka citta) chính là «tính tự động» thì trong 

QUẢ BẤT THIỆN (akusala vipāka) không thể nào có «khả năng 

chọn lựa», gọi là KHÉO LÉO TÁC Ý «tốt» được ! 



252 

 

*Ngoài ra, “nghĩa lý” của 2 nhóm từ ngữ “chu trình tâm chủ 

quan” (citta-vīthivimutta) và “chu trình tâm khách quan” 

(citta-vīthi) cũng rất có thể bị hiểu nhầm, hay lẫn lộn.  

*Theo Phật học : 

-CHU TRÌNH TÂM CHỦ QUAN (citta-vīthivimutta), ám chỉ 

“những pháp có trước, tự nhiên”, hằng tự phát sinh, không tùy 

thuộc vào điều kiện.  

-CHU TRÌNH KHÁCH QUAN (citta-vīthi) ám chỉ “những 

pháp có sau, thụ động”, tùy thuộc vào các điều kiện trong duyên 

hệ «tâm cảnh», thuộc khung cộng nghiệp. 

*Như đã nói qua trong một đoạn trước, các CHẬP SÁT-NA 

TÂM (citta khaṇa), từ hữu phần (bhavaṅga), đến chấm dứt 

(cuti), và chuyển tiếp (paṭisandhi) là 3 “chập sát-na chủ quan” 

(tự nhiên, ngoại lộ). -Còn những “chập sát-na” khác là “các 

chập sát-na khách quan” (nội lộ). 

<>Còn «khuynh hướng thuận với tâm quả» (yoniso 

manasikāra) ở đây tức là QUAN NIỆM sẵn có, hay «tập khí tư 

tưởng» (=thành kiến tốt hay xấu) trong mỗi người, đối với 

NGOẠI CẢNH hay NỘI CẢNH, khi chúng đập vào “dòng 



253 

 

HỮU PHẦN” (bhavaṅga), trong CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), suốt thời hiện tại (paccuppanna citta vīthi). 

<>Khi một CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) trôi chảy liên tục, 

nơi thân TỨ ĐẠI (catu mahādhātu kāya) của một động vật (nhất 

là con người), trong DỤC GIỚI (kāma loka), thì 5 TRẦN 

CẢNH (pañca kāmālambanāni), là SẮC (rūpa), THINH 

(sadda), HƯƠNG (gandha), VỊ (rasa), và XÚC (phoṭṭhappa), -

đồng thời với 1 TÂM CẢNH TƯ DUY (saṅkappālambana), cấu 

kết với 3 nhân bất thiện THAM (lobha), SÂN (dosa), SI (moha), 

hay cấu kết với 3 nhân thiện VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN 

(adosa, và VÔ SI (amoha)…phải có «khuynh hướng thuận với 

chúng», tức là THUẬN với TÂM QUẢ (vipāka citta), hay tâm 

“bẩm sinh» (=ahetuka citta) xấu hay tốt nào đó. 

*Nếu “THÁI ĐỘ TẤT NHIÊN” phát sinh từ “nhân duyên quả 

là THIỆN”, thì CÓ “khéo léo (hay thuận với) tác ý” (yoniso 

maṇasikāra), và ĐỔNG TỐC (javana) cũng sẽ là lành mạnh, 

THIỆN (kusala). 

*Nếu “THÁI ĐỘ TẤT NHIÊN” phát sinh từ “nhân duyên quả 

là BẤT THIỆN” (akusala), thì KHÔNG CÓ “khéo léo (hay 

nghịch với) tác ý” (ayoniso maṇasikāra), và ĐỔNG TỐC 

(javana) cũng sẽ là BẤT THIỆN (akusala). 



254 

 

<>THÁI ĐỘ TẤT NHIÊN ở đây, được hiểu là do tâm quả 

(vipāka citta), có thể được “biểu lộ rõ rệt”, bỡi 1 trong 3 chập 

sát-na (khaṇa), là HƯỚNG MÔN (āvajjana), TIẾP THÂU 

(sampaṭicchana), và SUY ĐẠT (santīraṇa). 

-Tóm lại, “YOṆISO MAṆASIKᾹRA” tạm dịch là «khéo léo tác 

ý» cần được «kiến giải» như thế ! Chúng ta chỉ cần học và nhớ 

kỹ Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), thì biết ! 

<>Ngoài ra, xin nhắc lại rằng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) 

đã nêu ra 3 khuynh hướng cố hữu của một người phàm tục 

(puthujjana), trong suốt đời sống cũng như khi chết, là : 

1/Khuynh hướng nghĩ đến và nhìn thấy, những việc ĐÃ LÀM 

(tốt hay xấu), HẰNG NGÀY (kamma=nghiệp), như sinh nhai, 

chuyên môn, buôn bán, giết chóc, công thợ, cho vay, phụ tá, 

cứu giúp, sống thiện, tu hành…v…v…gọi tắc là KHUYNH 

HƯỚNG bắt cảnh nghiệp đã từng quen thuộc (kamma 

ālambanāvajjana). 

2/Khuynh hướng nghĩ đến và nhìn thấy dụng cụ hay vật liệu 

ĐÃ thường xử dùng (kamma nimitta), trong hành động tốt và 

xấu HẰNG NGÀY, như cái cày, cây cuốc, con dao, lưỡi búa, 

thú vật, cổ xe, xấp tiền, ngòi bút, văn phòng, miếu thần, tượng 

thánh, cành hoa, cuốn kinh…v…v…gọi tắc là KHUYNH 



255 

 

HƯỚNG bắt cảnh vật dụng đã từng quá quen thuộc (kamma 

nimitta ālambanāvajjana). 

3/Khuynh hướng nghĩ đến và nhìn thấy cái CHUNG KẾT hay 

ĐIỂM ĐẾN (gati-nimittāvajjana), của những việc ĐÃ làm (tốt 

hay xấu), như -tâm trạng chịu khổ của 1 sinh vật, đã và đang 

bị giết chết (=cố sát), -tâm trạng chịu khổ của 1 đối tượng, đã 

và đang bị tướt đoạt vật sở hữu (trộm cướp), -tâm trạng chịu 

khổ của 1 sinh vật khác phái, đã và đang bị cưỡng bức tình dục 

(tà dâm), -tâm trạng chịu khổ của 1 đồng loại đã bị lời lẽ lừa 

gạt (nói dối), hay -tâm trạng chịu khổ của 1 kẻ uống rượu say 

sưa, đã và đang trở thành ngu muội (say rượu)…v…v… gọi tắc 

là bắt cảnh dẫn đến hậu quả đã do mình làm (gati nimitta 

ālambana), không thể nào tránh được.  

-Đó là những CẢNH OAN TRÁI, hay CẢNH TRẢ NỢ, hoặc 

gọi là những cảnh chịu trừng phạt, như bị hành hung, bị trả 

thù, bị ngồi tù, hay bị quăng vào địa ngục…v…v… 

*Từ đó, «KHUYNH HƯỚNG THUẬN VỚI TÂM QUẢ», nói 

theo «tu từ học» là «thuận với tác ý» hay “khéo léo tác ý đương 

nhiên” (Yoṇiso manasikāra) trong mỗi PHÀM NHÂN, vốn 

«bất định» (niyata), hay…vốn lành ít và dữ nhiều, dựa trên 3 

khuynh hướng vừa nêu.  



256 

 

Diễn tả một cách khác là : 

1/Tâm thức «bám chặc vào SỰ VIỆC», nhận HÀNH ĐỘNG 

(Kamma) làm ĐỐI TƯỢNG (ālambana), hay khuynh hướng 

bắt CẢNH NGHIỆP (kamma ālambana) trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), suốt đời SỐNG và ngay khi CHẾT. 

2/Tâm thức «bám chặc vào VẬT LIỆU» (kamma nimitta), nhận 

DỤNG CỤ để hành động làm ĐỐI TƯỢNG (ālambana), hay 

khuynh hướng bắt CẢNH VẬT DỤNG (rūpa nimitta 

ālambana), trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), suốt đời 

SỐNG và ngay khi CHẾT. 

3/Tâm thức «bám chặc vào KẾT CỤC tức là NƠI ĐẾN», nhận 

HẬU QUẢ (Vipāka) của HÀNH ĐỘNG (gati nimitta), làm 

ĐỐI TƯỢNG (ālambana), hay khuynh hướng bắt CẢNH QUẢ 

(Gati nimitta=Vipāka nimitta), trong CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), suốt đời SỐNG và ngay khi CHẾT. 

<>Người phàm sắp chết thì 5 CĂN MÔN hay 5 GIÁC QUAN 

(pañca dvārā) đã bị tê liệt, chỉ có Ý MÔN (maṇo dvāra) hay 

GIÁC QUAN THỨ SÁU thì có thể “tỉnh” hay “mê”, vận hành 

trong một trạng thái bấp bênh.  



257 

 

-Và CẢNH đã qua (atītālambana) “đập vào” dòng HỮU PHẦN 

(bhavaṅga) không gì khác hơn là : 

1/NGHIỆP đã tạo (Kamma), 

2/NGHIỆP CỤ đã dùng (Kamma nimitta), và 

3/NGHIỆP BÁO (Gati nimitta) đã gây ra. 

Trường hợp ngoại lệ : 

<>Nhưng đối với PHẬT và chư THÁNH NHÂN (ariya 

puggalā), đã diệt tận THAM SÂN SI phiền não, -hay đối với 

những bậc CHÂN TU (dhammika), hằng ngày sống theo 

PHẠM HẠNH (brahmacariya), tâm tánh “lành nhiều dữ ít” 

(puggala), thì hoàn toàn khác.  

«KHUYNH HƯỚNG THUẬN VỚI TÂM SỞ» (cetasika), hay 

«khéo léo tác ý» (yoṇiso manasikāra), của những bậc thiện hạnh 

ấy, chính là HIỆU QUẢ DUY TÁC (kiriya vipāka) của «toàn 

bộ HÀNH ĐỘNG THIỆN với tâm XẢ» (upekkhā sahagata 

kusala kamma), còn gọi một cách thanh tịnh hơn, là CÔNG 

ĐỨC của BA-LA-MẬT tối thượng (paramattha pāramitā). “Ba-

la-mật” nghĩa là “đến bờ giải thoát”. 

-Những công đức ấy sẽ là “CẢNH” hay “ĐỐI TƯỢNG” 

(ālambana), để được nắm bắt trong CHU TRÌNH TÂM (citta 



258 

 

vīthi), lúc họ lâm chung. Ấy chính là LÝ DO họ được GIẢI 

THOÁT hay KHÔNG ĐỌA (sugati). 

<>Chúng tôi dài dòng «phân tích» nhóm từ «KHÉO LÉO TÁC 

Ý» (yoṇiso manasikāra), hay «KHUYNH HƯỚNG THUẬN 

VỚI TÂM QUẢ» (vipāka-citta), ra thành 2 trường hợp “thiện” 

(kusala) và “bất thiện” (akusala) như thế, cốt để qui nạp «phẩm 

tính» của «5 hay 7 CHẬP SÁT-NA ĐỔNG TỐC» (javana 

khaṇa), trong CHU TRÌNH xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra).  

-Vì CHÚNG quyết định HIỆU LỰC lành mạnh (mānāpa, 

kusala), hay không lành mạnh (amānāpa, akusala), tiến hóa 

(sugati) hay thoái hóa (duggati) của HÀNH ĐỘNG (kamma). 

*** 

SỰ THÍCH HỢP. 

<>Có «19 MẪU TÂM» (citta) thích hợp, để đóng 3 vai trò 

(kicca), là 1/“HỮU PHẦN” hay “HỘ KIẾP” (bhavaṅga), 

2/“CHẤM DỨT” hay “TỬ” (cuti), và 3/“CHUYỂN TIẾP” hay 

“TÁI TỤC” (paṭisandhi), trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 

xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra) thuộc TAM GIỚI, là :  

“2 tâm quan sát thọ XẢ” (upekkhā sahagata kāmāvacara 

santīraṇa citta),  



259 

 

“8 tâm quả DỤC GIỚI hữu nhân” (kāmāvacara sahetuka 

vipāka citta),  

“5 tâm quả SẮC GIỚI” (rūpavacara vipāka citta), và  

“4 tâm quả VÔ SẮC” (arūpa vipāka citta). 

2 + 8 +5 + 4 = 19 

*Nhưng chư PHẠM THIÊN (brahmā) trong cõi VÔ SẮC 

(arūpa loka) thì không có «ngũ quan» (thô kệch và ô trược), như 

chúng ta ở cõi DỤC (Kāma), hay như SINH LINH (vi tế) ở cõi 

SẮC (rūpa bhūmi).  

-Do dó, chúng ta phải loại bỏ «4 TÂM QUẢ trong cõi VÔ 

SẮC» (arūpāvacara vipāka citta). Số còn lại là 15. 

<>Kết quả, «3 CHẬP SÁT-NA đầu» thuộc CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), như vừa nêu 

trên, có thể là VAI TRÒ của 1 trong 15 mẫu tâm (citta) thuộc 

DỤC GIỚI (kāmā loka) và thuộc  SẮC GIỚI (rūpa loka). 

15 MẪU TÂM ấy là : 

-2 tâm suy đạt vô nhân thọ XẢ (ahetuka santīraṇa upekkhā 

sahagata citta), cộng với 8 tâm hữu nhân dục giới (kāmāvacara 



260 

 

sahetuka citta), cộng với 5 tâm quả sắc giới (rūpāvacara vipāka 

citta). (2+8+5=15).  

-Tiếp theo là : 

<>Chập sát-na tâm (citta khaṇa) thứ 4 trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), là «HƯỚNG NHÃN MÔN» (cakkhu dvāra 

āvajjana). -Hay hướng đến một căn môn nào đó. 

<>Nhưng đối với chập sát-na (khaṇa) thứ 5 là «TIẾP THÂU» 

(sampṭicchana) thì :  

-Nếu CẢNH SẮC (rūpa ālambana) là vật ĐÁNG ĐƯỢC ưa 

thích (mānāpa), hay «mắt muốn thấy», thì đó là kết quả (vipāka) 

của NGHIỆP THIỆN (kusala kamma).  

-Nếu CẢNH SẮC (rūpa ālambana) là đối tượng KHÔNG 

ĐÁNG ĐƯỢC ưa thích (amānāpa rūpa), hay «mắt không muốn 

thấy» thì đó là kết quả (vipāka) của NGHIỆP BẤT THIỆN 

(akusala kamma). 

<>Đối với chập sát-na tâm (citta khaṇa) thứ 6 là «SUY ĐẠT» 

(santīraṇa), có sách gọi là «chập sát-na quan sát», thì CŨNG 

TƯƠNG TỰ, nhưng với sự PHÂN BIỆT giữa 2 trường hợp 

riêng của QUẢ THIỆN (kusala vipāka), gồm : 



261 

 

* «Cảnh rất được khao khát» (atimānāpa) và «cảnh chỉ được 

khao khát một cách trung bình» (mānāpa).  

- Khi cảnh rất được khao khát, thì có thọ HỶ (somanassa 

sahagata), và khi cảnh chỉ được khao khát một cách trung bình, 

thì có thọ XẢ (upekkhā sahagata). 

-Ngược lại, nếu CẢNH SẮC (rūpa) hay ĐỐI TƯỢNG 

(ālambana) KHÔNG ĐÁNG ĐƯỢC khao khát (amānāpa), thì 

ấy là “chập sát-na SUY ĐẠT quả BẤT THIỆN” (akusala vipāka 

santīraṇa) sẽ phát sanh, kèm theo thọ XẢ (upekkhā sahagatā), 

vì nó vốn thuộc về MẪU TÂM QUẢ (vipāka citta) hay VÔ 

NHÂN (ahetuka citta). 

<>Đối với chập sát-na tâm (citta khaṇa) thứ 7 là ĐOÁN ĐỊNH 

(voṭṭhappana), thì ở đây vai trò ĐOÁN ĐỊNH «tương đương» 

với vai trò «HƯỚNG NỘI» trong «CHU TRÌNH Ý MÔN» 

(manodvāra āvajjana).  

-Vì “đặc tính” của NÓ là làm 2 việc, bao gồm “ĐOÁN ĐỊNH” 

(voṭṭhappana) và “NHẬP VÀO NỘI TÂM”, hay “HƯỚNG Ý 

MÔN” (maṇodvāra āvajjana), nên NÓ không liên quan đến 

“ngũ song thức” (dvipañca viññāna). 



262 

 

<>Và chập sát-na tâm (citta khaṇa) thứ 8 là “ĐỔNG TỐC” 

(javana), sẽ gồm tối đa «7 lần lập lại» (tạm gọi là trải nghiệm), 

như đã ghi trong đoạn trước.  

-Nếu chúng ta tính tới, thì «đổng tốc thứ nhất” là “chập sát-na 

thứ tám”, “đổng tốc thứ hai” là “chập sát-na thứ 

9”…v…v…và “đổng tốc thứ bảy” là «chập sát-na thứ 14», 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra citta-vīthi).  

-Các chập sát-na (citta khaṇa) tiếp theo là “ĐĂNG KÝ” 

(tadālambana), “CHẤM DỨT” (cuti), và “CHUYỂN TIẾP” 

(paṭisandhi) sẽ được đếm tới. 

*Và 29 «MẪU TÂM DỤC GIỚI» (kāmavacara loka) «có mặt» 

trong 7 CHẬP SÁT-NA ĐỔNG TỐC (javana) nầy, là : 

12 tâm bất thiện (akusala citta), cộng với…  

8 tâm thiện dục giới (kāmāvacara kusala citta), cộng với…  

8 tâm duy tác dục giới hữu nhân (kāmāvacara sahetuka kiriyā 

citta), và cộng với…  

1 tiếu sinh tâm (hasituppāda citta). (12+8+8+1=29).  



263 

 

-Nghĩa là, MỘT trong 29 TÂM nầy, sẽ phát sanh tại 7 CHẬP 

SÁT-NA đổng tốc (javana) nói trên.  

*Đồng thời phẩm cách của những CHẬP SÁT-NA ĐỔNG 

TỐC (javana khaṇa), sẽ được «nghiệm đúng» tùy theo «khuynh 

hướng» hay «tính chú ý khôn khéo do NHÂN DUYÊN QUẢ» 

(yoṇiso manasikāra) của «tác nhân».   

*Xin nhắc lại : 

- Nếu ấy là một THÁNH NHÂN (ariya puggala), thì các SÁT-

NA ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) phát sinh HÀNH ĐỘNG sẽ 

luôn luôn là DUY TÁC (kiriya). 

- Nếu ấy là một PHÀM NHÂN (manussa) nhiều ĐỨC HẠNH 

(brahmacariya), thì casv SÁT-NA ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) 

phát sinh HÀNH ĐỘNG sẽ thường xuyên là THIỆN (kusala). 

- Nếu ấy là một phàm nhân VÔ HẠNH KIỂM (puthujjana), thì 

các SÁT-NA ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) phát sinh HÀNH 

ĐỘNG (kamma) sẽ phần nhiều là BẤT THIỆN (akusala).  

<>Chập sát-na tâm (citta khaṇa) thứ 15 tiếp theo, gọi là ĐĂNG 

KÝ (tadālambana), với 11 TÂM (citta) làm chức năng (kicca) 

“ghi sổ”, gồm :  



264 

 

- 3 tâm vô nhân SUY ĐẠT (ahetuka santīraṇa citta) gồm 2 QUẢ 

THIỆN (kusala), với 1 thọ HỶ (somanassa sahagata) và 1 thọ 

XẢ (upekkhā shagata), cộng thêm 1 QUẢ BẤT THIỆN 

(akusala vipāka) thọ XẢ (upekkhā sahagata), và… 

 -8 tâm QUẢ DỤC GIỚI HỮU NHÂN THIỆN (Kāmāvacara 

sahetuka kusala vipāka). 

- Một trong mười một TÂM (Citta) nầy sẽ xuất hiện tại CHẬP 

SÁT-NA TÂM (Khaṇa) ĐĂNG KÝ (Tadālambana). 

*** 

CHỨC NĂNG xuyên qua NGŨ MÔN 

(Kiccāni – Pañca dvāra) 

*3 chập sát-na (khaṇa) đầu tiên của DÒNG HỮU PHẦN hay 

HỘ KIẾP (Bhavaṅga), là «vừa qua» (atīta), «rung động» 

(calana), và «chuyển cách» (upaccheda), làm CHỨC NĂNG 

(kicca) «mở đường», trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 

xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra).  

*1 chập sát-na (khaṇa) tiếp theo, gọi là HƯỚNG MÔN 

(dvārāvajjana) được “thực hiện”, và được “lôi kéo” bỡi HIỆU 

LỰC (vāra) của CẢNH (ālambana), trong CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra).  



265 

 

*1 chập sát-na (khaṇa) sau đó, gọi là TIẾP THÂU 

(sampaṭicchana), cũng được thực hiện bỡi “hiệu lực in vào” của 

CẢNH (ālambana), trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), 

xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra).  

Xin lưu ý : 

*Sự “TIẾP THÂU” (sampaṭicchana), xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), có thể xảy 

ra ở 5 địa điểm khác nhau (tức là 5 giác quan), và NÓ phát sinh 

bỡi 5 thức (viññāna) riêng biệt.  

- 5 địa điểm khác nhau ấy là mắt (cakkhu), tai (sota), mũi 

(ghāna), lưỡi (jīvhā), thân (kaya). Và…  

- 5 thức riêng biệt là nhãn thức (cakkhu viññāna), nhĩ thức (sota 

viññāna), tỷ thức (ghāna viññāna), thiệt thức (jīvhā viññāna), và 

thân thức (kāya viññāna). Đó là những thức “gắn liền” với ý 

môn (maṇo dvāra). 

*1 chập sát-na (khaṇa) tiếp nối gọi là SUY ĐẠT (santīraṇa), 

được thực hiện bỡi «sự phản chiếu» của CẢNH (ālambana), 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), liên hệ với ý môn (maṇo dvāra). 



266 

 

*1 chập sát-na (khaṇa) sau đó nữa, gọi là ĐOÁN ĐỊNH 

(voṭṭhappana), đương nhiên phải được thực hiện bỡi “sự qui nạp 

hình ảnh”, trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua 

NGŨ MÔN (pañca dvāra), nhưng căn cứ trên “tiềm thức” trong 

ý môn (maṇo dvāra). 

*7 chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) tiếp theo, được 

thực hiện bỡi tối đa “7 lần lập lại ấn tượng” (hay trải nghiệm), 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), là “lưu dấu tập khí” trong ý môn (maṇo dvāra). 

*3 chập sát-na (khaṇa) chót, gọi là ĐĂNG KÝ (tadālambana), 

CHẤM DỨT (cuti) và CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi), được thực 

hiện sau cùng, bỡi “sự ghi lại” trước lúc “cuối đà” (cuti) và 

“chuyển tiếp” (paṭisandhi), để rơi vào dòng HỮU PHẦN 

(bhavaṅga), trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua 

NGŨ MÔN (pañca dvāra), mở đầu cho những “chu trình tâm 

nối đuôi” (sandhi citta-vīthi) thuộc ý môn (maṇo dvāra). 

<>Nếu 3 SÁT-NA đầu được xem là 1 chức năng, và 3 SÁT-

NA cuối cũng được xem là 1 chức năng, thì chúng ta thấy đơn 

giản chỉ có 14 chức năng mà thôi.  

-Vài sách VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) đã nêu như thế. 



267 

 

*** 

NƠI NƯƠNG TỰA (VATTHU) 

<>Theo A-Tỳ-Đạt-Ma hay Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), chỗ 

NƯƠNG TỰA (vatthu) của TÂM (citta), trong cõi DỤC (kāma 

loka) là QUẢ TIM (hadaya), chứ không phải “não bộ”, -và 

trong cõi SẮC (rūpa loka) là «Ý VẬT» (maṇahadaya).  

*QUẢ TIM (hadaya) chính là nơi nương tựa (vatthu) 

của những «chập sát-na» (khaṇa) HỮU PHẦN hay HỘ KIẾP 

(bhavaṅga) trong dục giới (kāma-bhūmi). 

*QUẢ TIM cũng là chỗ nương tựa (vatthu) của “chập 14 sát-

na” (khaṇa) như : 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) HƯỚNG NGŨ MÔN (pañca dvāra 

āvajjana). 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) TIẾP THÂU (sampaṭicchana). 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) SUY ĐẠT (santīraṇa), “quan sát”. 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), hay 

“phản chiếu, qui nạp”. 

-7 «chập sát-na» (khaṇa) ĐỔNG TỐC (javana), hay “trải 

nghiệm”, “trớn lực lập lại”. 



268 

 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) ĐĂNG KÝ (tadālambana), hay “ghi 

vào sổ hữu phần”. 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) CHẤM DỨT (cuti), hay “tận dòng”. 

-1 «chập sát-na» (khaṇa) CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi), hay tự 

“trở thành thụ động, và nối vào dòng hộ kiếp” (bhavaṅga). 

<>Mặt khác : 

* ĐÔI MẮT hay «NHÃN VẬT» (cakkhu vatthu) chính là «chỗ 

nương tựa» (vatthu) của «chập sát-na», gọi là NHÃN THỨC 

(cakkhu viññāna). 

- ĐÔI TAI hay «NHĨ VẬT» (sota vatthu) chính là «chỗ nương 

tựa» của «chập sát-na» (khaṇa), gọi là NHĨ THỨC (sota 

viññāna). 

- LỖ MŨI hay «KHỨU VẬT» (ghāna vatthu), chính là «chỗ 

nương tựa» của «chập sát-na» (khaṇa), gọi là TỶ THỨC 

(ghāna viññāna). 

- CÁI LƯỠI hay «VỊ VẬT» (Jīvhā vatthu), chính là «chỗ 

nương tựa» của «chập sát-na» (khaṇa), gọi là THIỆT THỨC 

(jīvhā viññāna). Và… 



269 

 

- LÀN DA hay «XÚC VẬT» (kāya rūpa) chính là «chỗ nương 

tựa» (vatthu) của «chập sát-na» (khaṇa), gọi là THÂN THỨC 

(kāya viññāna). 

-Nhưng nói chung : 

*Tất cả 54 MẪU TÂM LUÂN HỒI DỤC GIỚI (kāmavacara 

citta) đều «nương tựa» vào «DỤC GIỚI Ý VẬT» hay QUẢ 

TIM (hadaya vatthu). 

*Và 54 MẪU TÂM DỤC GIỚI nầy do các NHÂN (hetu) gồm 

3 thiện (tikusalā) 1/VÔ THAM (alobha), 2/VÔ SÂN (adosa), 

3/VÔ SI (amoha), và 3 bất thiện (ti-akusala) 1/THAM (lobha), 

2/SÂN (dosa), 3/SI (moha)…thúc đẩy, mà phát sinh “pháp 

hành” (saṅkhārā dhammā) dưới dạng 17 CHẬP SÁT-NA 

(khaṇa) trong 5 CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua 

NGŨ MÔN, hay xuyên qua 5 giác quan (pañca dvāra). 

*** 

HIỆU LỰC và PHÂN PHỐI : 

*Như đã nói trong một vài đoạn trước, đa số CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi) xuyên qua 5 GIÁC QUAN (pañca dvāra), đều có 

CẢNH RẤT LỚN» (atimahanta ālambana), vận hành đầy đủ 

«17 chập sát-na».  



270 

 

*Nhưng cũng có những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) với 

NGOẠI CẢNH không thuộc loại rất lớn. Nó chỉ được tạm gọi 

là LỚN (mahanta), nên HIỆU LỰC (vāra) “tác động” chậm 

hơn, cần đến 2 hay 3 chập sát-na hữu phần trôi qua, mới có thể 

“kích thích rung động”, và sự tồn tại của nó trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi) phải ngắn hay rất ngắn.  

*Nó được chia làm 2 trường hợp “a” và “b” như sau : 

<>Trường hợp thứ nhất, được gọi là cảnh «LỚN a» (mahanta 

«a») tuy có HIỆU LỰC (vāra) duy trì hình ảnh đến «7 chập sát-

na ĐỔNG TỐC» (Javana vāra), và các chập sát-na trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi), nhưng NÓ tốn đến “2 chập sát-na 

HỮU PHẦN vừa qua”, và có thể được «phân phối» theo thứ tự 

từ 1 đến 17, như sau : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN vừa qua thứ nhất (atīta 1), 

2-Chập sát-na HỮU HỮU vừa qua thứ hai (atīta 2), 

3-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), 

4-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), 

5-Chập sát-na HƯỚNG MÔN (āvajjana), 1 trong 5 cửa, 

6-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), 



271 

 

7-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), 

8-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhapana), 

9-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ nhất (javana 1), 

10-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ hai (javana 2), 

11-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ ba (javana 3), 

12-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ tư (javana 4), 

13-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ năm (javana 5), 

14-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ sáu (javana 6), 

15-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ bảy (javana 7), 

16-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), ghi lại… 

17-Chập sát-na TẬN DÒNG (cuti khaṇa), trở thành “tiếp nối” 

(paṭisandhi) và rơi vào hữu phần (bhavaṅga)… 

<>Trường hợp thứ hai, vẫn gọi là cảnh «lớn b» (mahanta «b») 

tuy cũng có HIỆU LỰC (vāra) kéo dài hình ảnh đến «chập sát-

na tâm ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana vāra), nhưng NÓ “phải tốn” 

đến “3 chập sát-na HỮU PHẦN vừa qua”, trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), và có thể được “viết theo thứ tự” từ 1 đến 17, 

như sau :  



272 

 

1-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN vừa qua thứ nhất (atīta 1), 

2-Chập sát-na (khaṇa) HỮU HỮU vừa qua thứ hai (atīta 2), 

3-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN vừa qua thứ ba (atīta 3),  

4-“Hữu phần đệm”……………………………… Vô dụng. 

5-“Hữu phần đệm”……………………………… Vô dụng. 

6-“Hữu phần đệm”..………………………………Vô dụng. 

7-“Hữu phần đệm”………………….……………Vô dụng. 

8-“Hữu phần đệm”……………………………… Vô dụng 

9-“Hữu phần đệm”……………………………… Vô dụng. 

10-Chập sát-na (khaba) HỮU PHẦN rung động (calana), 

11-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN chuyển cách (bhavaṅga-

upaccheda), 

12-Chập sát-na (khaṇa) HƯỚNG MÔN (āvajjana) -1 trong 5. 

13-Chập sát-na (khaṇa) TIẾP THÂU (sampaṭicchana), 

14-Chập sát-na (khaṇa) SUY ĐẠT (santīraṇa), 

15-Chập sát-na (khaṇa) ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

16-Chập sát-na (khaṇa) CHẤM DỨT (cuti), 



273 

 

17-Chập sát-na (khaṇa) CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi), -nối và 

chìm vào HỮU PHẦN (bhavaṅga). 

<>Xem bảng “PHÂN PHỐI” thứ hai trên đây, chúng ta thấy có 

“6 CHẬP SÁT-NA” (từ 4 đến 9), tạm gọi là “hữu phần đệm” 

(hay vô dụng), KHÔNG CÓ chức năng gì cả, vì chúng “choán 

chỗ”, tức là sau đó không còn thời gian để “đổng tốc vận hành”, 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), với cảnh “LỚN b” (mahanta “b”).  

<>Và xét kỹ, chúng ta vẫn thấy “6 SÁT-NA” (khaṇa) ấy, vẫn là 

“những sát-na thụ động”, thuộc loại ngoại lộ (vīthimutta) của 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), có thể gọi tên chúng là :  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

-Chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu, 

*Nghĩa là, khi HÌNH ẢNH của NGOẠI TRẦN (ālambana) 

thuộc loại CẢNH LỚN b (mahanta “b”), “chỉ chạm vào dòng 



274 

 

chảy SINH MỆNH” một cách “không mạnh”, thì các chập sát-

na HỮU PHẦN (bhavaṅga khaṇa) phải để trôi qua đến “6 chập 

sát-na vô ích”, rồi NGOẠI CẢNH mới có thể RUNG ĐỘNG 

(calana) và làm CHUYỂN CÁCH (upaccheda), để phát sinh 1 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) vô dụng xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra). 

-Bằng chứng là chúng ta vẫn có 3 chập sát-na tâm (khaṇa), là 

HỮU PHẦN đã qua thứ nhất, HỮU PHẦN đã qua thứ hai, và 

HỮU PHẦN đã qua thứ ba, xảy ra trước khi các chập sát-na 

tâm vô ích tiếp theo “choán chỗ”, làm cho những “chập sát-na” 

còn lại, như RUNG ĐỘNG (calana), CHUYỂN CÁCH 

(upaccheda), HƯỚNG MÔN (āvajjana), TIẾP THÂU 

(sampaṭicchana), SUY ĐẠT (santīraṇa), ĐOÁN ĐỊNH 

(voṭṭhappana), CHẤM DỨT (cuti), và CHUYỂN TIẾP 

(paṭisandhi)…trở thành “thừa thãi”, không có dịp vận hành. 

*** 

HIỆU LỰC của CẢNH nhỏ (paritta) và 

CẢNH rất nhỏ (atiparitta), trong CHU TRÌNH TÂM. 

<>Nhưng HIỆU LỰC (vāra) của CẢNH nhỏ (paritta ālambana) 

và CẢNH rất nhỏ (atiparitta ālambana) trong CHU TRÌNH 



275 

 

TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra) thì rất 

khác, gồm có :  

-CẢNH nhỏ (paritta) có 6 LOẠI, với HÌNH ẢNH yếu 

(dubbala), phải để trôi qua từ “4 đến 9” chập sát-na HỮU 

PHẦN vô dụng, và  

-CẢNH rất nhỏ (atiparitta) cũng có 6 LOẠI, với HÌNH ẢNH 

quá yếu (atidubbala), phải để trôi qua từ “10 đến 15” chập sát-

na vô dụng”.  

Xin trình bày “từng loại” như sau : 

<>CẢNH nhỏ 1 (paritta ālambana), qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 

6-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu. 

7-Chập sát-na HƯỚNG MÔN (āvajjana), yếu. 

8-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 



276 

 

9-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

10-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 

11- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 1 (javana), yếu. 

12- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 2 (javana), yếu. 

13- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 3 (javana), yếu. 

14- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 4 (javana), yếu. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), yếu. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). Và… 

17- Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi).  

<>CẢNH nhỏ 2 (paritta ālambana), qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 



277 

 

7-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu 

8-Chập sát-na HƯỚNG MÔN (āvajjana), yếu. 

9-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 

10-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

11-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 

12- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 1 (javana), yếu. 

13- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 2 (javana), yếu. 

14- Chập sát-na ĐỔNG TỐC 3 (javana), yếu. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), yếu. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). Và… 

17- Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi).  

<>CẢNH nhỏ 3 (paritta ālambana) xuyên qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  



278 

 

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 

8-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu. 

9-Chập sát-na HƯỚNG MÔN (āvajjana), yếu. 

10-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 

11-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

12-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 

13-Chập sát-na ĐỔNG TỐC 1 (javana), yếu. 

14-Chập sát-na ĐỔNG TỐC 2 (javana), yếu. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), yếu. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭíandhi). 

<>CẢNH nhỏ 4 (paritta ālambana) xuyên qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  



279 

 

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 

9-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu. 

10-Chập sát-na HƯỚNG MÔN (āvajjana), yếu. 

11-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 

12-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

13-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 

14-Chập sát-na ĐỔNG TỐC 1 (javana), yếu. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), yếu. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭíandhi). 

<>CẢNH nhỏ 5 (paritta ālambana) xuyên qua NGŨ MÔN : 



280 

 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu. 

11-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 

12-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

13-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 

14-Chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana), không thành. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), không thành. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 



281 

 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

<>CẢNH nhỏ 6 (paritta ālambana) xuyên qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín,  

16-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (calana), yếu. 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), yếu. 

11-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), yếu. 

12-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), yếu. 

13-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), yếu. 



282 

 

14-Chập sát-na ĐỔNG TỐC 0 (javana), không thành. 

15-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), không thành. 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti), và CHUYỂN TIẾP. 

*** 

-CẢNH rất nhỏ (atiparitta) cũng có 6 LOẠI, vơi HÌNH ẢNH 

quá yếu (atidubbala), phải để trôi qua từ “10 đến 15” chập sát-

na vô ích”.  

<>CẢNH rất nhỏ 1 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  



283 

 

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười, 

11-Chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana), quá yếu. 

12-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), -nt-. 

13-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), rất yếu. 

14-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), rất yếu. 

15-Chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), rất yếu. 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC 1 (javana). 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

<>CẢNH rất nhỏ 2 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  



284 

 

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười,  

11-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười một,  

12-Chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana), quá yếu. 

13-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), -nt-. 

14-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), rất yếu. 

15-Chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), rất yếu. 

<>Không có chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana. 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 



285 

 

<>CẢNH rất nhỏ 3 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười,  

11-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười một, 

12-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười hai, 

13-Chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana), quá yếu. 

14-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), -nt-. 

15-Chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana), rất yếu. 



286 

 

<>Không có chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa), rất yếu. 

<>Không có chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana. 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

<>CẢNH rất nhỏ 4 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 



287 

 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười,  

11-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười một, 

12- Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười hai, 

13-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười ba, 

14-Chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana), quá yếu. 

15-Chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda), -nt-. 

<>Không có chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana). 

<>Không có chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa). 

<>Không có chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana. 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

<>CẢNH rất nhỏ 5 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  



288 

 

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười,  

11-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười một, 

12-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười hai,  

13-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười ba, 

14-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười bốn, 

15-Chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana), quá yếu. 

<>Không có chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách 

(upaccheda). 

<>Không có chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana). 

<>Không có chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa). 



289 

 

<>Không có chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana. 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

<>CẢNH rất nhỏ 6 (paritta ālambana) qua NGŨ MÔN : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ nhất,  

2-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ hai,  

3-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ ba,  

4-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tư,  

5-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ năm,  

6-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ sáu,  

7-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ bảy,  

8-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ tám,  

9-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ chín, 

10-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười,  



290 

 

11-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười một, 

12-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười hai,  

13-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười ba, 

14-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười bốn, 

15-Chập sát-na HỮU PHẦN đã qua vô ích thứ mười lăm, 

<>Không có chập sát-na RUNG ĐỘNG (calana). 

<>Không chập sát-na HỮU PHẦN chuyển cách (upaccheda). 

<>Không có chập sát-na TIẾP THÂU (sampaṭicchana). 

<>Không có chập sát-na SUY ĐẠT (santīraṇa). 

<>Không có chập sát-na ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana). 

<>Không có chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana. 

<>Không có chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

16-Chập sát-na CHẤM DỨT (cuti). 

17-Chập sát-na CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

*** 

<>Đến đây, chúng ta thấy HIỆU LỰC (vāra) của CẢNH rất 

nhỏ (atiparitta) hay quá yếu (atidubbala) từ số 2 trở đi đã không 



291 

 

đủ sức RUNG ĐỘNG (Calana) một cách hiệu quả, nói chi đến 

các “chức năng” khác ?!  

-Chúng ta có thể “kết luận” rằng, những CHU TRÌNH TÂM 

(Citta vīthi) thuộc loại rất nhỏ (atiparitta) hay quá yếu 

(atidubbala) nầy, thì “RẤT MUỘI LƯỢC”, và là “chu trình tâm 

của những chúng sanh quá thấp”, như thấp sinh, côn trùng, hay 

sâu bọ chẳng hạng…. 

<>Trên đây là sự “PHÂN PHỐI HIỆU LỰC (vāra) của những 

CHU TRÌNH TÂM xuyên qua “1 CĂN MÔN”. (-Tăng cường các 

đoạn trong khoảng các trang đã nói trước). 

-Nếu chúng ta muốn biết “có bao nhiêu CHU TRÌNH TÂM 

xuyên qua “5 CĂN MÔN” (pañca-dvāra), thì chúng ta phải : 

*Trước tiên, cộng tất cả các CHU TRÌNH TÂM xuyên qua 1 

CĂN MÔN (gồm rất lớn (atimahanta) có 1, rồi lớn (mahanta 

có 2 (a và b), rồi nhỏ (paritta) có 6, rồi quá nhỏ (atiparitta) cũng 

có 6. Sau đó chúng ta nhân cho 5 GIÁC QUAN (pañca-dvāra), 

chúng ta sẽ có tổng số là 75 CHU TRÌNH TÂM xuyên qua 5 

CĂN MÔN, như sau :  

1 + 2 + 6 + 6 = 15 ➔ 15 x 5 = 75. 

*Tuy nhiên, trong số 75 CHU TRÌNH TÂM ấy : 



292 

 

-Chỉ có 3 CHU TRÌNH TÂM (citta-vīthi) thuộc loại 1 rất lớn 

(atimahanta) và 2 lớn (mahanta), thì tất nhiên “chúng” liên quan 

đến nhiều vấn đề.  

-Còn 6 CHU TRÌNH TÂM “nhỏ” (paritta) thì “muội lược”, yếu 

(dubbala), thấp thỏi. 

-Riêng 6 CHU TRÌNH TÂM “quá nhỏ” (atiparitta) thì rõ ràng 

là “cực kỳ muội lược”, có thể xem là “vô thức”, “vô hiệu”. 

<>Tiếng Pāḷī gọi chu trình tâm VÔ HIỆU ấy là “Mogha vāra”. 

<>Cảnh NHỎ hay cảnh RẤT NHỎ, tiếng Pāḷī gọi là “paritta 

ālambana”, THIỂU DỤNG, hay “atiparitta ālambana”, VÔ 

DỤNG. Chúng ta có thể xem những CHU TRÌNH TÂM (citta-

vīthi) loại nầy là “giả định”.  

*=>Gọi là “giả định”, vì CHÚNG yếu (paritta) hay quá yếu 

(atiparitta), thụ động hay quá thụ động, đến nỗi VÔ DỤNG 

(mogha), thì làm sao thực hiện nổi các chức năng (kicca), để 

được gọi là “THẬT”!? 

<>Chúng tôi nêu ra đầy đủ như vậy, là chỉ để cẩn thận BAO 

GỒM tất cả những “ĐIỀU CÓ THỂ” liên quan đến CHU 

TRÌNH TÂM (citta-vīthi), nhưng trên thực tế thì “HÌNH ẢNH” 

nào của TRẦN CẢNH (kāmālambana), một khi đã yếu 



293 

 

(dubbala) hay quá yếu (atidubbala), và nếu sau đó KHÔNG tái 

xuất hiện (hay không được lập lại), thì CHẲNG BAO GIỜ CÓ 

chu trình tâm (Citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (Pañca dvāra), 

hay xuyên qua Ý MÔN (maṇo-dvāra), bỡi chúng cả.  

*** 

Lược giải CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN 

(Mano dvāra citta vīthi saṅkhepa). 

<>ĐỐI TƯỢNG hay CẢNH (ālambana) của CHU TRÌNH 

TÂM (Citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra) luôn luôn 

là «nội cảnh» hay KHÁI NIỆM (paññatti), tức là cảnh ký ức 

nằm trong TRÍ NHỚ (saṭi, maṇorañjaka).  

-Các «pháp cảnh» ấy trong Ý MÔN (maṇo dvāra) là «sự ghi 

lại» của CẢNH THỰC và MẠNH (atimahantālambana), từ 

những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), đã xảy ra trong QUÁ KHỨ gần hay xa.  

-Nghĩa là, sau CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) nào, xuyên qua 

NGŨ MÔN (5 giác quan) với cảnh RẤT LỚN (atimahanta), thì 

sẽ có ÍT NHẤT là 4 chu trình tâm xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra), xin tóm tắt như sau : 



294 

 

1/Một CHU TRÌNH TÂM (cittavīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra), lấy CẢNH quá khứ mạnh (do NGŨ MÔN vừa 

lưu lại) làm «đối tượng» (atītālambana). 

2/Một CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra), tiếp theo lấy CẢNH tổng thể từ NGŨ MÔN 

(pañca-dvāra), do vô số lần trước lưu lại, lập thành KHÁI NIỆM 

chung (paññatti), làm «đối tượng» (ālambana). 

3/Một CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra) tiếp theo nữa, lấy CẢNH là kết quả của phân biệt 

(người hay vật) trong «tiềm thức», làm «đối tượng» (ālambana). 

4/Một CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra) sau cùng, lấy CẢNH là qui nạp danh sắc (người 

hay vật với tên gọi=nāma) trong «tiềm thức» (bhavaṅga), làm 

«đối tượng» (ālambana). 

Ví dụ : 

*Chúng ta THẤY qua nhãn môn (cakkhu dvāra), và BIẾT qua 

ý môn (mano dvāra) một CẢNH VẬT, hay một ĐỐI TƯỢNG 

(ālambana) bên ngoài, mệnh danh là «QUYỂN KINH»… 



295 

 

-Vì chúng ta ĐÃ thấy và biết nhiều «tờ giấy», mà trên ấy có 

những «nét vẽ» ngắn hay dài, thẳng hay cong (ráp lại gọi là 

CHỮ), với các màu sắc, như đen, vàng, hoặc đỏ…v…v… 

-Các thứ đó, được chế tác theo thứ tự thời gian, rồi «QUI NẠP» 

thành một CÁI, trước tiên được gọi tên là những «XẤP GIẤY 

có CHỮ», khổ lớn hay nhỏ… 

-Rồi những «XẤP GIẤY có CHỮ» đồng cỡ ấy, được những 

«CÁC SỢI CHỈ», qua công phu kết dính của nghệ nhân, đóng 

lại với nhau thành «quyển sách». 

-Tiếp theo, QUYỂN SÁCH còn làm cho người ta biết rằng, 

trong đó có NỘI DUNG chuyên chở ý nghĩa được ghi lại, và 

diễn tả một cách mạch lạc nhiều TƯ TƯỞNG nhân văn, ĐẠO 

ĐỨC tôn giáo hay LUÂN LÝ…v…v… 

-Và kết quả, «QUYỂN KINH» là cái TÊN được CHẾ ĐỊNH 

(trong tương đối), và do xã hội nhìn nhận, để ám chỉ toàn bộ các 

vật chất vừa trình bày, phối hợp lại. 

*Nghĩa là «QUYỂN KINH» trước mặt, tuy là CỤ THỂ, nhưng 

Nó là TỔNG HỢP của nhiều thành tố hoàn toàn trừu tượng, 

mà hiện tại không thể lộ ra một cách tách rời. 



296 

 

<>Nói chung, toàn thể TƯ TƯỞNG trong lúc tỉnh thức, hay 

những gì hiện ra trong GIẤC MƠ, thuộc về quá khứ (atīta) hiện 

tại (paccuppanna), hay vị lai (anāgata) cũng đều là CẢNH 

(ālambana) của Ý MÔN maṇo dvāra).  

-Các cảnh ấy RẤT PHỨC TẠP. Và cái cảnh sau cùng của Ý 

MÔN (maṇo dvāra) bao giờ cũng là sự qui nạp của vô số 

CẢNH (ālambana) từ Ý MÔN (maṇo-dvāra) và NGŨ MÔN 

(pañca-dvāra) trước đó.  

*Tóm lược : 

 <>«CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra vīthi)» là một vận hành trừu tượng tuy VÔ CÙNG 

PHỨC TẠP nhưng vẫn dễ hiểu.  

-Xem ra, một con người có bao nhiêu ý nghĩ thì có chừng ấy 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua ý môn (maṇo 

dvāra), trong TÂM THỨC (citta viññāna), chứ không phải chỉ 

có một số được hạn định.  

-Ngoại trừ các Thánh Nhân hay chư Phật. Phàm nhân chúng ta 

(puthujjhana), không phải chỉ có MỘT, mà là có HÀNG NGÀN 

Ý NGHĨ «tồn tại một cách bí mật và ngấm ngầm hoạt động» 

trong tiềm thức, mà rất ít ai biết.  



297 

 

-«Sự nắm vững» tất cả CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra) hay trong TINH THẦN (maṇo), đối với một 

phàm nhân (dù «thông minh» đến đâu), là một điều «BẤT KHẢ 

THI». Chúng ta chỉ học hỏi một số «kiểu mẫu qui ước», để từ 

đó SUY RA mà «tìm hiểu chính chúng mình», hầu tu hành. 

-Và trên thực tế, chúng ta chỉ có thể nghiên cứu một số CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi), thông thường xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvātra) mà thôi. 

-Nhưng sự hiểu biết về CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên 

qua Ý MÔN (maṇo dvāra) trong lãnh vực thiền học (Jhāna 

sikkhā) vẫn là một điều rất cần thiết, nên chúng ta phải cố gắng 

tìm hiểu, càng nhiều càng tốt. 

*Nói là «rất cần thiết» bỡi vì trong đời sống hằng ngày, chúng 

ta muốn duy trì CHÁNH NIỆM (sammā saṭi) hay TỈNH THỨC 

(saṭi paṭṭhāna) theo THIỀN HỌC (jhāna sekhā), thì dĩ nhiên 

trước tiên chúng ta phải GIỮ 5 GIỚI (sīla), rồi nếu chúng ta 

không có sự hiểu biết phần nào về CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi), thì chúng ta khó hành thiền một cách có định hướng.  

-Tức là, không có kiến thức về CHU TRÌNH TÂM, nhất là 

CHU TRÌNH TÂM theo THIỀN HỌC, là một điều thiếu sót. 



298 

 

*** 

LIÊN QUAN với Ý MÔN (Maṇo dvāra). 

<>Giống như CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ 

MÔN (pañca dvāra=5 giác quan), sự LIÊN QUAN giữa CHU 

TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra) và các 

PHƯƠNG DIỆN khác, thì như sau : 

A/CẢM THỌ (Vedanā) : 

-Khi đối tượng thuộc loại THUẬN CHIỀU thì người ta hài lòng 

(mānāpa), có cảm thọ VUI (somaṇa), và chú ý hay “mắc dính” 

(upādāna) RẤT NHIỀU. 

-Khi đối tượng thuộc loại NGHỊCH CHIỀU thì người ta bất 

mãn (amānāpa) bức xúc, có cảm thọ BUỒN (domaṇa), rồi cũng 

chú ý hay “mắc dính” (upādāna) RẤT NHIỀU. 

-Khi đối tượng ÍT liên hệ thì người ta có cảm thọ TRUNG 

BÌNH, chú ý một cách LẤY LỆ, lơ đãng (abyākata)... 

-Khi đối tượng KHÔNG liên hệ gì cả, thì người ta có cảm thọ 

DỬNG DƯNG, lạnh lùng, chẳng CHÚ Ý (upekkhā)... 

B/TÂM CẢNH (cittassa ālambana) : 



299 

 

-Khi KÝ ỨC có ẤN TƯỢNG RẤT LỚN (atimahanta 

maṇorañjaka) thì HIỆU LỰC (vāra) phải rất mạnh. Các chập 

sát-na (khaṇa) trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua 

Ý MÔN (maṇo dvāra) có «cảnh rất rõ ràng» (vibhūtālmbana), 

phát sinh đầy đủ. 

-Khi KÝ ỨC có ẤN TƯỢNG tạm LỚN (mahanta maṇorañjaka) 

thì HIỆU LỰC (vāra) không mạnh, kém rõ ràng. Và một số 

chập sát-na với chức năng chính ở cuối dòng (bhavaṅga) trong 

CHU TRÌNH TÂM không thể phát sinh.  

-Khi KÝ ỨC có ấn tượng NHỎ (paritta maṇorañjaka), thì HIỆU 

LỰC yếu ớt, lờ mờ. Chưa kể một ít chập sát-na với chức năng 

chính trong CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) xuyên qua Ý 

MÔN, cũng không thể phát sinh… 

-Khi KÝ ỨC có ấn tượng QUÁ NHỎ (atiparitta maṇorañjaka), 

thì HIỆU LỰC (vāra) quá yếu, nhạt hẳn. Ngay cả các chập sát-

na với chức năng kém quan trọng, hay VÔ DỤNG (mogha) 

trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra), càng không thể phát sinh. 

<>Nói vắn tắc : 



300 

 

*HIỆU LỰC (vāra) trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên 

qua Ý MÔN (maṇo), đối với «TÂM CẢNH» (citālambana) có 

thể «cô đọng» hoặc thành 2 LOẠI giản dị, hoặc thành 4 

LOẠI phức tạp. 

*Nếu là 2 LOẠI giản dị thì gồm : 

a-CHU TRÌNH TÂM (citta) vīthi), xuyên qua Ý MÔN (mano 

dvāra), có cảnh RÕ RÀNG (vibhūta). 

b-CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua Ý MÔN (mano 

dvāra), có cảnh KHÔNG RÕ RÀNG (avibhūta). 

*Cả 2 loại CHU TRÌNH TÂM giản dị, xuyên qua Ý MÔN nầy, 

đều không cần chúng ta bận tâm với các chập sát-na (khaṇa) 

HỮU PHẦN (bhavaṅga), vì «Ý MÔN» (mano dvāra) chính là 

HỮU PHẦN (bhavaṅga).  

-Và chúng cũng không cần chứa đủ «17 chập sát-na» (khaṇa), 

vì hầu hết những «đối tượng» của Ý MÔN (maṇo dvāra) thuộc 

về quá khứ (atīta) hay tương lai (anāgata), không nặng tính thời 

gian. Nghĩa là chúng ta chỉ chú trọng 7 chập sát-na ĐỔNG LỰC 

(javana) với 2 sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), có cảnh RÕ 

RÀNG (vibhūta ālambana) mà thôi. 



301 

 

*Đối với CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra) có cảnh KHÔNG RÕ RÀNG (avibhūta ālambana), 

chúng ta tuy không cần quan tâm đến chập sát-na HỮU PHẦN 

vừa qua (atīta bhavaṅga), nhưng chúng ta phải chú ý đến các 

chập sát-na (khaṇa), như HỮU PHẦN rung động (calana) HỮU 

PHẦN chuyển cách (upaccheda), HƯỚNG Ý MÔN (mano dvāra 

āvajjana), và 7 chập sát-na (khaṇa) ĐỔNG LỰC (javana).  

-Và dĩ nhiên sau đó luôn luôn có những chập sát-na HỮU 

PHẦM làm «vùng đệm». Nhưng trong CẢNH mờ nhạt thì 

không có chập sát-na (khaṇa) ĐĂNG KÝ (tadālambana). 

*2 ĐIỂM CẦN NHỚ : 

1-CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra) có HIỆU LỰC rõ ràng (vibhūta), thì tồn tại đến chập sát-

na ĐĂNG KÝ (tadālambana khaṇa). 

2-CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra) có HIỆU LỰC (vāra) không rõ ràng (avibhūta), thì tồn 

tại đếu chập sát-na ĐỔNG TỐC (javana). 

<>Nếu trình bày lại 2 loại CHU TRÌNH TÂM giản dị, xuyên 

qua Ý MÔN (maṇo dvāra) kể trên, dưới dạng 4 loại phức tạp, 

thì ta chỉ cần thêm phần dưới đây : 



302 

 

1-CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), có 

CẢNH lờ mờ (dubbala vāra), thì chỉ tồn tại đến chập sát-na 

ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana), và : 

2-CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra) có 

CẢNH quá mờ với hiệu lực vô dụng (mogha vāra), thì không 

có ngay cả các chập sát-na bình thường.  

*Các chập sát-na có chức năng (kicca), như TIẾP THÂU 

(sampaṭicchana), SUY ĐẠT (santīraṇa), và ĐOÁN ĐỊNH 

(voṭṭhappana) thì không cần thiết, trong CHU TRÌNH TÂM  

(citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra). Bỡi vì CHU 

TRÌNH TÂM ở Ý MÔN (maṇo dvāra) là chính nó là ký ức, đã 

tự nhiên có các chức năng ấy. 

C/CHỨC NĂNG trong Ý MÔN. 

<>So sánh với CHỨC NĂNG (kicca) của CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), thì CHỨC 

NĂNG (kicca) của CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua 

Ý MÔN (maṇo dvāra) chỉ gồm 11 thứ.  

-Ở đây, có «5 CHẬP SÁT-NA» (khana) do «5 giác quan» phải 

được trừ ra. Chúng ta chỉ còn những «CHẬP SÁT-NA» trong 



303 

 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra) mà thôi, như sau : 

1-Chập sát-na HỮU PHẦN rung động (bhavaṅga calana), đi 

liền với chập sát-na (khaṇa) HỮU PHẦN chuyển cách 

(bhavaṅga upaccheda), 

2-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ nhất (javana 1) 

3-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ hai (javana 2), 

4-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ ba (javana 3), 

5-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ tư (javana 4), 

6-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ năm (javana 5) 

7-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ năm (javana 6) 

8-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ năm (javana 7) 

9-Chập sát-na ĐĂNG KÝ (tadālambana), 

10-Chập sát-na DỨT DÒNG (cuti), đi liền với chập sát-na 

CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi). 

*Lưu ý : 

*Trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN 

(maṇo dvāra), với vai trò ĐỔNG TỐC (javana) phải cần đến “7 



304 

 

chập sát-na”, mới cho “tâm cảnh” rõ ràng. Nhưng trong “đắc 

thiền” thì CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) loại ấy, chỉ cần “5 

chập sát-na” (khana) ĐỔNG TỐC (javana) là đủ. 

TỔNG KẾT : 

<>Như vậy, tất cả CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) trong đời 

sống TINH THẦN (danh=nāma) và VẬT CHẤT (sắc=rūpa) 

của con người nói riêng, và của chúng sanh hữu tình nói chung 

có thể kê khai tổng cộng là : 

75 + 2 = 77 hay 75 + 4 + 79. 

<>Nhưng trước khi chuyển qua chương sau, soạn giả xin bổ túc 

vài điều, xem ra cũng quan trọng :   

1-Vai trò (kicca) của HỮU PHẦN (bhavaṅga) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), cần 

nhiều chập sát-na (khana), -ít nhất là một vài “đơn vị”, như đã 

qua (atīta), rung động (calana), và chuyển cách (upaccheda). 

2-Vai trò (kicca) của TIẾP THÂU (sampaṭicchana) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca-dvāra), 

có thể cần nhiều chập sát-na (khaṇa). Đó là “sự thu vô từ từ”, 

tức là thời gian “thu nhận” kéo dài. 



305 

 

3-Vai trò (kicca) của SUY ĐẠT (santīraṇa) trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca-dvāra), cũng 

có thể cần nhiều chập sát-na (khaṇa). Nó có thể suy đạt “chậm 

chạp”, và lâu hơn. 

4-Vai trò (kicca) của ĐOÁN ĐỊNH (voṭṭhappana) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca-

dvāra), càng có thể cần nhiều chập sát-na (khaṇa), -nghĩa là “sự 

đoán định chậm chạp”. 

5-Riêng vai trò (kicca) của ĐỔNG TỐC (javana) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) bình thường, thì đương nhiên cần đến 

tối đa là 7 chập sát-na (khaṇa). Nó như cái “bánh trớn” quay 

chưa dừng, thì vai trò tiếp theo không vận hành được. 

6-Vai trò ĐĂNG KÝ (tadālambana) trong CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi) nói chung, thì luôn luôn cần đén 2 chập sát-na 

(khana), mới cho phép “sự tận dòng” xảy ra. 

7-Vai trò (kicca) của SỰ TẬN DÒNG cũng vậy, luôn luôn cần 

2 chập sát-na (khaṇa) mới CHẤM DỨT (cuti) và CHUYỂN 

TIẾP (paṭisandhi). Nó được xem như một loại “hậu dăng ký”. 

*Hầu hết những TÂM (citta) sinh lên trong 89 CHU TRÌNH 

(vīthi) là 54 tâm DỤC GIỚI (Kāmvacara). 



306 

 

<>Ngoài ra, các vai trò từ số 1 đến số 5 (ghi trên đây), thì «hiệu 

lực» (vāra) có ngay ở chập sát-na thứ nhất (paṭhama khaṇa).  

-Nhưng ĐĂNG KÝ (tadālambana), thì phải có 2 chập sát-na, 

mới “đủ hiệu lực”. Nếu chỉ có 1 chập sát-na thì chức năng 

(kicca) ĐĂNG KÝ (tadālambana) không phát sinh được. 

-Và “SỰ ĐĂNG KÝ” (tadālambana) chỉ vận hành ở DỤC 

GIỚI (kāma-bhūmi), không có mặt ở SẮC GIỚI (rūpa bhūmi). 

*** 

Ý MÔN và DỤC GIỚI. 

<>Trong những CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua Ý 

MÔN (maṇo dvāra) thuộc về DỤC GIỚI (kāma-bhūmi), chúng 

ta nhận thấy có “3 loại tâm khách quan”. “Ba loại tâm khách 

quan” ấy gồm “10 chập sát-na sinh khởi”. 

Ba loại tâm KHÁCH QUAN là : 

1/“Tâm hướng ý môn” (maṇo dvāra āvajjana), hay «tâm có 

cảnh LỚN (mahanta) khi nối với căn thức». 2/“Tâm đổng lực” 

(javana) hay «tâm có sức mạnh lập lại của bánh trớn». 3/“Tâm 

đăng ký” (tadālambana) hay “tâm ghi chép”.  

10 chập sát-na (khana) SINH KHỞI là : 



307 

 

-“1 chập sát-na tâm” cần cho HƯỚNG Ý MÔN phát sinh. 

-“7 chập sát-na tâm” cần cho ĐỔNG LỰC sinh khởi đến cuối. 

-“2 chập sát-na tâm” cần cho ĐĂNG KÝ phát sinh và hoàn tất. 

*** 

AN CHỈ = APPANᾹ 

<>Có một loại chu trình tâm (citta vīthi) xuyên qua ý môn 

(maṇo dvāra), gọi là chu trình AN CHỈ (Appanā vīthi). -Có sách 

gọi đó là «chu trình tâm kiên cố».  

-Đây là chu trình tâm đặc biệt, chỉ có trong «THIỀN PHÁP» 

(jhāna dhammā) mà thôi.  

-«AN CHỈ» hay «KIÊN CỐ» là 2 từ ngữ được dịch ra, của 1 chữ 

Pāḷī «appanā». Và «APPANᾹ» trong cổ ngữ Pāḷī, có nghĩa 

tương đương với «VITAKKA», tức là «truy tầm» (=vitakka), 

hay tìm đến, để ở yên tại mục tiêu nào đó.  

-Nhưng chữ «APPANᾹ» còn chứa đựng «tính tích cực khác» 

của TÂM là theo sát mục tiêu», hơn là nghĩa tự điển của chữ 

«VITAKKA» (=tầm), nên chữ «APPANᾹ» cũng ám chỉ một 

cách tổng quát các hiệu lực (vāra), của 3 lãnh vực thiền, gồm 

định (samādhi), đạo (magga), và quả (phala).  



308 

 

-Do đó, trong chu trình AN CHỈ (appanā citta vīthi) bao giờ 

cũng có «tâm cảnh» (dhamma ālambana) là «đề mục» 

(kammaṭṭhāna) rất RÕ RÀNG (Vibhūta). Chúng ta khỏi mất thì 

giờ đặt vấn đề «ấn chứng» (nimitta=kasiṇa) trong tâm hành giả 

(yogāvacara) là mạnh (balavantu) hay yếu (dubbala). 

-Tương tự như thế, “CHU TRÌNH TÂM an chỉ” (appanā citta 

vīthi), cũng không cần có đủ «17 chập sát-na tâm» (khaṇa). Vì 

NÓ là CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), 

chứ không phải xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra).  

-Và chúng ta cũng không chú ý đến sự sanh lên của 2 chập sát-

na tâm đăng ký (tadālambana citta).  

-Lý do ? 

<>Vì AN CHỈ (appanā) là hiệu lực của THIỀN ĐỊNH, nó luôn 

luôn tách rời tâm hành giả (yogāvacara citta) ra khỏi cảnh 

tượng DỤC GIỚI (kāmavacara bhūmi).  

-Còn CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) bình thường, thì luôn luôn 

cần 2 chập sát-na «đăng ký» (tadālambana), vì đó là chu trình 

tâm của người còn vướng cảnh dục (kāma bhūmi). 

<>Thử nêu ra «các chập sát-na» (khaṇa) trong 1 CHU TRÌNH 

TÂM an chỉ (appanā citta vīthi), như sau : 



309 

 

-1 chập sát-na tâm HỮU PHẦN rung động (bhavaṅga calana). 

-1 chập sát-na tâm HỮU PHẦN chuyển cách (bhavaṅga 

upaccheda), hay «dứt tình trạng cũ». 

-1 chập sát-na tâm Hướng Ý MÔN (mano dvāra āvajjana). 

-4 chập sát-na tâm Đổng lực DỤC GIỚI (kāmāvacara javana). 

*Cac sát-na TÂM gọi là «đổng lực DỤC GIỚI» (kāma javana 

khaṇa) trong AN CHỈ (appanā), dĩ nhiên là thiện (kusala) hay 

duy tác (kiriya), và luôn luôn hợp trí (ñāna sampayutta), -vì 

TÂM một hành giả (yogāvacara) không thể «đắc thiền» hay 

«chứng đạo» mà ly trí được (ñāna vippayutta). 

*«Bốn đổng lực DỤC GIỚI hợp trí» nầy từ đâu ra ? 

-Hãy nhắc lại, chúng ta có «8 tâm tiến hóa DỤC GIỚI» 

(sobhaṇa citta), gồm 4 thuộc nhóm thiện DỤC GIỚI 

(kāmāvacara kusala citta) và 4 thuộc nhóm duy tác DỤC GIỚI 

(kāmāvacara kiriya citta).  

-Trong số đó, có 2 tâm thiện DỤC GIỚI hợp trí (kāmāvacara 

kusala-ñāna sampayutta) và 2 tâm duy tác DỤC GIỚI hợp trí 

(kāmāvacara kiriya ñāna sampayutta). Chúng có thể biến thành 

4 đổng lực (javana).  



310 

 

-Một trong 4 đổng lực ấy sẽ làm phát sinh 4 chập sát-na (khaṇa) 

«đổng tốc đặc biệt», trong chu trình tâm AN CHỈ (appanā citta-

vīthi). -Đây là loại hành giả đắc AN CHỈ (appanā), mà chưa 

phải là Thánh nhân A-la-hán (arahatta). 

<>Và 4 ĐỔNG TỐC ĐẶC BIỆT (javana) nầy, trong chu trình 

tâm AN CHỈ (appanā citta vīthi), được gọi tên theo thứ tự, là : 

*Đổng tốc (javana) thứ nhất là CHUẨN PHÁP (parikamma), 

*Đổng tốc (javana) thứ hai là CẬN HÀNH (upacāra), 

*Đổng tốc (javana) thứ ba là THUẬN THỨ (anuloma), 

*Đổng tốc (javana) thứ tư là CHUYỂN TÁNH (gotrabhū). 

<>Về phía Thánh nhân A-la-hán (arahatta), thì một trong bốn 

tâm DUY TÁC dục giới, sẽ tự nhiên là đổng tốc (javana). 

-Sau đó thì CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) sẽ có một hay nhiều 

chập sát-na tâm «đắc đệ nhất thiền» (pathamajjhāna), nhờ có 

«năng lực đổng tốc» của tâm sở TẦM (vitakka). -Đây là ám chỉ 

«lần đắc thiền đầu tiên» của một hành giả. 

-Tiếp theo thì chu trình tâm AN CHỈ (appanā citta vīthi) sẽ 

«hòa tan» trong dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga), để bắt đầu CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) mới.  



311 

 

<>Quá trình chứng đắc AN CHỈ THIỀN có thể trình bày : 

-Trước hết là trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) của người  

tinh tấn hành đạo (không thối chuyển), có «đề mục thiền» biến 

thành «ấn chứng», gọi là «thủ tướng» (uggaha nimitta).  

-Ở «giai đoạn» nầy, hành giả tuy không nhìn «đề mục cụ thể» 

(kammaṭṭhāna) trước mặt, nhưng vẫn thấy hình ảnh của đề muc 

nơi tâm, gọi là «khái niệm» (paññatti). 

-Và hành giả cứ bình tĩnh, tự tin chăm chú một cách khách quan 

trên «thủ tướng» (uggaha nimitta) qua một thời gian, thì «thủ 

tướng» tự biến thành «quang tướng» (paṭibhāga nimitta). 

-Rồi hành giả tiếp tục chăm chú một cách khách quan trên 

«quang tướng» (paṭibhāga nimitta), qua một thời gian nữa, thì 

«quang tướng sẽ biến mất»…và đó là lúc tâm hành giả đạt tới 

«an chỉ» (appanā), tức là BÌNH YÊN trong tình trạng «NHẬP 

ĐỊNH» (samādhi), hay «nhất tâm bất loạn» (ekaggatā).  

-«NHẬP ĐỊNH» (samādhi), hay «nhất tâm bất loạn» 

(ekaggatā), có nghĩa là «tâm sở» (cetasika) của hành giả đã 

buông bỏ các cảnh, để qui nguyên làm MỘT với «tâm vương» 

(citta). -Và «nền tảng THIỀN tâm» (Jhāna citta) của hành giả 

cũng «được xây dựng» từ đây. 



312 

 

<>«7 chập sát-na» của «CHU TRÌNH TÂM an chỉ» là : 

1-Dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga) bị «quang tướng» (paṭibhāga 

nimitta) của «đề mục thiền» (kammaṭṭhāna) làm cho  rung 

động (bhavaṅga calana). 

2-Dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga) bị «quang tướng» (paṭibhāga 

nimitta) của «đề mục thiền» (kammaṭṭhāna) làm cho chuyển 

cách (bhavaṅga upaccheda). 

3-Chập sát-na (khana) HƯỚNG Ý MÔN (maṇo dvāra 

āvajjana), tự động nhận «quang tướng» (patibhāga nimitta) «là 

cảnh duy nhất» ở Ý MÔN (maṇodvāra). 

4-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thiện thứ nhất (paṭhama kusala 

javana) đẩy TÂM (citta) hành giả hướng đến «ĐỀ MỤC 

THIỀN» (kammaṭṭhāna), gọi là «chuẩn pháp» (parikamma). 

5-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ hai (dutiya kusala javana), đẩy 

TÂM THỨC (citta-viññāna) hành giả tiến gần ĐỀ MỤC 

THIỀN (kammaṭṭhāna), gọi là «cận hành» (upacāra).  

6-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ ba (tatiya kusala javana), đẩy 

TÂM THỨC (citta-viññāna) hành giả hợp vào ĐỀ MỤC 

THIỀN (kammaṭṭhāna), gọi là «thuận thứ», hay thích ứng dễ 

dàng giữa tâm đi trước và tâm đi sau. 



313 

 

7-Chập sát-na ĐỔNG TỐC thứ tư (catutthī kusala javana), đẩy 

TÂM THỨC (citta-viññāna) hành giả vào phẩm chuyển tánh 

(gotrabhū), hay đưa nó vào «nằm giữa» 2 vận hành động và 

tĩnh, tức là «dòng đáo đại» (mahaggatā). -Chữ «BHŪ» có nghĩa 

tự điển là «2 giá trị chân thực». 

<>Sau khi CHUYỂN TÁNH (gotrabhū) thì hành giả «đắc đệ 

nhất thiền», gồm 5 chi là tầm (vitakka), tứ (vicāra), hỷ (pīti), 

lạc (sukha), và định (ekaggatā) lần đầu tiên. 

*Bốn vận hành trên đây, gồm 1/chuẩn pháp (parikamma), 

2/cận hành (upacāra), 3/thuận thứ (anuloma), và 4/chuyển 

tánh (gotrabhū) vốn nằm trong DỤC GIỚI (kāma), nên chức 

năng CHUYỂN TÁNH (gotrabhū) của chúng ám sẽ chỉ là «vượt 

qua DỤC GIỚI» (kāmāvacara bhīmi). 

<>Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), CHU TRÌNH TÂM an 

chỉ (appanā citta vīthi) của «phàm nhân» (puthujjana), đưa đến 

đắc THIỀN (jhāna) vận hành như thế nào, thì CHU TRÌNH TÂM 

an chỉ của «bậc phạm hạnh» (brahmacariya), đưa đến đắc ĐẠO 

(Magga) cũng vận hành như thế. 

*Ngoài ra, theo một số «Sớ giải» (Aṭṭhakathā), thì có 2 loại 

«hành giả» (yogāvacara) trong THIỀN PHÁP (jhāna dhamma), 

gọi là «độn căn» và «lợi căn».  



314 

 

<>Độn căn ám chỉ hạng người có trí thức kém bén nhạy. Khi 

tinh tấn hành THIỀN thì «bước vào AN TỊNH chậm chạp», nên 

họ phải trải qua đủ «4 giai đọan», là chuẩn pháp (parikamma), 

cận hành (upacāra), thuận thứ (anuloma), và chuyển tánh 

(gotrabhū), để «đắc thiền». 

 <>Lợi căn ám chỉ hạng người có trí thức nhiều bén nhạy. Khi 

tinh tấn hành THIỀN (jhāna) thì «bước vào AN TỊNH (appanā) 

nhanh chóng», nên họ chỉ cần trải qua «3 giai đọan», là cận 

hành (upacāra), thuận thứ (anuloma), và chuyển tánh 

(gotrabhī), là có thể «đắc thiền» (jhāna), -không cần giai đoạn 

«chuẩn pháp» (parikamma). 

*** 

HIỆU LỰC của “CHU TRÌNH TÂM AN CHỈ” 

(Appanā citta vīthi). 

<>CHU TRÌNH TÂM AN CHỈ (Appanā citta vīthi) là “dụng 

cụ căn bản” hay “phương tiện tối cần thiết” để thanh tịnh hóa 

THÂN TÂM, chứ «đó» không phải là CỨU CÁNH của hành 

giả (yogāvacara), còn luân hồi trong TAM GIỚI (ti-bhūmi).  

“Cứu cánh” ở đây ám chỉ MỤC TIÊU CUỐI CÙNG. 



315 

 

*Nếu hằng ngày, hành giả sống tròn đủ GIỚI HẠNH (sīla 

sampanno brahmacariyā) và tròn đủ TU THIỀN (bhāvanā 

sampanna), mà họ cứ xem “sự đắc thiền cao nhất” là CỨU 

CÁNH (antima), thì “ĐỆ TỨ THIỀN VÔ SẮC” (nevasaññā 

nāsaññā āyatana jhāna), là MỤC ĐÍCH CUỐI CÙNG, hay «Đại 

Nguyện» của họ (mahā adiṭṭhāna). 

*Nhưng nếu hằng ngày, hành giả sống tròn đủ GIỚI HẠNH 

(sīla sampanna) và tròn đủ TU THIỀN (bhāvanā sampanna), mà 

họ luôn luôn xem “NIẾT-BÀN” (nibbāna) là CỨU CÁNH 

(antima), thì «A-LA-HÁN QUẢ» (arahatta phala) và “PHẨM 

PHẬT TOÀN GIÁC” (sammā sambuddha), hay «BÍCH CHI 

PHẬT» (pacceka buddha) mới là MỤC ĐÍCH CUỐI CÙNG, 

hay «Đại Nguyện» (mahā adiṭṭhāna) của họ. 

<>Và «26 tâm đổng tốc» (javana) gọi là «có tiềm lực thiện» 

(kusalabala), làm “nội lực tiến hóa thường trực” trong CHU 

TRÌNH TÂM AN CHỈ (appanā citta vīthi), sẽ phát sinh những 

“nội lực đổng tốc THIỆN khác” (añña kusala javana), đủ khả 

năng “đẩy” TÂM THIỀN (jhāna citta) của các phạm hạnh còn 

phàm lên đến bậc CAO NHẤT, đúng theo “hiệu lực” của 

THIỀN ĐỊNH” (samādhi bhāvanā). 



316 

 

<>Và cũng «26 tâm đổng tốc» gọi là «có bản chất duy tác» 

(kiriya), làm “nội lực tiến hóa thường trực” cho CHU TRÌNH 

TÂM AN CHỈ (appanā citta vīthi), sẽ phát sinh những “nội lực 

đổng tốc DUY TÁC khác” (añña kiriya javana), đầy đủ khả 

năng “đẩy” TÂM THIỀN của các bậc đã nhập Thánh lưu, 

chứng đắc quả PHẬT (Buddha) hay A-LA-HÁN (arahatta), giải 

thoát khỏi SINH TỬ LUÂN HỒI, theo “hiệu lực” (vipāka) của 

THIỀN MINH SÁT” (vipassanā bhāvanā). 

*Từ đó suy ra, chúng ta thấy : 

-“2 CÁI KHUNG AN CHỈ” của CHU TRÌNH TÂM là «thiền 

định » (samādhi) và «thiền minh sát » (vipassanā), đã chứa sẵn 

những «sát-na đổng tốc (javana khana) khắn khít với cảnh 

thiền», chứ không phải của những tâm cảnh thuộc về trần tục.  

-«2 cái khung CHU TRÌNH TÂM» (cittavīthi) nầy, vừa “không 

nhất thiết phải liên quan” (do lòng tham), vừa “vô cùng quan 

hệ với nhau” (do pháp XẢ). 

-Vã lại, lãnh vực THIỀN ĐỊNH (samādhi) thì đã được khá nhiều 

tôn giáo trên thế gian nói đến, và áp dụng, dưới nhiều hình thức 

khác nhau, chứ không phải chỉ có riêng Phật giáo. 



317 

 

-Nhưng THIỀN MINH SÁT (vipassanā), và nhất là “MINH 

SÁT TỨ NIỆM XỨ” (catu paṭṭhāna anupassanā), thì duy nhất 

chỉ do Đức Phật THÍCH CA MÂU-NI (Sakya Muni Buddha) 

đã tìm ra, và được áp dụng «một cách nòng cốt», trong Phật 

Giáo Nguyên Thủy (Theravāda Buddhasāsanā). 

*** 

*VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) còn nói rõ : 

<>Về «tiềm lực», thì “2 loại CHU TRÌNH TÂM AN TRÚ” hay 

TOÀN ĐỊNH (appanā citta vīthi), chỉ cần «4 hay 5 châp sát-na 

đổng tốc» (javana), thay vì “7 chập sát-na” như thường lệ. -Và 

những chập sát-na đổng tốc (javana khaṇa) ấy, được gọi một 

cách đặc biệt, là “ĐỔNG TỐC AN CHỈ” (appanā javana). 

<>Gọi là “đặc biệt”, bỡi vì CHÚNG có khả năng tự lập lại thành 

VÔ SỐ “chuỗi 5 sát-na đổng tốc nối tiếp”, không cho CHU 

TRÌNH TÂM AN CHỈ (appanā cittavīthi) đến điểm “tận đà”, 

rồi rơi vào dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga), nhờ “nội lực” trong 

chiều dài tinh tấn (hay đại nguyện) của hành giả. 

<>Đây chính là LÝ DO, “vì sao một hành giả thuần thục trong 

thiền pháp (bhāvanā), có thể nhập định trong một thời gian dài, 

nhiều khi lên đến 7 ngày”.  



318 

 

<>Và trong suốt thời gian nhập định ấy, 4 tâm sở lành mạnh, 

là HỶ (pīti), LẠC (sukha), THẮNG GIẢI (adhimokkha) và 

QUÂN BÌNH (tattramajjhattatā), đã phát sinh một cách hùng 

hậu, để hộ trì hành giả được tự tại, không chịu các trở ngại ở 

thân (kāya) lẫn ở tâm (citta). 

<>Trường hợp một hành giả chưa đắc quả Thánh, thì những 

chập “sát-na thiền” (jhāna khaṇa) sẽ được phát sinh do 1 trong 

9 tâm, gồm 5  THIỆN hữu sắc (rūpa kusala citta), và 4 THỆN 

vô sắc (arūpa kusala citta) hộ trì. 

<>Nếu đó là một Thánh nhân, thì những chập “sát-na thiền” 

(jhāna khaṇa) sẽ được phát sinh do 1 trong 9 tâm, gồm 5  DUY 

TÁC hữu sắc (rūpa kiriya citta), và 4 DUY TÁC vô sắc (arūpa 

kitiya citta) hộ trì. 

*** 

CẢNH của CHU TRÌNH TÂM AN CHỈ. 

*Xin nhắc lại “chu trình tâm an chỉ” (appanā cittavīthi), còn 

gọi là “chu trình tâm kiên cố”, chính là “chu trình tâm THIỀN” 

(jhāna citta vīthi) thăng hoa. 

*“Cảnh (ālambana) của chu trình tâm THIỀN an chỉ” (appanā 

jhāna cittavīthi) dĩ nhiên luôn luôn thuộc về “khái niệm” 



319 

 

(paññatti), và “NÓ” lấy 1 trong 26 “đối tượng” sau đây, làm 

“cảnh kiên cố” (appanā jhānālambana) : 

-10 khái niệm “hình tròn” (kasiṇa), 

-10 khái niệm “không sạch” (asubha lakkhaṇa), 

-1 khái niệm “thể trược trong thân” (kāya), 

-1 khái niệm “hơi thở ra vào” (ānāpāna), 

- 1 khái niệm “tâm từ” (karuṇā), 

-1 khái niệm “tâm bi” (mettā), 

-1 khái niệm “tâm hỷ” (muditā), và 

-1 khái niệm “tâm xả” (upekkhā) hay “tâm hoàn toàn bình 

đẳng, không phân biệt”. 

<>Một hành giả muốn “nhập định bao lâu”, thì trước tiên vị ấy 

phải sống với “chu trình tâm an chỉ” (appanā-vīthi), nghĩa là 

thuần thục trong pháp hành và “đã đắc thiền” (adhikammika).  

-Tiếp theo, hành giả “xả thiền”, để phát nguyện thực hiện 

“khoảng thời gian nhập định”, rồi họ “tái nhập thiền”, làm cho 

các “chập sát-na đổng tốc” phát sinh liên tục (sammāpajjana), 

dưới dạng nhiều chuỗi “5 sát-na” (pañca khaṇa vagga). Và sau 

cùng là NHẬP ĐỊNH (ekaggatā) theo sở cầu. 



320 

 

<>Nói qua “Chu trình tâm AN CHỈ” (appanā citta vīthi) “hằng 

giúp” chư hành giả, đạt đến mục tiêu như thế nào, thì sách VI 

DIỆU PHÁP CÂU-XÁ (Abhidhmma kosha) đã ghi :  

*Nếu MỤC TIÊU đó là “ĐẮC THIỀN CAO NHẤT”, thì trên 

đây chúng ta đã đề cập rồi. 

*Nếu MỤC TIÊU đó là “NIẾT-BÀN” (nibbāna), thì chúng ta 

phải thứ tự nhắc đến “2 hiệu lực đặc biệt” là “DIỆT PHIỀN 

NÃO” (nirodha kilesa), và “CHUYỂN TÁNH” (gotrabhū).  

-Đây là “2 CHU TRÌNH TÂM” (citta-vīthi) dẫn đến sự ĐẮC 

ĐẠO (magga) và ĐẮC QUẢ (phala). -Nghĩa là “tiến hóa lên 

bâc thiền cao nhất tam giới là vô sắc” (=arūpa jhāna), và “nhập 

vào đạo lộ thoát ra ngoài tam giới” (lokuttara jhāna). 

<>Đó là HIỆU LỤC (Vāra) của THIỀN MINH SÁT (vipassanā 

bhāvanā), do năng lực từ các sát-na ĐỔNG TỐC (javana 

khaṇa) của TÂM DUY TÁC (kiriya citta). 

*** 

CHU TRÌNH TÂM “ĐẮC ĐẠO” (Magga citta vīthi) 

Nhắc lại PHÁP QUẢ (dhamma vipāka) : 



321 

 

<>Nếu chu trình tâm «AN CHỈ» hay «KIÊN CỐ» (appanā 

cittavīthi), lấy «nhất tâm bất loạn» (ekaggatā sahita) trong thời 

gian hành đạo, thuộc về  THIỀN ĐỊNH (samādhi), làm «pháp 

quả» (vipāka dhammā), thì chu trình tâm «MINH SÁT» 

(vipassanā citta vīthi), lấy «chánh niệm tỉnh giác» (saṭi 

paṭṭhāna sahita) một cách thường xuyên, thuộc về THIỀN 

MINH SÁT (vipassanā bhāvanā), làm «pháp quả». 

-Vì PHÁP QUẢ an trụ (appanā dhamma vipāka) của THIỀN 

ĐỊNH (samādhi bhāvanā), vốn có tính thời gian (kālika), nên 

trong khi “hành giả nhập thiền” thì có thể cách ly (vippayutta) 

được VỌNG ĐỘNG (uddhacca) do THAM (lobha), do SÂN 

(dosa), và do SI (moha) gây ra. Nhưng lúc hành giả ngưng hành 

thiền một thời gian dài, thì VỌNG ĐỘNG (uddhacca) lại có thể 

tái phát. Đó chỉ là “THỜI ĐỊNH” (kālika ekaggatā). 

*Ngược lại, PHÁP QUẢ của CHÁNH NIỆM (sammā sati) thì 

thuộc về THIỀN MINH SÁT (vipassanā bhāvanā). -NÓ nhờ 

đặc tính “vô thời gian” (akālika), nên có năng lực loại trừ 

VỌNG ĐỘNG một cách thường trực, xuyên qua mọi hành vi 

trong đời sống hằng ngày. Đó chính là “THƯỜNG ĐỊNH” 

(akālika ekaggatā). 



322 

 

<>Khi hành giả sống với CHÁNH NIỆM (sammā sati) thì 

“không có chuyện quên mình” (hay vô ý phóng 

đãng=uddhacca), dù cho trong khi họ “làm việc khác”. -Nghĩa 

là sống trong THIỀN MINH SÁT (vipassanā bhāvanā), thì mọi 

hành động đều có CHÁNH NIỆM (sammā sati). Tham (lobha), 

sân (dosa), si (moha) luôn luôn bị CHÁNH NIỆM (sati) “nhận 

diện” và “khử trừ” một cách hiệu quả.  

-Hành giả lúc nào cũng định tỉnh một cách hùng hậu, và họ 

luôn luôn ý thức rằng, THAM (lobha), SÂN (dosa), SI (moha), 

là “3 nguồn gốc” của tất cả ÁC PHÁP (akusala dhamma). Và 

nhóm chữ “một cách hùng hậu” ở đây ám chỉ “THIỀN ĐỊNH 

khi thuần thục thì biến thành dụng cụ tốt nhất của THIỀN 

MINH SÁT” (vipassanā bhāvanā).  

<>Hay thiền định (samādhi) và thiền minh sát (vipassanā) tuy 

khác nhau về hiệu lực (vāra), nhưng có thể xem là “2 pháp 

tương tác và bất ly” (avinibbhoga dhammā). 

-Như trên vừa nói, 2 loại PHÁP QUẢ (dhamma vipāka) của 2 

loại CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) một thuộc về “thiền định” 

(samādhi) và một thuộc về “thiền minh sát” (vipassanā), mới 

nghe qua dường như có vẻ “tương đồng”. Nhưng VẬN HÀNH 



323 

 

(kicca) của chúng đối với CẢNH (ālambana), lại dẫn đến 2 

“hiệu lực” (vāra) khác nhau.  

-Và một điều chắc chắn là “không ĐỊNH thì dẫu có TỈNH 

THỨC thì ấy chỉ là tỉnh táo phàm tục, không thể quan sát TỐT 

được”. -Mà quan sát không tốt, thì nhận diện sai vạn pháp, và 

tạo dịp cho VÔ MINH (avijjā) phát triển…, lừa gạt…tung khói 

mù đánh lạc hướng tâm thức. 

<>Như vậy, sự phân biệt giữa “2 pháp quả” (dhamma vipāka), 

là «định tâm» (ekaggatā) và «chánh niệm» (saṭipaṭṭhāna) khác 

nhau như thế nào ? 

-«ĐỊNH TÂM» (ekaggatā) chính là «tinh thần ở một điểm, 

không bị chi phối bỡi một hay nhiều cảnh tượng khác». Đó là 

«tâm ổn định (samādhi) tại một ĐỀ MỤC» (kammaṭṭhāna), 

trong khi hành thiền. 

-Còn “CHÁNH NIỆM” là «tâm không phóng khỏi đối tượng 

trước mặt, và tỉnh thức hùng hậu, thấy rõ thực trạng của mọi 

pháp cảnh liên hệ, một cách hoàn toàn khách quan», ngay cả 

trong khi không hành thiền định.  

<>Nghĩa là khi «quan sát bất cứ đối tượng gì, TÂM cũng biết 

chắc vật ấy đang nằm trong tình trạng VÔ THƯỜNG (aniccā), 



324 

 

đang gây ra sự xung đột, chịu đựng KHỔ NÃO (Dukkhā), và 

đang dần dần tiến đến sự “hoàn không” hay kết cuộc là VÔ 

NGÃ (Anattā), -nghĩa là ở cuối CHU KỲ, mọi hình thức đều 

tan rã, biến mất. 

*Nói cách khác, «CHÁNH NIỆM” hay “TỈNH GIÁC» (sammā 

sati) là «hiệu lực thường trực» của chu trình tâm «MINH 

SÁT». -Nó làm cho hành giả GIÁC NGỘ, dứt khoát buông bỏ 

tất cả những gì nằm trong qui trình của VÔ THƯỜNG (aniccā), 

của chịu đựng KHỔ NÃO (dukkhā), và của VÔ NGÃ (anattā), 

-dù cho thực tại trong QUI TRÌNH ấy rực rỡ đến đâu.  

-Khi hành giả “chứng đắc” THIỀN MINH SÁT (vipassanā 

jhāna), thì “tự trải nghiệm” sanh-lão-bệnh-tử ngay bên trong 

chính thân tâm họ, chứ không phải chỉ “suy luận” các hiện 

tượng VÔ THƯỜNG (aniccā), chịu đựng KHỔ NÃO (dukkha), 

và VÔ NGÃ (anattā) bên ngoài, theo kiểu quan sát của TƯỞNG 

UẨN vọng động (saññakhandha). 

-Nhất là sự GIÁC NGỘ hằng làm cho bậc phạm hạnh dứt khoát 

buông bỏ những KIẾN CHẤP (diṭṭhi), chẳng hạng như vướng 

mắc rằng, “thân tâm hiện tại là TA”, “sáu giác quan nầy là CỦA 

TA”, hay “sau khi chết LINH HỒN TA sẽ BẤT DIỆT, HƯỞNG 

PHƯỚC”. -Và “ta có thể cầu xin ĐẤNG toàn năng cứu độ”. 



325 

 

*Hậu quả của quan niệm hoang đường ấy, là tiếp tục sống trong 

THÂN KIẾN (sakkāya diṭṭhi), luôn luôn bất mãn -do THAM 

(lobha),muốn mãi không đầy, - do SÂN (dosa), chịu đựng vui 

buồn xen kẽ, và do SI (moha), phiêu lưu, tùy thuộc vào“tha lực” 

một cách VÔ MINH (avijjā), -rồi chắc chắn sa đọa, và không 

biết tự thân tiến hóa.  

-Nhưng HIỆU LƯC (vipāka)) của CHU TRÌNH TÂM MINH 

SÁT (vipassanā citta vīthi) thì hằng giúp cho hành giả thường 

xuyên TỈNH THỨC (sati), thấy rõ chân tướng (bhūta lakkhaṇa) 

của vạn pháp, là VÔ THƯỜNG (aniccā), KHỔ NÃO (dukkhā), 

và VÔ NGÃ (anattā) để phát sinh trí tuệ thoát ly (prajña).  

-Một đàng, “kết quả” của CHU TRÌNH tâm định (Ekaggatā 

citta vīthi) thì làm cho hành giả “thu hoạch” một số “quyền năng 

độc đáo” của thần lực nhất điểm (ekaggatā bala), chẳng hạng 

như “có thần thông” hay “an trú nơi cảnh giới siêu phàm nào 

đó” trong thời gian nhập thiền. Nhưng khi “xả thiền” thì không 

thể kéo dài “tình trạng đặc biệt” ấy. -Rồi không khéo sau đó, vì 

được thế gian “tôn trọng”, mà hành giả (yogāvacara) có thể 

vướng mắc danh lợi (THAM=Lobha), và NGÃ MẠN (māṇa), 

vướng chặc trong lưới sinh tử luân hồi (saṃsāra).  



326 

 

-Đàng kia, “hiệu lực” của CHU TRÌNH chánh niệm tỉnh giác 

(Saṭi paṭṭhāna citta vīthi) thì làm cho hành giả “thường xuyên 

định tâm nhận diện thực tại”, trong đó 3 nghiệp lành do THÂN 

(kāya), do KHẨU (vacī), và do Ý (maṇo), không cho phép 

THAM (lobha), SÂN (dosa), SI (moha) lôi kéo, để kết quả hành 

giả trở thành thanh tịnh và bình đẳng tự tại (upekkhā), thuận 

tiện cho tiến trình “chuyển tánh” (gotrabhū), nhập vào 

“THÁNH LƯU Tu-đà-hườn” (sotāpanna).  

Về phương diện “CẤU TRÚC” xuyên qua Ý MÔN  thì : 

*Nếu trong THIỀN ĐỊNH (samādhi bhāvanā), “chu trình tâm 

AN CHỈ” (appanā citta vīthi), cần có “4 chập sát-na ĐỔNG 

TỐC” (javana khaṇa), thuộc về “quả thiện hợp trí” (kusala 

vipāka ñānasampayutta), thì…trong THIỀN MINH SÁT 

(vipassanā bhāvanā) “chu trình tâm ĐẮC ĐẠO” (magga vīthi 

citta), cũng cần “4 chập sát-na ĐỔNG TỐC” (javana khaṇa), 

lại thuộc về “duy tác hợp trí” (kiriya ñānasampyutta). 

*Riêng chu trình tâm ĐẤC QUẢ (phala citta vīthi), thì tên của 

“các chập sát-na ĐỔNG TỐC duy tác hợp trí” (kiriya 

ñānasampyutta javana) ấy có khả năng chuyển tánh, là : 

1/Chập sát-na duy-tát (kiriya-khaṇa) chuyển tánh chuẩn hành 

(Parikamma gotrabhū), 



327 

 

2/Chập sát-na duy-tát (kiriya-khaṇa) chuyển tánh cận hành 

(Upacāra gotrabhū), 

3/Chập sát-na duy-tát (kiriya-khaṇa) chuyển tánh thuận thứ 

(Anuloma gotrabhū), 

4/Chập sát-na duy-tát (kiriya-khaṇa) chuyển tánh nhập vào đạo 

và quả (Magga-phala gotrabhū). 

CẦN NHỚ RẰNG : 

*Trong “7 ân đức PHÁP” (dhamma guṇa) có một ÂN ĐỨC là 

“phi thời gian” (akālika). Nghĩa là khi hành giả ĐẮC ĐẠO 

(magga) thì phẩm cách ĐẮC QUẢ (phala) chắc chắn phải xảy 

ra tiếp theo, không có thời gian vô ích xen vào. 

-Vì vậy, sau chập SÁT-NA đắc ĐẠO (magga khaṇa) cũng có thể 

xem là “tiềm trạm” của chập SÁT-NA đắc QUẢ (phala khaṇa), 

chẳng có khoảng cách chờ đợi (akālika) hay chậm trễ. 

*Nghĩa là, “chập SÁT-NA đắc ĐẠO (magga khaṇa) chỉ phát 

sinh DUY NHẤT một lần”. Còn “chập SÁT-NA đắc QUẢ”, nếu 

chư Thánh nhân phát nguyện “trải nghiệm nhiều lần”, thì có 

thể thực hiện được.  

-Khi các Ngài “nhập” THIỀN MINH SÁT (Vipassanā 

bhāvanā), thì THIỀN ấy có khả năng lập lại những “chập SÁT-



328 

 

NA đắc QUẢ” (phala khaṇa), một cách “dây chuyền” (paṭicca 

samuppāda) và tự động… 

<>Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), trong số “10 sợi dây cột 

dính chúng sanh vào vô số vòng sinh tử luân hồi” (Dasa 

saṃyojanāni), thì thánh Tu-đà-hườn hay thánh Thất lai 

(sotāpanna), đã chặt đứt được 2 hay 3 sợi dây đầu tiên, là : 

1/THÂN KIẾN (Sakkāya diṭṭhi), ngã chấp thân nầy, 

2/HOÀI NGHI (Vicikicchā), thắc mắc về nhân duyên quả, và  

3/GIỚI CẤM THỦ (Sīlabbataparāmāso), tin tưởng tuyệt đối 

vào năng lực nghi lễ. 

<>Từ đó suy ra, 7 hay 8 sợi dây còn lại sẽ do 3 BẬC THÁNH 

cao hơn, là Tư-đà-hàm (Sakadāgāmi=Nhất lai), A-na-hàm 

(Ᾱnāgāmi=Bất lai), và Dứt sinh tử (Arahatta=A-la-hán) có khả 

năng triệt tiêu, đoạn trừ. 

*Nhưng kể từ bậc Thánh TƯ-ĐÀ-HÀM (Sakadāgāmi) trở lên, 

thì chập sát-na duy tác (kiriya khaṇa) của TÂM ĐỔNG TỐC 

chuyển tánh thứ tư (catutthī javana gotrabhū), được gọi là DŨ 

TỊNH (vodāna), tức là tiến đến tinh khiết (suddhi), chứ không 

phái đơn giản chỉ là chuyển tánh bình thường (gotrabhū). -Còn 



329 

 

3 chập SÁT-NA đổng tốc đi trước, đều có HIỆU LỰC của chập 

sát-na THUẬN THỨ (anuloma khaṇa).  

-Đó là các đặc điểm riêng (nava lakkhaṇāni), qui cho “4 CHẬP 

TÂM SÁT-NA” (catu ariya khaṇāni) chứng đắc, của các bậc 

THÁNH cao hơn Tu-đà-hườn (Sotāpanna). 

<>Ngoài ra, soạn giả cũng xin thưa ở đây, một cách khiêm 

nhượng, chân thành và thận trọng rằng, “Những gì liên quan 

đến tâm linh của THÁNH NHÂN (ariya puggala), phàm phu 

chúng ta, dù có nghiên cứu sâu xa đến đâu, cũng không thể nào 

“biết rõ”, hay “trình bày chính xác” được. -Ngôn ngữ chỉ là 

phương tiện tương đối, mong quí độc giả thông cảm ! 

*** 

CÔ ĐỌNG CÁC ĐIỂM CHÍNH. 

<>Nói về “chỗ dựa” (vatthu) của CHU TRÌNH TÂM, thì có “2 

NƠI” để sự vận hành, “nương vào và diễn ra” là : 

-Năm giác quan hay xuyên qua NGŨ MÔN (Pañca dvāra), và  

-Giác quan thứ sáu hay xuyên qua Ý MÔN (Mano dvāra). 

A/ Tại bát cứ MÔN nào trong năm giác quan (pañca dvāra), thì 

CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) có CẢNH hay ĐỐI TƯỢNG 



330 

 

(ālambana), thuộc về DỤC GIỚI (kāmavacara), cũng như có 

CẢNH hay ĐỐI TƯỢNG (ālambana) thuộc về SẮC GIỚI 

(rūpavacara), đều gồm 4 loại là : 

                 1/ RẤT LỚN (atimahanta),  

                  2/ LỚN (mahanta),  

                  3/ NHỎ (paritta), và  

                  4/ RẤT NHỎ (atiparitta). 

B/ Tại “Ý MÔN” hay giác quan thứ sáu (maṇo dvāra), thì CHU 

TRÌNH TÂM (Citta vīthi), nếu cũng thuộc DỤC GIỚI (kāma 

bhūmi) hay SẮC GIỚI (rūpa bhūmi), luôn luôn có tâm CẢNH 

(ālambana) nằm trong “2 tình trạng hiệu lực” (vāra), là : 

                 1/VỌNG ĐỘNG (Kāma vacara)  hay  

                 2/AN CHỈ (appanā). -An chỉ còn gọi là “kiên cố”.  

Nhắc lại : 

1/ Trong những chu trình tâm vọng đông (kāmāvacara citta 

vīthi), xuyên qua ngũ môn (pañca dvāra) và ý môn (maṇo dvāra) 

thuộc DỤC GIỚI (Kāmavacara), thì có 4“kích cỡ”, là cảnh rất 

lớn (ati-mahanta ālambana), cảnh lớn (mahanta), cảnh rất nhỏ 

(ati-paritta ālambana), và cảnh nhỏ (paritta).  



331 

 

-Bốn cảnh tượng chính nầy lưu lại HIỆU LỰC (vāra) nơi TÂM 

(citta) hay TIỀM THỨC (bhavaṅga-citta) dưới 2 tình trạng là 

KÝ ỨC RÕ (vibhūta) và KÝ ỨC MỜ (avibhūta ). 

2/ Nhưng…-cũng trong ý môn DỤC GIỚI (kāma maṇo dvāra) 

ấy, nếu đó là CHU TRÌNH TÂM an chỉ hay “kiên cố” (appanā), 

thì NÓ có 2 mục đích để phóng tới (āvajjana), là : 

 a/“Hướng thượng” hay “hướng đáo đại” (mahaggatā) và  

b/“Hướng siêu thế” hay “hướng giải thoát” (lokuttara). 

Chú ý : 

<>Chu trình tâm AN CHỈ (appanā citta vīthi) cũng chính là chu 

trình tâm ĐẮC THIỀN (jhāna citta vīthi).  

-Khi thuần thục trong pháp hành, NÓ luôn luôn vận chuyển 

dưới “2 dạng”, là “dập tắt phiền não” (kilesa-nirodha) và 

“chuyển tánh” (gotrabhū), -tức là có “hiệu quả tiến hóa” từ 

thấp đến cao, từ phàm lên THÁNH (puthujjhana=>ariya). 

a-Nếu thành công trong việc dập tắt phiền não (kilesa-nirodha), 

nhất là giải trừ THÂN KIẾN (sakkāya diṭṭhi), chấm dứt HOÀI 

NGHI (vicikicchā), và đoạn tận GIỚI CẤM THỦ (sīlabbata 

parāmāso), thì ấy là chứng đắc “Tâm Tu-đà-hườn ĐẠO” 

(Sotāpatti magga-citta). 



332 

 

b-Nếu thành tựu chuyển tánh (gotrabhū), nhất là “thường xuyên 

an trú” trong chánh niệm (saṭipaṭṭhāna bhāvanā), củng cố 

THÁNH TÂM (ariya citta), thì ấy là chứng đắc “Tu đà hườn 

QUẢ” (sotāpatti phala-citta), để vững chắc tiến lên 3 bậc 

THÁNH cao hơn, như đã nói trong đoạn trước. 

<>Lý do để Thánh nhân luôn luôn tiến hóa cao hơn, là vì TÂM 

các NGÀI đã trở thành thanh tịnh, nhưng THÂN thì chưa hết 

tuổi thọ, còn phải sống thêm một thời gian trong cõi phàm, nên 

đổng lực (javana) trong các CHU TRÌNH TÂM thiền MINH 

SÁT (vipassanā bhāvanā citta-vīthi) của các Ngài, vẫn thường 

xuyên “cách ly” với mọi đối tượng Ô TRƯỢC gây VỌNG 

ĐỘNG. Từ đó, “tiềm lực hướng THIỆN” (vipassanā bāla) 

hằng túc trực trong thân tâm THÁNH NHÂN, để “hóa giải” các 

ác pháp (akusala dhamma). 

*** 

Tổng qui nạp : 

 <>“CHU TRÌNH TÂM” (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), và xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra) của phàm 

nhân, cứ thế được kết nối liên tục, tùy theo tình trạng (thanh 

hay trược) của TÂM (citta) và CẢNH (ālambana), với ĐỔNG 

LỰC (javana) chứa trong “HỮU PHẦN” (bhavaṅga), sẽ không 



333 

 

bao giờ gián đoạn…chừng nào mà THÂN TÂM (hay ngũ uẩn) 

này, vẫn còn tiềm lực của THAM - SÂN - SI. 

<>Nghĩa là “CHU TRÌNH TÂM” (citta-vīthi) sẽ tiếp diễn mãi, 

từ đời trước qua đời sau, xen kẽ bỡi những “CHẬP sát-na HỮU 

PHẦN” (Bhavaṅga khaṇa), như một sự TỰ NHIÊN, không cần 

phải có một CÁI mà người ta gọi là «linh hồn bất biến», do một 

đấng toàn năng nào đó “thổi vào” cả. 

<>Nhưng…các CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) dù cho “đồng 

loại” cũng không tuyệt đối “đi san sát” nhau, hoàn toàn không 

có “khoảng cách”. -Mà chúng luôn luôn có những «sát-na HỮU 

PHẦN ĐỆM » (sandhi bhavaṅga khaṇa) rất tinh vi xen vào.  

-Ví dụ «CHU TRÌNH TÂM nhĩ thức» (sota viññāna citta vīthi) 

không thể “tức khắc đi sau” «CHU TRÌNH TÂM nhãn thức» 

(cakkhu viññāna citta vīthi). -Dù cho cả 2 đều thuộc “một loại” 

gọi là NGŨ MÔN (pañca dvāra). 

Thử phân tích : 

<>Trước hết là những «sát-na HỮU PHẦN trôi chảy» 

(bhavaṅga khaṇa), rồi «CHU TRÌNH TÂM nhãn thức» 

(cakkhu viññāna citta vīthi) xảy ra, với những «CHẬP sát-na» 

tích cực nối đuôi nhau, một cách MẠNH (mahanta, vibhūta) hay 



334 

 

YẾU (paritta, avibhūta). Khi chúng hết hiệu lực, thì có những 

«sát-na HỮU PHẦN ĐỆM» (bhavaṅga khaṇa) liền xen vào, 

như «các phần kết nối». 

<>Chúng ta có thể «chứng thật» các «CHẬP sát-na tích cực» 

(như hướng môn, tiếp thâu, suy đạt…v…v…) xảy ra như thế 

nào, nhưng chúng ta không thể “đoán định” có bao nhiêu «sát-

na HỮU PHẦN» xen kẽ hay “ĐỆM”, vì chúng có VÔ SỐ,  «sẵn 

sàng và tự nhiên» chen vào giữa những CHU TRÌNH TÂM ngũ 

môn (pañca dvāra) hay ý môn (maṇo dvāra), và vào giữa những 

«CHẬP sát-na tích cực», trong mỗi CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi) riêng biệt. 

<>Tưởng cũng nên nhắc lại rằng, CHU TRÌNH TÂM (citta 

vīthi) có thể «xảy ra» trong 3 trường hợp, là : 

1- CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) của người phàm 

(puthujjhana) không có THIỀN, với tâm tánh nhiều THAM-

SÂN-SI. -Đây là loại người tái sinh bằng tâm SUY ĐẠT VÔ 

NHÂN “thọ xả” (ahetuka santīraṇa upekkhā sahagata citta), hay 

bằng tâm SUY ĐẠT NHỊ NHÂN “thọ xả” (duhetuka santīraṇa 

upekkhā sahagata citta).  



335 

 

-“Thọ xả” (upekkhā-sahagata citta) tái sinh làm phàm nhân 

(puthujjana) ở đây ám chỉ “sự dửng dung do vô minh, và mặc 

nhiên hướng tới, không có chọn lựa cảnh giới” tốt hay xấu.  

*Xin đừng lầm lẫn “thọ xả” ấy với “VÔ LƯỢNG XẢ” 

(upekkhā=appamaññā) của Thánh nhân.  

2- CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) của người phàm 

(puthujjhana) có tu THIỀN, với tâm tánh ít THAM-SÂN-SI hay 

đã THANH TỊNH. Đây là loại người tái sinh bằng tâm SUY 

ĐẠT TAM NHÂN “thọ hỷ” (tihetuka santīraṇa somanassa 

sahagata citta). 

3- Liên quan đến CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) của Thánh 

nhân hữu học (ariya sekhā puggala), đã đắc THIỀN và có tâm 

THANH TỊNH (visuddhika), từ Tu-đà-hườn đạo (sotāpanna 

magga) đến A-na-hàm quả (ānāgāmi phala), thì đây là 6 HẠNG 

NGƯỚI có tiềm lực siêu thế (lokuttara bala), chỉ tái sinh tối đa 

là 7 lần nữa, bằng tâm SUY ĐẠT QUẢ THIỆN ly tà (diṭṭhi 

vippayutta) và hợp trí (kusala vipāka santīraṇa ñāna 

sampayuttaṃ).  

*** 

 



336 

 

 

 

 

Chương VI 

Tính BẤT ĐỊNH (Aniyata). 

<>Sau khi đã trình bày “KIẾN GIẢI” (Ujjala vivaraṇa), dựa 

theo CHƯƠNG PHẦN (pakaraṇa), một cách khiêm nhượng và 

chủ ý “xoáy vào” các điểm phức tạp, -trong TÂM VƯƠNG 

(Citta), -trong TÂM SỞ (Cetasika), -trong SẮC PHÁP (Rūpa), 

và -trong CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi)…thuộc sách “Vi 

Diệu Pháp Thống Kê Tâm thức” (Abhidhammasaṅgaha).  

<>Bây giờ chúng tôi xin trình bày “KIẾN GIẢI” (Ujjula 

vivaraṇa) liên quan đến những TÍNH BẤT ĐỊNH (Aniyata) 

trong TỪ NGỮ QUI ƯỚC (vacanamālā) nói chung, và trong 

“A-Tỳ-Đạt-Ma” hay “VI Diệu Pháp” (Abhidhamma) nói riêng.  

*Vì TÍNH BẤT-ĐỊNH (Aniyata), lắm khi có thể làm cho những 

PHÁP quá sâu sắc (abhigambhīra dhammā), chưa được trình 

bày một cách rõ ràng, có thể trở thành “vô lý” hay “hoang 

đường”, gây hiểu lầm cho người học Phật !  



337 

 

<>Và mục đích của sự “hiểu biết” về TÍNH BẤT ĐỊNH 

(Aniyata), là tránh được các tư tưởng bế tắc, trở thành “bấp 

bênh”…cho rằng “cái gì hoàn toàn trừu tượng, không hóa thân 

vật chất, không luôn luôn hiện hữu, không vĩnh viễn, hay tạm 

thời…. thì cái ấy không thật” !(?)  

-Chúng ta nào biết rằng “có những cái chúng ta không bao giờ 

nhìn thấy, nhưng NÓ rất THẬT”. -Nhiều khi các CÁI ấy còn 

THẬT hơn cả những hiện tượng, được nhìn thấy ! 

-Nhưng đáng tiếc thay, TÍNH BẤT ĐỊNH (Aniyata) và SỰ VÔ 

THƯỜNG (Aniccā) trong đời sống hằng ngày, vẫn có một số 

điểm chung, đã làm cho nhiều người hiểu lệch, từ cái nầy sang 

cái kia, và suy tưởng lầm rằng, “TRỪU TƯỢNG”, “HƯ ẢO” 

và “THƯỜNG BIẾN” là “không thật” !  

<>Hãy dựa vào Triết học “A-tỳ-đạt-ma” (Abhidhmma), để suy 

gẫm một cách tỉnh táo, khách quan, cẩn thận và thấu đáo, thì 

chúng ta sẽ nhìn nhận rằng, “những gì hư ảo hay biến hóa liên 

tục là biểu tượng của CÁI có thật”. Vì nếu “KHÔNG THẬT”, 

thì chẳng những NÓ không có “khả năng biến hóa” mà NÓ 

còn không là “đối tượng” để cho chúng ta “bận tâm” bảo rằng 

“nó không thật”. -Chưa kể “sự biến hóa liên tục” càng chứng 



338 

 

minh “tính huyền diệu” của NÓ, đến độ chúng ta phải dùng 

cách nói “-bất khả thuyết, -bất khả tư nghì”. 

*Và dĩ nhiên, bỏ công nghiên cứu để “xác nhận” hay “phủ 

nhận” những gì vốn KHÔNG THẬT là một điều hoàn toàn vô 

ích ! -Tuy biết thế, nhưng con người vẫn không ngừng “tìm tòi” 

những chuyện rắc rối để phải đứng giữa “ngả ba đường”, không 

biết phải “đi về” lối nào. Và khi tìm tòi chưa ra “đáp án”, thì 

người ta phải tạm thời “phủ nhận”. 

-Nhưng người “học Phật” thì khác. Chúng ta may mắn biết VI 

DIỆU PHÁP hay A-tỳ-đạt-ma (Abhidhamma) trong nhà Phật, 

nên chúng ta chỉ nhìn nhận ở thực tại những gì đang TRẢI 

NGHIỆM, và chúng ta vui vẻ “không phủ nhận” những gì chưa 

trải nghiệm được. 

-Hóa ra, CÁI gọi là HẰNG BIẾN hay “HƯ ẢO” ấy, chẳng 

những ĐÃ CÓ THẬT, mà NÓ còn rất KỲ DIỆU là đằng khác, 

vì NÓ có “đủ khả năng” biến hóa ra muôn hình vạn trạng, lắm 

khi dường như “hoàn toàn biến mất”, nhưng sau đó lại “xuất 

hiện đầy đủ...sờ sờ…”. 

<>Chắc quí vị còn nhớ, trong hầu hết những “bài phát biểu về 

Phật Pháp” chúng tôi đều đã luôn luôn đề nghị, “Khi nghiên cứu 

đạo giải thoát, xuyên qua sách vở Phật giáo, chúng ta hãy dùng 



339 

 

phương pháp “nắm bắt ý chính”, hay giữ ý quên lời” bằng tâm 

tư khách quan, cởi mở, chứ không nên chấp cứng, “mắc kẹt” 

vào chữ nghĩa, “tư duy”.  

-Nghĩa là, nếu cố chấp từ ngữ hay văn tự, thì chúng ta sẽ gặp 

phải rất nhiều trở ngại trong sự “khai thông tri kiến” (diṭṭhi), 

nhất là “khai thông kiến thức” để GIÁC NGỘ. -Bỡi vì “từ ngữ” 

hay “văn tự” chỉ là những “phương tiện”. Nếu chúng ta “mắc 

dính”, thì CHÚNG dễ trở thành những “dụng cụ cạnh tranh” 

của “tự ngã”, tăng cường “rắc rối”, lắm khi dẫn đến “ba phải” 

(phía nào cũng có lý), và sau cùng sẽ “bế tắc” trong biện luận.  

*Ngay cả tiếng Pāḷī, một “cổ ngữ phổ thông trong mọi giai cấp 

xã hội” thời xưa, mà Đức Phật đã dùng, để thuyết giảng giáo lý 

giải khổ đến đại khối quần chúng ngày xưa cũng vậy.  

-Tuy ngày nay, chữ “Pāḷī” có thể xem là “thánh tự của ĐẠO 

PHẬT”, nhưng theo kinh “Kālāma Sutta”, thì chúng ta cũng 

phải “HỌC Pāḷī” một cách khách quan, nghiêm túc, và “học cổ 

ngữ ấy” để “hiểu Phật ngôn rồi áp dụng”, -trải nghiệm vào đời 

sống của mình, -chứ không nhắm mắt tin càng. Nghĩa là, chúng 

ta không thể y cứ 100% theo “bản dịch” từ kinh “Pāḷī” của bất 

kỳ ai, dù cho “dịch giả” là một nhân vật “nổi tiếng” (-Tăng sĩ 

hay cư sĩ). -Vì trong khi chuyển ngữ, “dịch giả” dù “khách 



340 

 

quan” đến đâu, cũng khó tránh khỏi phổ cập thiên kiến của mình 

vào dịch phẩm, một cách “không hay” ! 

-Nói cách khác, là chúng ta không nên vì hoang mang trước 

những đoạn kinh văn Pāḷī tối nghĩa, mà dừng lại sự nghiên cứu 

PHẬT HỌC (Buddhasāsana sikkhā). Thay vào đó, chúng ta cần 

tỉnh táo và hỷ xả, tháo gỡ những điều «không rõ» trong quan 

hệ (paccaya) giữa các chương phần (Pakaraṇa) Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma) đã từng học qua. 

-Ngoài ra, khi cống hiến KIẾN GIẢI, chúng tôi càng không phải 

trình bày lại “toàn bộ những chương mục đã được đề cập”. Tức 

là KIẾN GIẢI cũng nên tiết kiệm thì giờ của bạn đọc, không 

nên làm cho họ “mất thì giờ với chuyên đã biết rồi” ! 

<>Bất định thứ nhất 

Liên quan tới TÂM VƯƠNG và TÂM SỞ. 

*Từ ngữ “Pāḷī” duy nhất được dùng chung, trong việc “đặt tên” 

cho “89” hay “121” loại “TÂM VƯƠNG”, là “CITTA”.  

-Nghĩa là cái tên “TÂM VƯƠNG” (CITTA) cũng có thể ám chỉ 

“89” hay “121” hiện tượng biểu lộ tinh thần của con người, 

xuyên qua “PHÁP GIỚI” (dhamma dhātu).  

*“Pháp giới” ở đây gọi là “danh sắc giới” (nāma-rūpa bhūmi). 



341 

 

-Chữ “VƯƠNG” (Hán-Việt) gián tiếp nói rằng, ấy là “VUA, là 

vai trò chủ động”. 

-Nhưng trong «CHU TRÌNH TÂM» (citta vīthi), thì “TÂM 

VƯƠNG” (CITTA) lại đóng một số vai trò khác (añña kicca), 

nhiều khi là “thụ động”, mà “hình thức” lẫn “ý nghĩa” trong tên 

“Pālī”, của “một số vai trò thụ động” ấy, lại rất “xa lạ” hay có 

vẻ “mâu thuẫn” với ý nghĩa thông thường của “TÂM VƯƠNG” 

từng được biết…là đàng khác !  

-Chẳng hạng như “TÂM VƯƠNG” (citta) trong CHU TRÌNH 

TÂM (citta vīthi), xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra) hay 

xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), thì đóng vai trò (kicca) của 

“hữu phần” hoặc của “hộ kiếp” (bhavaṅga), có “bản chất” rất 

“thụ động”, hoàn toàn “tiêu cực”, như giòng chảy bằng phẳng, 

không gợn sóng.  

-Và “dạng viết” của chữ Pāḷī giữ vai trò “HỮU PHẦN” hoặc 

“HỘ KIẾP” ấy, là “bhavaṅga”, thì NÓ cũng “vừa bất đồng 

dạng” lẫn “vừa khác nghĩa” với chữ “citta”.  

*** 

*Theo “CÂU-XÁ LUẬN” (Abhidharma Kosha), thì “TÂM 

VƯƠNG” (citta) và “TÂM SỞ” (cetasika) phải chịu “ảnh 



342 

 

hưởng” của “thời gian” (kāla), và xuyên qua những chuỗi “vận 

hành” (saṅkhārā=kicca), để mang các “tên” khác nhau.  

-Chẳng hạng như : 

<>Khi “tâm vương” (citta) trực tiếp thấy HIỆN CẢNH 

(vijjamāna ālmbana) thì được gọi là “TÂM THỨC” (citta 

viññāna), tức là TÂM BIẾT cái CẢNH TƯỢNG (ālambana) 

đang có, thuộc về HIỆN TẠI (paccuppanna kāla).  

<>Nhưng khi “tâm vương” (citta) gián tiếp nhớ lại CẢNH CŨ 

(naya ālambana), thì được gọi là Ý THỨC (maṇo), tức là TÂM 

BIẾT cái đã qua, thuộc về QUÁ KHỨ (atīta kāla). 

<>Rồi khi “tâm vương” (citta) “phát họa ra” CẢNH SẮP CÓ 

(asanta ālambana), thì gọi là HÀNH THỨC, tức là TÂM BIẾT 

cái chưa đến (dựa trên những yếu tố tích lũy hiện tại), thuộc về 

TƯƠNG LAI (anāgata). 

Và TÂM SỞ (cetasika) cũng vậy. 

“TÂM SỞ” luôn luôn được THỜI GIAN (kāla) giúp “tạo thành 

tích”, để gia tăng hay giảm bớt “năng lực” của NGHIỆP 

(kamma). -Nghĩa là đối với TÂM SỞ (cetasika), hiệu quả của 

thời gian (kāla) là tình trạng “CHẤT CHỨA ẤN TƯỢNG” thuận 

hay nghịch, mà nhà Phật gọi là tập ấm. (khandha). 



343 

 

-Chẳng hang như : 

<>Tâm sở (Cetasika) phát khởi (hay gợi cảm) cho một hành 

động gì (kamma), có thể thực hiện sau đó, thì “nó” được gọi là 

TƯ DUY (saṅkappa) hay TÁC Ý (cetanā). 

<>Tâm sở (cetasika) khi phát khởi liên tục, để chuyển thành 

một “tạo nghiệp” thì NÓ là TÁC Ý (santāna cetanā). “Độ 

mạnh” (bala) của sự phát khởi liên tục ấy, chính là “năng 

lượng” của “đổng lực” (Javana) trong CHU TRÌNH TÂM 

(Citta vīthi). -Và TÁC Ý (santāna cetanā) liên tục là “nguồn 

gốc” của “sự lập lại” hay của “đổng lực” (javana). 

<>Tâm sở (cetasika) được củng cố không ngừng, thì “nó” là 

THẮNG Ý (cetanā visesa), và thực hiện ra hành động (cetanā 

manasikāra). “Đó” là “phát khởi” tâm nghiệp (kamma) trong Ý 

MÔN (maṇo dvāra). 

<>Tâm sở (cetasika) dưới dạng “thắng ý” (visesa), và nếu có 

đủ 7 chập sát-na đổng lực (javana khaṇa), thì “xác nhận ấn 

tượng của cảnh” đến điểm “đăng ký” (tadālambana). Từ đó, 

“NÓ” là tập ý (cetana bhāvanā) có đặc tính “tồn trử”, để thành 

lập các “THỦ UẨN” (upādāna khandha). 

*** 



344 

 

*Nhắc lại TÊN “Pāḷī” chung của “52 tâm sở”, còn gọi là “52 sở 

hữu tâm” là…“CETASIKA”. -Khi “52 tâm sở” hay “52 sở hữu 

tâm” nầy “góp mặt” trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), thì 

chúng lại đóng “các vai trò đặc biệt” dưới “nhiều dạng khác”, 

mà ý nghĩa của những chữ “Pālī”, ám chỉ những “vai trò khác 

đó”, lại có “tính cách chủ động” (tức với chức năng cầm 

đầu=vương), chứ không phải chỉ là “phụ tá” như “vị trí tùy 

tùng” của “tâm sở” (cetasika) mà chúng ta được biết. -Chưa kể 

hình thức của chữ viết cũng khác (!) 

-Ví như các “TÂM SỞ” (cetasika) trong CHU TRÌNH TÂM 

(citta vīthi), thì được “tượng trưng” bằng những “chập sát-na” 

(khaṇa), mà chữ “Pāḷī” của những “chập sát-na” ấy, lại có các 

“ý nghĩa CHỦ ĐỘNG” (uyyutta), như “hướng môn” 

(āvajjana), “tiếp thâu” (sampaṭicchana), “suy đạt” (santīrana), 

“đoán định” (voṭṭhappana), “đổng tốc” (javana), “đăng ký” 

(tadālambana), “chấm dứt” (cuti), và “chuyển tiếp” 

(paṭisandhi=tục sinh)…hơn là chúng có các “ý nghĩa THỤ 

ĐỘNG thông thường” (udāsīna).  

-Đó rõ ràng là sự vận hành ngấm ngầm và “chủ động” của TÂM 

SỞ (cetasika), và dường như chúng cũng phát sinh từ dòng 

HỮU PHẦN (bhavaṅga = tương đương với TÂM VƯƠNG = 

citta), nhưng nguồn gốc và năng lực của chúng, lại đến từ 



345 

 

NGOẠI cảnh (bahiddhālambana), xuyên qua 5 GIÁC QUAN 

(pañca dvāra), đập vào dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga), rồi được 

xem như “xuất xứ” tù NỘI cảnh (bahīra ālambana) trong Ý 

MÔN (maṇo dvāra), -chứ TÂM SỞ  (cetasika) không phải tuyệt 

đối là “sản phẩm” của “tứ đồng” với TÂM VƯƠNG (citta), là 

“đồng sanh”, “đồng diệt”, “đồng cảnh”, và “đồng căn”. Chưa 

kể TỨ ĐỒNG ấy còn cho chúng ta cái cảm giác “tâm sở là bề 

mặt của tâm vương” (=luôn luôn che khuất bề trong), hay “tâm 

vương là sở là “nội diện” của tâm sở”. 

-Nhưng BẤT ĐỊNH (aniyata) đáng chú ý là ở chỗ tên gọi các 

“TÂM SỞ” (cetasika), qui cho những CHẬP SÁT-NA tích cực 

(khaṇa karika) kia, lại ám chỉ vai trò chính của TÂM VƯƠNG 

(Citta), một cách không “mập mờ” ?!  

-Và hầu hết các “giáo thọ” dạy Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) 

đều gọi những “chập sát-na” (khaṇa) ấy, bằng các “tên kép” có 

chữ “TÂM”, như “tâm hướng môn” (āvajjana citta), “tâm tiếp 

thâu” (sampaṭicchana citta), “tâm suy đạt” (santīraṇa citta), 

“tâm đoán định” (voṭṭhappana citta), “tâm đổng tốc” (javana 

citta), “tâm đăng ký” (tadālambana citta), “tâm tử” (cuti citta), 

“tâm tục sinh” (paṭisandhi citta), “tâm hữu phần” (bhavaṅga 

citta), mà không nói rõ ấy là“TÂM VƯƠNG” (citta) hay “TÂM 

SỞ” (cetasika) !  



346 

 

-Tình trạng nầy khiến chúng ta không thể “ấn định” và “đo 

lường” các “vai trò”, như “hướng môn” (āvajjana), “tiếp thâu” 

(sampaṭicchana), “suy đạt” (santīraṇa), “ấn định” 

(voṭṭhappana), “đổng tốc” (javana), “đăng ký” (tadālambana), 

“chấm dứt” (Cuti), và “chuyển tiếp” (Paṭisandhi) hay “tục 

sinh”…là “chủ động” từ TÂM VƯƠNG (citta) hay “chủ động” 

từ TÂM SỞ (cetasika) ?!  

-Chỉ khi nào chúng ta không cố chấp vào “danh xưng” hay 

“định nghĩa” của “từ ngữ”, và sẵn sàng “khách quan nắm bắt” 

các “KIẾN GIẢI” (Samujjala vivaraṇa), do trải nghiệm hay do 

sự bừng sáng trong tâm thúc (=đứng ngoài các thứ “thành 

kiến”), tức là chúng ta “giữ ý quên lời”….thì “vấn đề bất định” 

(aniyata) mới chẳng còn nữa ! 

*Rồi một BẤT ĐỊNH (aniyata) khác, là “tổng số 52 TÂM SỞ” 

(cetasika). Khi đem so lại một cách biệt lập, bằng cách kê khai 

CHÚNG ngoài «CHU TRÌNH TÂM» (citta vīthi), thì chúng ta 

cũng “thấy” có thêm một số tâm sở, không tương đương với các 

tên đã biết. -Và nếu chúng ta “cộng tất cả lại”, thì tổng số TÂM 

SỞ (cetasika) có thể cao hơn con số 52. 

*Chưa kể có những tên “TÂM SỞ” (cetasika), -vừa không đại 

diện cho các “từ ngữ” chuyên chở “thọ cảm của ấn tượng”, do 



347 

 

“CẢNH” (ālambana) đập vào, -vừa không thuộc về CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca dvāra), 

-mà là những “từ ngữ” ám chỉ các “TÂM SỞ” phát sinh một 

cách độc lập trong Ý MÔN (maṇo dvāra), với NGHĨA LÝ nói 

lên nhiều “đặc tính phi danh sắc”. 

*Vài đoạn kinh trong sách “A-Tỳ-Đạt-Ma” hay VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) còn gọi CHÚNG bằng một tên khác, là “tâm sở 

THUẦN KHIẾT” (suddha manodvāra vīthi cetasika), và xác 

nhận CHÚNG cũng thuộc về CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) 

xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra), chứ không thuộc về loại CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) nào khác.  

-Tương tự như thế, những TÂM SỞ bình thường (sābhāvika 

cetasika) chuyên chở “một tình trạng của tinh thần” (maṇo) 

thuộc CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN 

(pañca dvāra), thì được “bổ túc” bỡi một tính từ khá đặc biệt là 

“DI ẢNH” (=tadānuvattikā), trong “BẤT ĐỊNH” (aniyata).  

<>“Sự kiện” nầy làm cho ý nghĩa khởi đầu phải khác đi đôi 

chút.  Rồi phải chăng “di ảnh” (tadānuvattika) ở đây ám chỉ 

“tâm cảnh”, một loại “tâm sở không có tên” ?! 

-Thay vì gọi là CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi) xuyên qua NGŨ 

MÔN, có cảnh rất lớn (atimahanta), thì NÓ được gọi là “CHU 



348 

 

TRÌNH TÂM tồn trử DI ẢNH” (tadānuvattikā), một “dạng 

CHU TRÌNH TÂM  xuyên qua ý môn” khác (añña maṇo dvāra 

citta-vīthi) ?  

-Cái BẤT ĐỊNH (aniyata) ở đây là “sự khác biệt”, trong “CHU 

TRÌNH TÂM (citta) vīthi), tuy cũng xuyên qua Ý MÔN (maṇo 

dvāra), nhưng với các “tâm sở THUẦN KHIẾT ý môn” 

(suddha manodvāra vīthi), chứ KHÔNG PHẢI những tâm sở 

thuộc “ý môn thông thường”.  

-Nghĩa là CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) khi có một số “TÂM” 

(citta) và “TÂM SỞ” (cetasika) phát sinh hoàn toàn độc lập với 

những “thực tại đặc biệt bên trong lẫn bên ngoài” NGŨ UẨN 

(pañca khandha), thì NÓ không nằm trong “hợp lý của tâm vật”, 

không nằm trong “hợp lý danh sắc” (nāmarūpa).  

-Và phải chăng các “TÂM” (citta) và “TÂM SỞ” (cetasika) loại 

nầy có thể nằm ngoài các pháp hành của NGŨ UẨN (pañca 

khandhā), mà SẮC PHÁP (rūpa dhammā) là MỘT trong NĂM 

vai trò chính ?! 

-Nếu như thế, thì ở đây “sắc pháp” (rūpa dhammā) trong “NGŨ 

UẨN” (pañca khandhā) đã trở thành “bất lực về mặt VẬT LÝ” 

(tikicchā) ! -SẮC PHÁP (rūpa) ấy trong trường hợp nầy, chỉ là 

“KHÁI NIỆM” (paññatti), hay “phi thực tế”, không nằm trong 



349 

 

“vận hành” của “thực tế” ! -Và phải chăng chúng ta cỏ thể gọi 

CHÚNG là sắc pháp siêu việt (bhūta) trong THIỀN (jhāna) ?  

*Tức là ngoài những TỪ NGỮ (vacanamālā) thuộc về TỤC ĐẾ 

(paññatti) hay CHÂN ĐẾ (paramattha), chúng ta còn tìm thấy 

một số TỪ NGỮ không thuộc về “ĐẾ” (sacca) nào cả !  

Cũng nên biết rằng : 

<>Nói đến SẮC (rūpa) là nói đến GIỚI HẠN (dhātu), và nói 

đến HÌNH THỨC (rūpa, saṇṭhāna) là nói đến THAY ĐỔI 

(aniccā=vô thường)…gồm có SẮC THÔ KỆCH (olārika rūpa) 

và SẮC VI TẾ (sukhuma rūpa).  

-SẮC THÔ (olārika rūpa) thì thay đổi rõ rệt, nhìn thấy được.  

-SẮC TẾ (sukhumā rūpa) thì thay đổi tinh vi, khó nhận ra. 

*SẮC TẾ (sukhuma rūpa) vốn “nằm trong” trình độ cao nhất 

của THIỀN “hữu sắc” (rūpa jhāna), dưới “dạng” KHÁI NIỆM 

(paññatti) về ĐỀ MỤC (kammaṭṭhāna) và TÍNH XẢ (upekkhā) 

là pháp HÓA GIẢI.  

-Nhưng “sắc tế” (sukuma rūpa) cũng “nằm trong” THIỀN“vô 

sắc” (arūpa jhāna), dưới dạng “SIÊU VIỆT” (Bhūta), hay VÔ 

BIÊN…thì phải chăng “sắc tế” nằm ngoài qui ước vật lý ? 



350 

 

*Nghĩa là SIÊU SẮC (abhitūpa) thì “bất khả thuyết, bất khả tư 

nghì”, chẳng khác nào như : 

1/CẢNH GIỚI của THIỀN (Jhāna bhūmi),  

2/CẢNH GIỚI của THÁNH TÂM (ariya citta bhūmi), và  

3/CẢNH GIỚI của PHÁP (dhamma bhūmi), -bao trùm mọi cái 

vô biên không gian, và chẳng thuộc thuộc thời gian.  

Và nói chung : 

-Các SẮC TỐ (rūpa-dhāu) vốn là “chỗ dựa” (vatthu) của 

“TÂM” (citta) lẫn của “TÂM SỞ” (cetasika), thuộc DỤC GIỚI 

(Kāma bhūmi) và SẮC GIỚI (Rūpa bhūmi)… 

-Nhưng các “SẮC SIÊU VIỆT” (bhūtarūpa) cũng là “chỗ dựa” 

của cả “vô biên sắc giới” (ākāsānñcāyatana), trong “VÔ BIÊN 

ĐỀ MỤC THIỀN” (arūpa kammaṭṭhāna). 

*Ba tình trạng nầy nếu không gọi là BẤT ĐỊNH (aniyata), thì 

chúng ta có thể gọi là gì khác ?!. 

<>Rồi sự “thuần khiết” (suddha) bao gồm 5 pháp, tạm viết 

trong ngoặc kép để gợi sự chú ý, là : 

              *“THIỀN thuần khiết” (suddha jhāna),   

              *“ẤN CHỨNG thuần khiết” (suddha nimitta),   



351 

 

              *“AN TRÚ thuần khiết” (suddha appanā), 

              *“THẦN THÔNG thuần khiết” (suddha abhiññā), và 

              *“NIẾT-NÀN thuần khiết” (suddha nibbāna)… 

*Đây chính là LÝ DO tại sao, soạn giả của tập “KIẾN GIẢI” 

khiêm nhượng nầy, trong một đoạn trước đã “đặt nặng” việc 

nghiên cứu một cách cẩn thận, và càng sâu sắc càng tốt, các 

CHU TRÌNH TÂM xuyên qua Ý MÔN (maṇo dvāra citta vīthi), 

nhất là trên 3 lãnh vực : 

1/THIỀN HỌC (jhāna sekkhā) gồm a/thực hành trên nền tảng 

của thuần thục giữ giới (Sīla parikamma), b/thực hành trên nền 

tảng hướng đến sự định tâm (Samādhi), và c/thực hành trên nền 

tảng luôn luôn “hòa tan” với “đề mục” (kammaṭṭhāna) hay cận 

hành (upacāra).  

2/NHẬP ĐẠO (magga), bao gồm hiệu lực của thuận thứ 

(anuloma), hay thích ứng với phẩm cách thăng hoa. 

3/ĐẮC QUẢ (phala), bao gồm sự chuyển tánh (gotrabhū), và 

viên dung hạnh toàn xả (upekkhā sampanna). 

<>Ngoài ra, theo các chuyên gia THẦN HỌC (Théologie), thì 

Ý MÔN (maṇo dvāra) hay giác quan THỨ SÁU còn được xem 

là cái “MÔI TRƯỜNG” (catalyseur) vừa “VI DIỆU” vừa “ĐỘC 



352 

 

LẬP”, để cho những NĂNG LỰC SIÊU THOÁT (Énergie 

transcendentale) có thể “giao thoa” (interferer), và “biểu lộ ra” 

các “tiềm năng huyền bí” (pouvoir exotérique), mà toàn bộ 

định luật vật lý không thể nào khám phá, hay giải thích một 

cách rõ ràng nổi.  

Chẳng hạng như : 

-Một số điều báo trước trong giấc mơ, đã được ỨNG NGHIỆM 

xác thực, không bị phản biện bỡi lý lẽ ngẫu nhiên. 

-Các hiện tượng thần linh, đã từng CỨU GIÚP nhiều kẻ khốn 

cùng một cách “cụ thể”, mà không thể bi bác bỏ bỡi “luận cứ 

chống mê tín”.  

*Các chứng đắc thần khải nhiệm mầu  (abhiññā), đã biến một 

số cá nhân phàm phu trở thành những bậc SIÊU THOÁT 

(=Thánh Nhân) một cách độc đáo, mà không khoa học vật lý 

nào có thể phân tích, hay nêu ra lý lẽ có thể soi sáng… 

<>Đó là sự BẤT ĐỊNH (aniyata) của TÂM VƯƠNG (citta) và 

TÂM SỞ (cetasika), nằm trong tình trạng “ràng buộc” hay 

“không ràng buộc” với SẮC PHÁP SIÊU VIỆT (bhūta rūpa 

dhamma), một cách kỳ lạ.  

-Nói cách khác : 



353 

 

<>Đó cũng là pháp BẤT ĐỊNH (aniyata dhamma) nằm trong 

hỗn hợp NGŨ UẨN (pañca khandha), gồm 1/SẮC (rūpa), 

2/THỌ (vedanā), 3/TƯỞNG (saññā), 4/HÀNH (saṅkhāra), và 

5/THỨC (viññāna). 

*Triết học A-TỲ-ĐẠT-MA (Abhidhamma) còn gọi Ngũ uẩn là 

“DANH SẮC” (nāma rūpa), một “HỖN HỢP” (khandha) của 

tinh thần hay “DANH” (nāma dhamma), cấu kết với thể xác 

hay “SẮC” (rūpa).  

<>Nếu “DANH SẮC” (nāma-rūpa) thuộc về DỤC GIỚI (kāma 

bhūmi), thoạt tiên lấy DỤC VỌNG (taṇhā) hay THAM-SÂN-

SI (lobha-dosa-moha) làm “nhân khởi động” (paccaya), và sau 

thuộc về SẮC GIỚI (rūpa bhūmi), lấy TỨ ĐẠI làm “chỗ dựa” 

(vatthu)….để TÂM (citta) cũng như TÂM SỞ (cetasika) có đủ 

“nền tảng” (paṭṭhāna) hay “pháp giới” (dhammadhātu) mà vận 

hành…thì “VÔ DANH SẮC” (suññātā) thuộc về “Thánh giới” 

cũng lấy “sắc pháp” ở dạng siêu thế (bhūta) làm cảnh 

(kammṭṭhāna) cho các tầng Thánh. 

*** 

<>Bất định thứ hai 

Liên quan đến CHU TRÌNH TÂM (Citta vīthi). 



354 

 

-Đối với 2 loại người : 

* Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), nói một cách dễ hiểu và 

chung chung, thì CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) là VẬN 

HÀNH của “dòng năng lượng chảy ngầm”, từ SỰ SỐNG 

(jīvita), để “duy trì chính nó” (bhavaṅga), tương ứng với “QUẢ 

của NGHIỆP”, đã thực hiện trong quá khứ, hay TIỀN DUYÊN.  

-CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ MÔN (pañca 

dvāra), khi có ngoại cảnh RẤT LỚN (atimahanta ālambana) đập 

vào dòng HỮU PHẦN (bhavaṅga), sẽ “kéo dài” 17 chập sát-na 

TÂM (citta khaṇa), và sau cùng có ẤN TƯỢNG “đăng ký đầy 

đủ” (tadālambana sampanna), trước khi NÓ chạm vào “điểm 

cuối đà” (cuti) để rơi vào HỮU PHẦN (paṭisandhi-bhavaṅga), 

bắt đầu một “chu kỳ mới”, trong cõi DỤC (kāma). 

-Nếu CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) ấy mới xảy ra lần thứ nhất, 

và đối với một người “độn căn” còn gọi là “độn trí” (=tinh thần 

kém linh hoạt), thì cái ngoại cảnh dù RẤT LỚN (ati mahanta), 

đã trải qua 17 chập sát-na TÂM (Citta khaba), vẫn không thể 

“đăng ký ấn tượng” một cách “sâu đậm” vào TÂM THỨC 

(citta-viññāna), như CHU TRÌNH TÂM tương tự đối với một 

người thuộc loại “lợi căn” hay “lợi trí” (tinh thần bén nhạy). 

-Lý do ? 



355 

 

-Vì tuy đó là lần đầu tiên, nên trong “tiềm thức” hay “HỮU 

PHẦN” (bhavaṅga) của “một người độn căn” (hay “độn trí”), 

“độ si-mê trong kiếp hiện tại vẵn còn dày”, -không giống như 

“người lợi căn, lợi trí”, si mê đã giảm, hình ảnh của CẢNH dễ 

tồn tại trong CHU TRÌNH TÂM (citta-vīthi). 

-Chưa kể khi có “dấu tích cũ làm tiêu chuẩn”, để cho “đổng 

lực” (javana) trong CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) “căn cứ vào 

mẫu sẵn”, mà ghi nhận một cách mạnh mẽ CẢNH TƯỢNG 

(ālambana) vừa được tiếp thâu, trong 2 loại người “lợi căn và 

độn căn” cũng chênh lệch khác nhau.  

*Để làm “KIỂU MẪU” ở đây, chúng tôi xin nêu một ví dụ 

“CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NHÃN MÔN 

(cakkhu dvāra), với ngọai cảnh RẤT LỚN (atimahanta)” như 

đã từng trình bày trong đoạn trước.  

-Nếu quí vị “suy nghiệm”, và “nắm bắt” được nội dung ví dụ 

trên, thì các CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua “4 cửa” 

kia, gồm NHĨ MÔN (sota dvāra : cửa tai), TỶ MÔN (ghāna 

dvāra : cửa mũi), THIỆT MÔN (jīvhā dvāra : cửa lưỡi), và 

THÂN MÔN (kāya dvāra : cửa thân, làn da) cũng sẽ được hiểu 

một cách tương tự. 



356 

 

-Xin nhắc lại, nếu ấy là Thánh nhân (ariya puggala), TÂM 

(citta) không chứa “THỦ UẨN” (khandha upādāna), thì các 

CHU TRÌNH TÂM của các Ngài rất khác, không kể vào đây ! 

*** 

BỐN CĂN CƠ CỦA PHÀM NHÂN : 

-Thứ nhất, hạng phàm phu “ĐỘN CĂN” hay “độn trí”, có tinh 

thần kém linh hoạt, ám chỉ loại người ít trí nhớ, dễ quên. 

-Thứ hai, hạng phàm phu “LỢI CĂN” hay “lợi trí”, có tinh thần 

điềm tĩnh, sáng suốt, ám chỉ loại người thông minh, hay các 

“hành giả” đã đắc THIỀN (Jhāna bhāvanā), 

-Thứ ba, các Thánh nhân đã “NHẬP LƯU” (Ariya panna), như 

Tu-đà-hườn đạo lẫn quả (Sotāpanna), Tư-đà-hàm đạo lẫn quả 

(Sakadāgāmi), và A-na-hàm đạo lẫn quả (Ᾱnāgāmi), có tinh 

thần thường xuyên thanh tịnh… Các Ngài luôn luôn là các bậc 

“lợi căn” hay “lợi trí” 

-Thứ tư, 2 bậc Thánh đạt A-la-hán đạo (Arahatta magga) và A-

la-hán quả (Arahatta phala), vì đã tận diệt tham sân si, phiền 

não, nên tinh thần luôn luôn trong suốt, tự tại, hoàn toàn không 

giống như 3 căn cơ kể trước. Chữ Pāḷī gọi bậc THÁNH nầy là 



357 

 

“Arahanta”, tạm dịch là “ỨNG CÚNG)” hay “HOÀN TOÀN 

ANH MINH” (Vijjā udapādi).  

*** 

12 LOẠI NGƯỜI 

(Puggala bheda) 

<>Ngoài “bốn căn cơ” nêu trên, VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) trong nhà Phật còn dựa trên lực đẩy ngầm hay 

“ĐỔNG TỐC” (javana) của “tâm tục sinh” (paṭisandhi citta) 

thuộc CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi), nêu ra “12 loại người”, 

được tạm xếp thành “3 hạng” là : 

*=>HẠNG A có tâm si và năng tính rất THOÁI HÓA. Đó là 

KẾT QUẢ CỰC XẤU của 3 nhân bất thiện THAM-SÂN-SI tạo 

nghiệp ÁC trong quá khứ (atīta vipāka akusala citta).  

-Đây là loại tâm thức có “đổng lực bất lành” đẩy cho“TỤC 

SINH” (paṭisandhi kicca) vào hạng A, tên là “SUY ĐẠT thọ xả” 

(santīraṇa upekkhā sahagata).  

-Đối với kiếp hiện tại, “SUY ĐẠT thọ xả” (santīraṇa upekkhā 

sahagata) nằm trong nhóm “VÔ NHÂN BẤT THIỆN” (ahetuka 

akusala citta). Hạng A nầy gồm 2 loại đầu thai XẤU, là 1/“đọa 

ít” (culladuggati) và 2/“đọa nhiều” (mahāduggati) :  



358 

 

-Riêng loại đầu thai đọa nhiều thì có thể “tượng trưng” bằng 4 

cõi hoàn toàn bất hạnh”, là 1/“địa ngục” (niraya=thường xuyên 

vô phúc), 2/“bàng sanh” (tiracchāna yoṇi=di chuyển xương 

sống nằm ngang), 3/“ngạ quỷ” (petivisaya=luôn luôn bị đói 

khát), và 4/“a-tu-la trần gian” (asurakāya=hằng ngày thèm 

khát, muốn thụ hưởng như “người” mà không được). Cả 4 cảnh 

khổ đọa ấy kéo dài rất lâu, tương ứng với quả báo của NGHIỆP 

ÁC hay HÀNH ĐỘNG XẤU đã tạo. 

-Còn loại đầu thai đọa ít (culladuggati) được “tượng trưng” 

bằng 4 kiếp sống trên thế gian”. Nếu so sánh thì có thể tương 

đương với 4 tình trạng bất hạnh sau đây : 

 <>Cảnh toàn thời VÔ PHÚC như ở địa ngục (niraya),  

<>Cảnh bán thời ĐÓI KHỔ, như làm thú vật (tiracchāna yoni),  

<>Cảnh đa thời THÈM KHÁT, như làm ngạ quỷ (peta), và  

<>Cảnh thường thời ĐÓI KHỔ, them khát do “đọa sinh” với si 

mê và sân hận tự tạo ra, cho chính bản thân. -Ví như KHỔ 

CẢNH của “ma trơi”, “ma rừng”, “ma xó”, “ma đói”, “ma núi”, 

“ma sông”, “ma rạch”, “ma giếng”, “ma hang”, “ma động”, “ma 

biển”…v…v…còn gọi chung là “a-tu-la địa cầu” (kāmāsura). 



359 

 

-Sách “Handbook of ABHIDHAMMA STUDIES” của Cố Đại 

Lão Hòa thượng Sayādaw U. SĪLANANDA, một học giả Miến 

Điện, thông bác Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), gọi “loại tâm 

thức hạng A”, đầu thai vào 4 CẢNH XẤU nầy, bằng nhóm chữ 

Pāḷī “DUGGATI AHETUKA”, khi dịch Việt, thì ám chỉ 2 

nhóm sinh linh “VÔ NHÂN đại đọa” và “VÔ NHÂN trung đọa”.  

*=>HẠNG B có tâm tánh phần nào TIẾN HÓA, nhưng thiện 

căn còn YẾU (paritta). Đó là KẾT QUẢ của các hành động với 

2 nhân thiện ly trí, (ñāna vippayutta) gọi là VÔ THAM 

(alobha) và VÔ SÂN (adosa) trong DỤC GIỚI (kāmavacara). -

QUẢ BÁO của chúng sanh nhị nhân nầy được gọi là nhược 

thiện (duhetuka paritta kusala citta).  

-“Tâm thức làm cho TỤC SINH (paṭisandhi) của HẠNG B nầy 

cũng có tên là “SUY ĐẠT thọ XẢ” (santīraṇa upekkhā 

sahagata). Nhưng đối với kiếp hiện tại, nó được gọi là “TÂM 

QUẢ TÁI SINH thuộc loại VÔ NHÂN NHƯỢC THIỆN” 

(ahetuka paritta kusala citta).  

<>VÔ NHÂN NHƯỢC THIỆN” (ahetuka paritta kusala citta),   

vì “tâm quá khứ” ấy tuy vô tham và vô sân nhưng lại hữu SI, 

nên biến thành “tâm bẩm sinh” hay “tâm quả” (vipāka citta) và 



360 

 

“rất yếu”. Đây cũng là lý do gọi nó là “VÔ NHÂN” (ahtuka), 

tức là các nhân không ảnh hưởng được.  

-Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) còn gọi tên “TÂM TỤC SINH” 

loại ấy một cách “đặc biệt” hơn, là “tâm VÔ NHÂN ly trí” 

(ahetuka ñānavippayutta citta). 

<>HẠNG B là loại TÁI SINH không đầy đủ ngũ quan, làm 

người bị khuyết tật, do tương ứng “quả báo” của hành động 

TỐT không trọn bẹn (thiếu sáng suốt) trong kiếp trước. Ấy là 

“hành động thiện không hiểu biết”, hay ly trí, SI MÊ (kusala 

vipāka ñānavippayutta citta).  

<>Ngoài ra, cũng theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), hạng 

người nầy tuy có quả lành do hành động THIỆN vô hiểu biết 

trong kiếp trước, nhưng khi sinh ra làm người, thì kém nhan 

sắc, ít thông minh, khó tập trung tinh thần, không thể hành 

thiền, và chẳng bao giờ đạt được pháp “an trụ” (appanā). 

*Nhìn chung, HẠNG B được tượng trưng bằng “toàn bộ” 

những người “không trọn vẹn” (=khuyết tật) trên thế gian. -Nói 

về thân thể, thì hạng nầy gồm các giai cấp từ hạ tiện cho đến 

giàu sang hay vua chúa. -Nói về trí óc thì gồm từ kẻ mù chữ 

như thú vật cho đến các học giả uyên thâm. -Hay nói về tinh 



361 

 

thần, thì bao gồm những kẻ hung dữ như thú vật hoang dã, cho 

đến những người “quá hiền” như “kẻ ngốc”.  

-Sách “Handbook of ABHIDHAMMA SUDIES” cũng gọi “loại 

tâm thức TÁI SINH hạng B” (Paṭisandhi citta), đầu thai vào 

tình trạng “ít tiến hóa” nầy, bằng nhóm từ Pāḷī “SUGATI 

AHETUKA” (=kusala vipāka), -chúng tôi xin tạm dịch là “VÔ 

NHÂN QUẢ THIỆN tiểu đọa” hay “VÔ NHÂN QUẢ THIỆN 

tiến hóa ly trí”.  

*=>HẠNG C có tâm tái sinh làm người TIẾN HÓA MẠNH, đủ 

tiềm lực “thăng hoa” lên 2 cõi vô sắc (arūpa) và siêu thế 

(lokuttara). Đó là QUẢ LÀNH (sobhana vipāka) của cả 3 nhân 

thiện (tikusala hetu), là VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), 

và VÔ SI (amoha).  

*Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) thì “HẠNG C” được mệnh 

danh là sự “TÁI SINH” (paṭisandhi) do “TAM NHÂN DỤC 

GIỚI THIỆN hợp trí” (tihetuka kāmāvacara kusala citta 

ñānasampayutta).  

-HẠNG C “biểu lộ” ra “sự thoát sanh” 9 loại người toàn vẹn, 

có thể hành thiền thành tựu, bao gồm cả 2 trường hợp đạt AN 

CHỈ nhanh và đạt AN CHỈ chậm, gọi là lợi căn hay lợi trí và 

độn căn hay độn trí, như đã nói qua trên đây. 



362 

 

<>Trong 9 loại sinh linh (satta) toàn vẹn nầy, chúng ta có thể 

kể ra, 1 loại là tịnh hạnh nhân (brahmacariya) cộng với 8 bậc 

Thánh, thuộc 4 ĐẠO (catu maggāni) và 4 QUẢ (catu phalāni).  

-Sách “Handbook of ABHIDHAMMA STUDIES” còn gọi loại 

“tâm thức TÁI SINH hạng C”, là “năng lực” đầu thai vào tình 

trạng TIẾN HÓA, bằng nhóm chữ Pāḷī “sugati sahetuka”, tạm 

dịch là “TAM NHÂN QUẢ THIỆN BẨM SINH” (ti kusala 

vipāka SAHETUKA citta). 

*** 

QUI NẠP : 

=§= Hạng “VÔ NHÂN” bất thiện (ahetuka akusala), với 

THAM, SÂN, SI (lobha, dosa, moha), khi “đầu thai” 

(paṭisandhi) thì nằm trong 2 loại sinh linh nói chung, là ĐỌA 

ÍT (culladuggati) gồm nhiều tình trạng, và ĐỌA NHIỀU 

(mahāduggati), tức là 4 ÁC ĐẠO. 

=§§= Hạng “NHỊ NHÂN nhược thiện” (duhetuka paritta 

kusala), kiếp trước hành động tốt, trong một chừng mực nào đó, 

với VÔ THAM (alobha), và VÔ SÂN (adosa), nhưng “ly trí” 

(ñānavippayutta), túc là không hiểu biết việc mình làm, vì vẫn 

còn quá nhiều SI MÊ (moha).  



363 

 

-Hạng “NHỊ NHÂN” nầy, khi “tái sinh” (paṭisandhi), thì trở 

thành 1 loại chúng sinh không trọn vẹn, chẳng hạng như làm 

thú vật khuyết thể, hay làm người tàn tật, do hiệu lực của hành 

động quá khứ, tuy có chủng tử thiện (vô tham, vô sân, nhưng 

vẫn còn SI MÊ=moha), thiếu hiểu biết, tức là hoàn toàn ly trí 

(ñānavippayutta), nên nhận quả NHỊ NHÂN (duhetuka) tương 

ứng, trong kiếp kế tiếp. 

=§§§= Hạng “TAM NHÂN” đại thiện hay túc thiện (tihetuka 

kusala sampanna), sống hằng ngày bằng hành động thiện với 

VÔ THAM, VÔ SÂN, và VÔ SI (alobha, adosa, amoha), nên 

khi mãn kiếp thì TÂM (citta) “thoát sinh” nằm trong 9 loại tịnh 

hảo, gồm “1 phạm hạnh” và “8 bậc Thánh”.  

Tổng cộng : 2 + 1 + 9 = 12. 

*** 

Tóm lược CĂN DUYÊN TÁI SINH 

của 12 loại người, như sau : 

1-Loại VÔ NHÂN quả ác MẠNH (AHETUKA akusala vipāka 

paṭisandhi), tái sinh vào cảnh đọa nhiều (mahā duggati), như địa 

ngục, súc sinh, ngạ quỉ, và “a-tu-la trần gian hạng thấp”. Hạng 

sinh linh nầy rất khó tiếp cận với hạnh phúc.  



364 

 

Chú ý 1 : 

“Loại tâm vô nhân thọ quả ác cực mạnh” (ahetuka akusala 

atimahanta vipāka citta) sinh ra ở kiếp nầy bị đọa nhiều, là bỡi 

ở kiếp trước NÓ là “tâm hữu nhân toàn ác” (akusala sahetuka), 

chứa đầy đủ 3 chủng tử bất thiện (akusala hetu), là THAM 

(lobha), SÂN (dosa), và SI (moha). 

2-Loại VÔ NHÂN quả thiện YẾU (AHETUKA paritta kusala 

vipāka paṭisandhi), tái sinh vào cảnh đọa ít (cūla-duggati), như 

địa ngục, súc sinh, ngạ quỉ, và “a-tu-la trần gian hạng trung 

bình”, thì thỉnh thoảng được thọ lãnh chút ít quả phước, do thân 

nhân hay người lành hữu duyên chia sớt.  

Chú ý 2 : 

“Tâm loại vô nhân nhược quả ác” (ahetuka akusala paritta 

vipāka citta), sinh ra ở kiếp nầy bị khổ đọa tương đối ít, là bỡi 

ở kiếp trước NÓ vốn cũng là “tâm hữu nhân ác” (akusala 

sahetuka), chứa đầy đủ 3 nhân THAM-SÂN-SI (lobha-dosa-

moha), nhưng với cường độ không mạnh. 

3-Loại NHỊ NHÂN quả thiện YẾU (Duhetuka kusala vipāka 

paṭisandhi), có thể không sinh ra trong 4 đường ác đạo (=địa 

ngục, súc sinh, ngạ quỉ, a-tu-la). Và tuy được sinh làm người, 



365 

 

nhưng có thân xác KHÔNG trọn vẹn, phải chịu tàn tật trên cả 2 

mặt sinh lý và tâm lý.  

-Hạng người nầy cũng có đầu óc đần độn, không thể học hành 

bình thường, và chẳng thể hành thiền, hay không thể thọ “tỳ 

kheo giới” (bhikkhu sīla) được.  

-Đây là “kết quả” (vipāka), của hành động trong quá khứ, với 2 

NHÂN LÀNH là “vô tham” (alobha) và “vô sân” (adosa), 

nhưng khi tạo nghiệp là người KHÔNG HIỂU BIẾT gì cả (thiếu 

sáng suốt), -nghĩa là việc thiện được làm, một cách hoàn toàn 

ly trí (ñāna vippayutta), hay VÔ MINH (avijjā). 

4-Loại TAM NHÂN quả thiện MẠNH (Tihetuka kusala 

mahanta vipāka paṭisandhi), thì luôn luôn “tái sinh” làm người 

một cách đẹp đẽ (sobhana kaya), thân tâm trọn vẹn (không 

khuyết tật dù nhỏ hay lớn).  

-Đây là hạng TÁI SINH của phàm nhân nhiều phúc đức, có thể 

trở thành mẫu người cao quí, bậc phạm hạnh, hay nhà lãnh đạo 

tốt (được muôn dân kính mến). Bồ-tát (bodhisatta), THÁNH 

NHÂN (ariya purisa) hay PHẬT (buddha) là các “anh hoa 

hiếm thấy” trong hạng nầy. 



366 

 

-Đây không những là “kết quả thiện mạnh” (mahaggata kusala 

vipāka), do kiếp trước sống tỉnh thức (satipaṭṭhāna), biết hành 

động với VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), VÔ SI 

(amoha), và không những luôn luôn hợp trí (ñānasampayutta), 

mà còn là TÂM gieo “phúc quả căn bản”, chuẩn bị cho sự 

chứng đắc Thánh tâm giải thoát về sau. 

5-Loại TAM NHÂN quả thiên cực mạnh (Sahetuka kusala ati-

mahanta vipāka). Tức là “hạng sinh linh tinh khiết” (visuddhi 

satta) sẽ TÁI SINH làm người tối đa chỉ 7 lần nữa, sau khi đã 

chứng đắc NHẬP LƯU ĐẠO (sotāpatti magga tihetuka vipāka 

kusala paṭisandhi).  

<>Các bậc NHẬP LƯU ĐẠO (sotāpatti magga) tái sinh làm 

người chỉ để hành đạo và “vun tròn BA-LA-MẬT” (pāramitā 

sampanno), để chắc chắn sẽ giải thoát. Đó là các THÁNH 

NHÂN Tu-đà-hườn (sotāpanno) và Tư-đà-hàm (sakadāgāmi). 

-Riêng Thánh nhân A-NA-HÀM (ānāgāmi) thì vĩnh viễn không 

tái sinh làm người. Các Ngài chỉ tái sinh làm TRỜI duy nhất 

một lần chót, rồi sẽ chứng đắc GIẢI THOÁT (nibbāna), dứt 

khoát hết luân hồi. 

<>Còn Thánh nhân A-La-Hán (arahatta) hay Phật (sambuddha) 

thì khi thân hoại mạng chung, các Ngài sẽ nhập diệt (niết-



367 

 

bàn=nibbāna) ngay cuối kiếp hiện tại trên thế gian, và không 

“tái sinh” vào bất cứ cảnh nào về sau nầy, trong TAM GIỚI. 

<>Bất định thứ ba. 

<>Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), tiêu biểu nhất là liên 

quan đến CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) xuyên qua NGŨ 

MÔN (pañca dvāra), khi có cảnh RẤT LỚN (atimahanta 

ālambana), với đầy đủ 17 CHẬP sát-na tâm (citta vīthi khaṇa), 

thì CHU TRÌNH TÂM (citta vīthi) sẽ kéo dài đến cùng, nghĩa 

là qua khỏi điểm “ĐĂNG KÝ” (tadālambana), để CHẤM DỨT 

(cuti), và CHUYỂN TIẾP (paṭisandhi), tức là “tận dòng”, rơi 

vào HỮU PHẦN (bhavaṅga).  

-“Chu trình tâm tiêu biểu” nầy phải luôn luôn có 7 CHẬP sát-

na ĐỔNG LỰC (javana khaṇa). -Nhưng gọi là “BẤT ĐỊNH” ở 

đây, vì CŨNG theo VI DIỆU PHÁP (Abhidhmma), “số lượng 

chập sát-na” của ĐỔNG LỰC (javana khaṇa) ấy, trong những 

CHU TRÌNH TÂM lại thỉnh thoảng biến đổi, không luôn luôn 

đồng nhất  hay chẳng cùng NĂNG LỰC.   

-Rồi có những “chu trình tâm” (citta vīthi) xuyên qua NGŨ 

MÔN (pañcadvāra) với các hình ảnh LỚN (mahanta) hay NHỎ 

(paritta) cụ thể khác nhau, lại vận hành bất bình thường.  



368 

 

-Và cũng có những “chu trình tâm” (citta vīthi) thuộc về Ý 

MÔN (maṇodvāra) với các ký ức (=ấn tượng=maṇorañjaka) RÕ 

(vibhāga) hay MỜ (avibhāga) khác nhau, lại vận hành bất bình 

thường nữa, không như sách vở đã ghi. 

-Nghĩa là số CHẬP sát-na tâm của ĐỔNG LỰC (javana khaṇa) 

vẫn “bất định”, vì luôn luôn biến đổi tùy “trường hợp”, dù cho 

“đối tượng” hay CẢNH (ālambana) không thay đổi.  

Chẳng hạng như : 

* Số CHẬP sát-na tâm của đổng lực (javana khaṇa) “lập thành” 

AN CHỈ hay KIÊN CỐ (appanā khaṇa) trong thiền pháp thì chỉ 

là 5 lần. (-Thay vì 7 lần). 

* Rồi số CHẬP sát-na của đổng lực (javana khaṇa) cho những 

hành động thuộc loại DUY TÁC (kiriya) thì lại ít hơn 5 lần. 

(Thay vì phải là 5 lần). 

*Ngoài ra, đặc biệt hơn nữa là thiền tâm đạt AN CHỈ hay KIÊN 

CỐ (appanā citta) là “nền tảng” (paṭṭhāna) của sự “biểu lộ phép 

lạ” (abhiññā), nên khi thực hiện “thần thông”, các “bậc cao 

nhân”, nhất là đức Phật chỉ dùng 4 sát-na ĐỔNG LỰC (catu 

javana khaṇa) mà thôi. (-4 lần mà không có lý giải).  



369 

 

-Nhưng các đệ tử ưu tú của Ngài muốn làm chuyện phi thường 

tương tự (abhiññā), thì họ phải cần đến 5 sát-na. (5 lần). 

*Riêng số sát-na của ĐỔNG LỰC (javana khaṇa) để đắc 

THIỀN (Jhāna) hay để đắc ĐẠO (magga), thì chỉ có MỘT. -Vì 

ĐỔNG LỰC (javana) ấy không xảy ra lần thứ hai. (1 lần). 

-Mặt khác, một CHẬP sát-na (khaṇa) sanh lên, do QUẢ đắc 

thiền (jhāna vipāka), hay do đắc Thánh QUẢ (phala), thì lại có 

thể được tái lập lại rất nhiều lần, tùy theo “sự vững chắc” hay 

“kiên cố” của CHU TRÌNH TÂM an chỉ (appanā citta vīthi), 

hay tùy theo “cường độ” CẢM THỌ (vedanābala) do “năng 

lượng an vui” của “thiền quả” (jhāna vipāka).  

* “Năng lượng AN VUI” nói ở đây là TIỀM LỰC của thọ HỶ 

và  thọ LẠC (somanassa sahagata, sukha sahagata) trong CHU 

TRÌNH TÂM (citta vīthi) đắc THIỀN (jhāna bhāvanā), hay 

ngay cả trong CHU TRÌNH TÂM đắc QUẢ (phala sampatti). 

-Nghĩa là các CHẬP sát-na tâm thuộc ĐỔNG TỐC (javana 

khaṇa) do AN CHỈ (đắc THIỀN) (appanā javana khaṇa) hay do 

ĐẮC ĐẠO (phala javana khaṇa) trước tiên phải vững chắc xảy 

ra 1 LẦN. Rồi sau đó, CHÚNG sẽ lập đi lập lại “nhiều lần” (do 

năng lượng HỶ LẠC), để không cho CHU TRÌNH TÂM (citta 



370 

 

vīthi) “chạm điểm” CUỐI DÒNG (cuti), rồi rơi vào HỮU 

PHẦN (bhavaṅga).  

-Tất nhiên, trong trường hợp nầy, sẽ KHÔNG CÓ “sự bắt đầu” 

CHU TRÌNH THIỀN TÂM (citta vīthi) tiếp theo. -Và cứ thế, 

hành giả sẽ “kéo dài an vui” hay “duy trì sự trải nghiệm” trong 

tình trạng “nhất tâm bất loạn” (=AN CHỈ), -mà chính HỌ 

không biết. -Và người khác chứng kiến, thì bảo là “họ nhập đại 

định” (mahā bhavanā). 

<>Như vậy, số CHẬP sát-na ĐỔNG TỐC (javana khaṇa) là 

nhiều hay ít, tùy thuộc vào SỨC MẠNH (bala) của THỌ CẢM 

(vedanā) trong “Quả THIỀN” (jhāna vipāka) hay “Quả ĐẠO” 

(magga sampanno), chứ không tùy thuộc và thực tại của CẢNH 

hay “đối tượng (nội hay ngoại).  

-Cần phân biệt “CƯỜNG ĐỘ” của 4 loại “năng lượng CẢM 

NHẬN” (vedanā) qua THÂN TÂM (citta-kāya), là Thọ hỷ 

(somanassa vedanā), Thọ ưu (domanassa vedanā), Thọ lạc 

(sukha vedanā), và Thọ khổ (dukkha vedanā)….với CÁI “thứ 

năm”, mà chúng ta tạm gọi là “HIỆU LỰC KÉO DÀI” của Thọ 

XẢ (upekkhā). 

-“CHÚNG” hoàn toàn khác nhau, vì “CƯỜNG ĐỘ” (bala) của 

thọ hỷ, thọ ưu, thọ lạc, và thọ khổ là một trạng thái “đậm đặc”, 



371 

 

“súc tích” để “tiếp tục”. Trong khi đó, thì HIỆU LỰC KÉO DÀI 

của THỌ XẢ (upekkhā) thì tự do, nhẹ nhàng, thảnh thơi, không 

căng thẳng, tháo gỡ, vô biên giới, như KHÔNG, chẳng có chiều 

dài lẫn chiều sâu…!   

-Nghĩa là KHÔNG CÓ cái gì đó để “hạn chế” hay “thay thế” 

cảm giác THỌ XẢ (upekkhā vedanā) về sau nầy. Trái lại, một 

bậc PHẠM HẠNH (brahmacariya) hay THÁNH NHÂN (ariya 

puggala) khi đã tròn đủ XẢ ba-la-mật (upekkhā paramitā), thì 

vị ấy trong tâm luôn luôn có THẢNH THƠI, TỰ DO. 

Chú ý : 

*Trạng thái TÂM XẢ (upekkhā) là một “pháp giải thoát”, gọi 

là THUẦN THỤC giải trừ MỌI THỨ PHIỀN NÃO, chứ trạng 

thái ấy không phải là một loại “sung sướng” (kāma sukha) để 

ôm ấp, hay thèm khát ! 

-Còn CƯỜNG ĐỘ (bala) của đổng tốc DUY TÁC (kiriya 

javana) là một phương diện khác. Nó đơn giản chỉ là “tiềm lực” 

của HÀNH ĐỘNG VÔ KÝ (kiriya), vô LẬU (byākata),  có 

hành động mà không có trổ quả. Xin đừng lầm lộn NÓ với 

TÂM XẢ (upekkhā sahagata citta). 

MỘT CHÚT BỔ TÚC : 



372 

 

<>“Cường độ” (bala) của thọ ƯU (domana sahagata) và của 

thọ KHỔ (dukkha sahagata) vốn thuộc về “CẢM THỌ trong 

ĐỌA CẢNH” (duggati vedanā), thì chúng tùy vào CĂN RỄ của 

“3 nhân bất thiện” (akusala hetu) là THAM (lobha), SÂN 

(dosa), và SI (moha), đã ăn sâu vào tâm khảm như thế nào. Điều 

nầy dĩ nhiên không khó hiểu ! 

Số TÂM liên quan đến CẢM THỌ (vedanā) : 

* Trong 54 mẫu tâm DỤC GIỚI (kāmāvacara citta), có 12 tâm 

bất thiện HỮU NHÂN (sahetuka akusala citta), với 4 cảm giác 

thọ hỷ (somanassa sahagata), 6 cảm giác thọ xả (upekkhā 

sahagata), và 2 cảm giác thọ ưu (domanassa sahagata). 

* Cũng trong 54 mẫu tâm DỤC GIỚI (kāmāvacara citta) ấy, có 

18 TÂM VÔ NHÂN (ahetuka), gồm 7 tâm quả bất thiện (akusala 

vipāka-citta), 8 tâm quả thiện (kusala vipāka-citta), và 3 tâm 

quả duy tác (kiriya vipāka-citta).  

- Trong 18 tâm quả VÔ NHÂN (ahetuka vipāka citta) đó, chúng 

ta có 2 cảm giác thọ hỷ (somanassa sahagata vedanā), 14 cảm 

giác thọ xả (upekkhā sahagata vedanā), 1 cảm giác thọ khổ 

(dukkha sahagata vedanā), và 1 cảm giác thọ lạc (sukha 

sahagata vedanā). 



373 

 

- Và trong 24 tâm tịnh hảo DỤC GIỚI (kāmāvacara sobhaṇa 

citta), chúng ta có 12 cảm giác thọ hỷ (somanassa sahagata 

vedanā), và 12 cảm giác thọ xả (upekkhā sahagata vedanā). 

- Rồi trong 15 tâm thiền SẮC GIỚI (rūpaloka jhānacitta), có 12 

cảm giác đi kèm với thọ hỷ (somanassa sahagata vedanā), và 3 

cảm giác đi kèm với thọ xả (upekkhā sahagata vedanā). 

* Cao hơn một bậc, là 12 tâm thiền VÔ SẮC (arūpa jhānacitta), 

không có tâm nào đi kèm với thọ hỷ cả. Tất cả tâm đều là thọ 

XẢ (upekkhāsahagata vedanā). 

* Và khi đắc Thánh “nhập lưu” Tu-đà-hườn (sotāpanna=thất 

lai), để thoát dần ra tam giới (lokuttara), thì trong 20 tâm Thánh 

ĐẠO (magga ariya citta), có 16 tâm đi kèm với thọ hỷ 

(somanassa sahagata vedanā citta), và 4 tâm đi kèm với thọ xả 

(upekkhā sahagata vedanā citta). 

* Tương tự như thế, trong 20 tâm Thánh QUẢ (phala ariya 

citta), cũng có 16 tâm đi kèm với thọ hỷ (somanassa sahagata 

vedanā citta), và 4 tâm đi kèm với thọ xả (upekkhā sahagata 

vedanā citta).  

Lược kê CẢM THỌ trong 121 TÂM : 

-Có 62 tâm đi kèm với thọ HỶ (somanassa sahagata vedanā),  



374 

 

-Có 55 tâm đi kèm với thọ XẢ (upekkhā sahagata vedanā),  

-Có 2 tâm đi kèm với thọ ƯU (Domanassa sahagata vedanā),  

-Có 1 tâm đi kèm với thọ KHỔ (Dukkha sahagata vedanā), và  

-Có 1 tâm đi kèm với thọ LẠC (Upekkhā sahagata vedanā). 

*** 

BẤT ĐỊNH - ĐỔNG LỰC - TÁI SINH 

(Aniyata- Javana - Paṭisandhi) 

<>Xét qua “3 cấu tố” LUÂN HỒI (Saṃsāra), “Ý” (maṇo), 

DUYÊN (paccaya), và KHỞI (paticca samuppāda). 

*Đầu tiên là sự tái sinh (thấp nhất) vào “4 CÕI SA ĐỌA” : 

              1/“Địa ngục” (niraya),  

              2/“Ngạ quỷ” (peta),  

              3/“Bàng sinh” (tiracchāna) hay «súc sinh», và  

              4/“A-tu-la trần gian” (kāma asura).  

-“Đổng lực tái sinh” (paṭisandhi javana) vào 4 cảnh đọa nầy là 

“kết quả” (vipāka) tất nhiên, của những hành động bất thiện 

(akusala), xuyên qua THÂN (kāya), KHẨU (vacī), và Ý 



375 

 

(maṇo), do 3 nhân xấu THAM-SÂN-SI (lobha-dosa-moha), 

thúc đẩy mạnh mẽ trong quá khứ.  

-Khi bàn sâu vào chi tiết, thì tuy có những “căn nhân” (hetu) và 

“duyên hệ” (paṭṭhāna) phụ thuộc khác, chẳng hạng như CỘNG 

NGHIỆP (gaṇībhūta kamma), cũng góp nhần vào «đổng lực» 

(javana) «đẩy tâm đi TÁI SINH XẤU» (duggati paṭisandhi), 

nhưng nói chung thì có «4 đổng lực» đưa đến “4 cảnh đọa” nêu 

trên là quả ác (akusala-vipāka). 

<>Cao hơn 4 cảnh đọa (duggati bhūmi) là “CÕI NGƯỜI” 

(manussaloka), được xếp vào cảnh thứ 5, thì gồm tất cả nhân 

loại (manussa), kể từ hạng có cá tính như thú vật, đến kẻ bình 

thường nhưng bị tàn tật, rồi đến hạng sinh ra với thân thể 

phàm tục trọn vẹn (puthujjana), và sau cùng gọi là hạng người 

xuất sắc, cao thượng (puggala), có thể trở thành BẬC PHẠM 

HẠNH (brahamcariya) hay THÁNH NHÂN (ariya-puggala). 

<>Phía trên CÕI NGƯỜI (manussa loka), thì có “6 CÕI TRỜI 

DỤC GIỚI” (kāma deva loka), là : 

* Thứ nhất là “TỨ ĐẠI THIÊN VƯƠNG” (cātummahārājikā 

deva), gồm “Đông Thiên Vương” (dhataraṭṭha), “Tây Thiên 

Vương” (virūpakkha), “Nam Thiên Vương” (viruḷhaka), và 

“Bắc Thiên Vương” (vessavaṇa).  



376 

 

-Không gian ở giữa 4 “Cõi Thiên Vương” là không gian (ākāsa) 

rộng mênh mông, với tâm điểm là “Đỉnh núi” (thần thoại), tên 

gọi chữ Pāḷī là MERU hay SINERU. 

<>“Chư thiên” hay «dân cư» của các cõi TỨ ĐẠI THIÊN 

VƯƠNG (cātummahārājikādevā), có 4 loại khá đặc biệt : 

          a/“Thiên nhạc công” hay “Càn-thát-bà” (gandhabba),  

          b/“Thiên chúng” hay “Bảo thần” (kumbhaṇḍa),  

          c/“Thiên long” hay “Rồng trời” (nāga), và  

          d/“Đa diện tinh” hay “Dạ-xoa” (yakkha). 

Lược chú : 

* “THIÊN NHẠC CÔNG” hay “càn-thát-bà”, là cái tên được 

dịch từ phiên âm Hán tự của chữ Pāḷī «gandhabba», là những 

“tinh tú âm nhạc”. «Càn-thát-bà» đứng đầu trong việc làm say 

mê thính giác, của tất cả chúng sanh trong dục giới (rūpa loka) 

và sắc giới (arūpa loka), bằng âm thanh kỳ diệu. 

* “THIÊN CHÚNG” hay “bảo hộ thần” (kumbhaṇḍa) là những 

“Thiên sinh có thân vi tế (giống như ánh sáng), tánh linh tự 

nhiên của “họ” là thích người lành, và chống kẻ dữ”.  



377 

 

* “THIÊN LONG” hay “Rồng trời” (nāga), là loại «linh năng» 

có thân dài, tượng trưng cho sự “kết nối” TRỜI và ĐẤT. “Thiên 

long” là “nguồn gốc” làm “thoát thai” ra ÂM (nisedha) và 

DƯƠNG (yathābhūta), 2 nguyên tắc vừa “tương hợp” vừa 

“tương khắc”, khiến cho TỨ ĐẠI SIÊU VIỆT (catu 

mahābhūta), hay bốn “NGUYÊN ỦY” của vũ trụ, tự động vận 

hành, phát sinh ra mọi tình trạng, như : 

         -cứng biến thành mềm, -mềm biến thành cứng, 

         -hợp biến thành tan, -tan biến thành hợp,  

         -phù biến thành trầm, -trầm biến hành phù, 

         -động biến thành tĩnh, -tĩnh biến thành động, 

         -lạnh biến thành nóng, -nóng biến thành lạnh, 

         -đặc biến thành lỏng, lỏng biến thành đặc, 

         -nước biến thành hơi, -hơi biến thành nước, 

         -nặng biến thành nhẹ, -nhẹ biến thành nặng, 

         -có biến thành không, -không biến thành có, 

         -hữu hình biến thành vô hình, -vô hình biến thành hữu 

hình. 



378 

 

<>Và sau cùng TẤT CẢ biến thành năng lượng vô biên “biểu 

lộ ra” toàn thể tình trạng u- minh hay hỗn mang….nằm trong 

“tính vùng vẫy” của “THIÊN LONG” (nāga). 

* “ĐA DIỆN TINH” hay “Dạ-xoa” (yakkha) là một loại “phi 

nhân” rất thông minh và giàu mưu trí biện luận.  

-“Phi nhân” (yakkha) nầy có thể “hiện ra” muôn ngàn hình 

dạng khác nhau (=đa diện), và luôn luôn thay đổi «bản tánh» 

hết hiền rồi dữ, hết đẹp rồi xấu, hết nhỏ rồi lớn, hết hữu hình rồi 

vô hình…hay ngược lại. 

 -Và chỉ có đức Phật (Buddha) mới hàng phục được Đa diện 

tinh (“Dạ-xoa”=yakkha) mà thôi.  

* Thứ hai là “ĐẠO LỢI THIÊN” hay cõi «tập hợp tâm linh 

đầy hạnh lành, tràn trề phúc đức», hậu thân của “TAM THẬP 

TAM NHÂN PHẠM HẠNH” (brahmacariya), có ghi trong «Túc 

sinh truyện» (Jātaka) là “điển hình” của thiên chúng cõi nầy.  

-Tiếng Pāḷī của «ĐẠO LỢI THIÊN» là «tāvatiṃsa deva», có 

nghĩa là cõi trời của “33 đại phạm hạnh”. Và vị “Thiên vương” 

(devarājā) đứng đầu là vua “ĐẾ THÍCH” (Sakka).  

-Đây cũng là NƠI mà đức Phật đã thuyết VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) cho “hương linh” của “Phật Mẫu” (Māyā devī) 



379 

 

và thiên chúng hữu duyên, từ các cõi trời khác đến nghe, suốt 3  

tháng trong mùa an cư kiết hạ thứ bảy, sau khi thành đạo, -tính 

theo lịch thế gian. 

-Cái tên “ĐẠO LỢI THIÊN” hay “TAM THẬP TAM THIÊN” 

(tāvatiṃsadeva) cũng có nghĩa là “phúc lớn của 33 vị tạo thiện 

nghiệp cứu nhân độ thế”. -Mời đọc TÚC SANH TRUYỆN để 

biết chi tiết. 

* Thứ ba là “DẠ-MA THIÊN” (yāmadeva), hay «CÕI AN VUI 

BẤT NGHÌ» (=hạnh phúc không lo). Vị “Thiên vương” đứng 

đầu cõi trời nầy tên là “Suyāma”.  

-“DẠ-MA THIÊN” ám chỉ cõi trời, mà thiên chúng hưởng sự 

an vui một cách trọn vẹn, nhờ kiếp trước TẠO NHIỀU THIỆN 

NGHIỆP (kusala kamma) một cách hiểu biết, với “lòng tin sắc 

đá, không một gợn nghi ngờ”.  

-Nghĩa là kiếp trước, “thiên linh” nào đã may mắn hội đủ duyên 

lành, được sống gần các bậc THIỆN TRÍ THỨC (kusala 

paṇḍita). Các “pháp học” hay “pháp hành” của họ thường được 

soi sáng, và trình bày minh bạch, để áp dụng một cách sáng suốt 

(có TRI có HÀNH), chứ chẳng phải nhắm mắt hành động, 

không xuyên qua chánh kiến (sammā diṭṭhi). 



380 

 

* Thứ tư là “ĐÂU-XUẤT-ĐÀ THIÊN” (Tusitadeva) còn gọi là 

cõi “CẢNH CẬN GIẢ THOÁT”, là thiên cảnh hội đủ thiện 

duyên, để vào kiếp chót sau đó, thực hiện “viên tròn công phu 

ba-la-mật” (pāramitā).  

-Đây chính là “cõi trời thích hợp nhất”, để MỘT ĐẠI BỒ-TÁT 

(Mahābodhisatta) “an trú”, trước khi giáng trần, trở thành 

PHẬT TOÀN GIÁC (Sammā sambhuddha).  

-Đặc điểm của cõi “ĐÂU-XUẤT-ĐÀ THIÊN” (tusita deva), là 

NƠI nầy, chư thiên và hiền thánh suốt kiếp không ngừng thuyết 

pháp (dhamma), nhất là nói PHÁP VÔ LẬU (abyākatā 

asaṅkhata dhammā) cho nhau nghe.  

-Chính “hương linh” của cố hoàng hậu “Ma-Da” (Māyā), mẹ 

thái tử Sĩ-đạt-ta Cồ-đàm (Siddhatta Gotama), sau khi sinh con 

7 ngày đã qua đời, siêu sinh lên cõi nầy, trước khi “con trần 

gian” của bà thành Phật. Và Phật Cồ-đàm (Gotama Buddha) đã 

lên đây thuyết Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), báo ơn thân mẫu. 

* Thứ năm là “HÓA LẠC THIÊN” (Nimmānaratī) hay cõi trời 

“TỰ SINH PHÚC”. Đây là NƠI mà tất cả thiên chúng đều có 

khả năng tự biến hóa ra toàn thể những gì mình cần.  



381 

 

-Nghĩa là HẠNH PHÚC hay cảm thọ HỶ LẠC của họ phát sinh 

từ “linh năng” của MỖI CHƯ THIÊN cõi HÓA LẠC 

(Nimmānaratī), vì trong “linh năng” của họ chứa đầy đủ thiên 

quả (deva vipāka) lẫn thiên đức (deva guṇa). 

-Chúng ta có thể gọi “cõi trời thứ năm” nầy là “TỰ HỶ LẠC 

THIÊN”. Một vị trời sinh lên ở HÓA LẠC THIÊN thì có đầy đủ 

tất cả mọi thứ hạnh phúc, không cần ai hổ trợ. Họ không biết 

“thiếu thốn vật gì”.   

* Thứ sáu là cõi “THA HÓA TỰ TẠI THIÊN” 

(Paranimmitavasavatti) hay cảnh trời “THA SINH NHƯ Ý 

PHÚC”, vì ở đó TẤT CẢ nhu cầu của một thiên linh đều luôn 

luôn được “cung cấp” tròn đầy theo “linh ý”, không thiếu bất 

cứ món gì. Và “phúc vật” cần đến, chỉ được dùng một lần rồi 

biến mất, để hiện ra những cái mới, vô cùng tinh khiết. 

-Khi một “thiên linh” được sinh lên cõi THA HÓA TỰ TẠI 

(Paranimmitavasavatti), thì tất cả những “cung cấp” cho vị ấy, 

đã được “chuẩn bị” sẵn sàng “theo nhu cầu”, bỡi chư thiên ở 

tầng trời “HÓA LẠC” (Nimmitaratī) bên dưới, để làm tròn công 

đức “hộ trì” và “đổi lại” là được “NGHE PHÁP”.  

-Sự “HƯỞNG PHƯỚC” (puññaka) ở cảnh trời THA HÓA TỰ 

TẠI (parinimmitavasavatti) thì rất hoàn hảo, đúng với ý nghĩa 



382 

 

của nhóm chữ “tha hóa tự tại” (do chư thiên khác làm cho). Đặc 

biệt là những “chư thiên phục vụ” luôn luôn biết trước “ĐỐI 

TƯỢNG” của họ muốn gì, để không bao giờ “cung cấp” sai 

lệch. Trong 6 cõi trời DỤC GIỚI (Kāma bhūmi), thì THA HÓA 

TỤ TẠI THIÊN là cõi cao nhất. 

*Tưởng cũng nên nói thêm, chư thiên trong cõi THA HÓA TỰ 

TẠI (Paranimmitavasavatti) dĩ nhiên là có tuổi thọ rất dài. Và 

suốt kiếp sống, họ “dành hết thời gian” cho việc “giữ tâm thanh 

tịnh” và nói PHÁP.  

-Hai tật lười biếng và thèm hưởng thụ các hạnh phúc trên thiên 

cảnh không bao giờ phát sinh trong CHƯ THIÊN THA HÓA TỰ 

TẠI (Paranimmitavasavatti). 

*Sự nói pháp không ngừng, chính là “sinh hoạt chính” của tất 

cả sinh linh cõi trời nầy. 

-Nghĩa là, giữa 2 cõi “HÓA LẠC THIÊN” (Nimmitaratī) và 

“THA HÓA TỰ TẠI THIÊN” (Paranimmitavasavattī), luôn luôn 

có sự hộ trì và hổ tương đặc biệt cho nhau, là HỘ TRÌ SỰ NÓI 

PHÁP (Dhammapāla) và TINH TẤN THUYẾT PHÁP 

(Dhammabhāsanaviriya). 



383 

 

<>6 CÕI TRỜI vừa nêu cộng với cõi người (manussa), và 4 cõi 

khổ (duggati) thì sách VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) gọi là 

11 cõi dục giới (Kāma bhūmi). -Xin ghi lại vắn tắc : 

=>3 cõi ĐỌA NHIỀU hay “ác báo hạ sanh” (duggati) là 1/“địa 

ngục” (niraya), 2/“ngạ quỷ” (peta), và 3/“bành sinh” 

(tiracchāna yoni), 

=>2 cõi ĐỌA ÍT hay “thiểu phước chúng sanh” (sugati), là 

1/“nhân loại” (manussa), 2/“thiên a-tu-la” (ākāsa asura) và “ 

địa a-tu-la trần gian” (bhummā asura), cộng với  

=>6 cõi trời dục giới vừa kể là 1/Tứ đại thiên vương 

(Cātummahā-rājikādeva), 2/Đạo-Lợi (Tāvatiṃsadeva), 3/Dạ-

ma (Yāmādeva), 4/Đâu-xuất-đà (Tusitādeva), 5/Hóa lạc 

(Nimmānaratī), và 6/Tha hóa tự tại (Paranimmitavasavatti). 

*Tổng cộng : 3 +  2 + 6 + 11 CÕI DỤC GIỚI (Kāma bhūmi). 

*** 

ĐỔNG LỰC đẩy TÂM “tái sinh” VÀO SẮC GIỚI. 

<>Phía trên 11 cảnh Dục Giới (Kāmāvacara) là 16 cõi trời khác. 

Đó là SẮC GIỚI THIÊN (Rūpācacaradeva). ĐÂY là “điểm 

đến” của những PHẠM HẠNH NHÂN (visuddhi purisa) đã đắc 

thiền hữu sắc (rūpa jhāna bhāvanā). 



384 

 

-Nếu ở DỤC GIỚI (kāma bhūmi), tâm (citta) của chúng sanh 

luôn luôn bị “trần cảnh” (kāmālambana) và THAM-SÂN-SI, 

làm cho vọng động phân tán không ngừng…thì ở cõi SẮC GIỚI, 

tâm ấy đã được “đề mục thiền” (kamaṭṭhāna) “đào tạo”, làm 

cho thăng hoa và AN TRÚ (appanā) trong TỨ ĐẠI, từ ĐỆ 

NHẤT THIỀN đến ĐỆ TỨ THIỀN (ekaggatā=nhất điểm), và ĐỆ 

NGŨ THIỀN (upekkhā=XẢ), phá biên giới vật chất. 

*Nên nhớ rằng “SỰ TÁI SINH” nào (Paṭisandhi bhava) sau khi 

chết, cũng là một “PHÁP HÀNH” (Saṅkhāra). Và mỗi “PHÁP 

HÀNH” đều có “đổng lực” hay tiềm năng vận chuyển (javana), 

“đẩy” cho đi tới sự hiện hữu tiếp theo.  

-Nói cách khác, đó là “đổng tốc tái sinh” (paṭisandhi javana) 

hay “bánh trớn chủ lực” của NGHỆP (kamma) trong những 

vòng LUÂN HỒI”  (Saṃsāra) quay mãi. 

<>Xi nêu 16 cõi trời SẮC GIỚI (Rūpa bhūmi), cũng gọi 16 đối 

tượng để tâm thiền sắc giới (rūpa jhāna citta), có thể TÁI SINH 

(paṭsandhi), mà “cõi thấp nhất” là “PHẠM CHÚNG THIÊN” 

(Brahmaparisajja), và “cõi cao nhất” là “SẮC CỨU CÁNH 

THIÊN” (Akaniṭṭha), như sau :  

§ -Trước tiên là 3 cõi PHẠM THIÊN (Brahma), nằm trên cùng 

một “tầng trời” (devaloka) gồm :  



385 

 

1/Phạm chúng thiên (Brahmaparisajja). -Nhóm chữ “Phạm 

chúng thiên”, đến từ Pāḷī ngữ “Pārisajjha” có nghĩa là “cộng 

đồng” hay “thiên chúng”, ám chỉ “tất cả thiên linh phạm hạnh” 

đã sinh vào đây.  

2/Phạm phụ thiên (Brahmapurohita). -Nhóm từ “Phạm phụ 

thiên”, đến từ Pāḷī ngữ “Purohita” có nghĩa là “phụ trợ” hay 

“thiên linh có chức phận”, làm việc cho “cấp trên”. 

3/Đại phạm thiên (Mahābrahmā). -Nhóm từ “Đại phạm thiên” 

cũng đến từ Pāḷī ngữ “Mahābrahamā” ám chỉ VỊ TRỜI lớn 

nhất, quán xuyến ở cõi nầy.  

-Chữ “Mahā”có nghĩa là LỚN hay ĐẠI, và chữ “Brahmā” là 

PHẠM THIÊN, hay “thiên linh” đầy đủ “thiện hạnh”. 

*Người Ấn-độ theo đạo Bà-la-môn (Brahmanisme) xưa nay vẫn 

xem vị ĐẠI PHẠM THIÊN (Mahābrahmā) là “Chúa tể” của 

“vạn vật hữu tình” trên quả đất. -Có tôn giáo còn xem ĐẠI 

PHẠM THIÊN là “tạo hóa”. 

*** 

§§ -Tiếp theo là 3 cõi SẮC GIỚI khác (Rūpa bhūmi), gồm :  

1/Thiếu quang thiên (Parittābhā). -Nhóm chữ “Thiếu quang 

thiên”, đến từ Pāḷī ngữ “Parittābhā”, được thành lập bỡi 2 phần 



386 

 

“Paritta” và “Ᾱbhā”. -Paritta có nghĩa là “trẻ trung”, “ngoan 

đồng”, hay “luôn luôn tươi trẻ”, tạm dịch là “THIẾU”. -Ᾱbhā 

là “tỏa sáng” hay “chiếu rọi”, tạm dịch là “PHÁT QUANG”. 

“Thiếu quang thiên” là cõi “chư thiên luôn luôn sống đầy hào 

quang, trong tình trạng trẻ trung.” 

-SẮC GIỚI  kê khai tiếp : 3 + 1 = 4 

2/Vô lượng quang thiên (Appamāṇābhā). -Nhóm chữ “Vô 

lượng quang thiên” đến từ Pāḷī ngữ “Appamāṇābhā”, được 

thành lập bỡi “appamānā” và “Ᾱbhā”.  

-Appamāṇā có nghĩa là “vô lượng”, không giới hạn, và Ᾱbhā 

là tỏa sáng hay “phát hào quang”.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 4 + 1 = 5 

3/Quang âm thiên (Ᾱbhassara). Tên “Quang âm thiên” là danh 

từ Hán-Việt được “thoát dịch” từ chữ Pāḷī “Ᾱbhassara” có 

nghĩa là “soi sáng thấu đến các cõi thấp”. -Ba cõi vừa nêu cùng 

nằm trên một tầng trời.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 5 + 1 = 6. 

*** 

§§§ -Và tiếp theo là 3 cõi SẮC (Rūpa loka) cao hơn nữa, là : 



387 

 

1/Thiểu tịnh thiên (Parittasubha). -Nhóm chữ “Thiểu tịnh 

thiên” đến từ “hợp ngữ” Pāḷī “Paritta+subha”. Paritta nghĩa là 

“còn ít”, hay “chưa hoàn toàn đầy đủ”, và Subha nghĩa là 

THANH TỊNH. -Tức là cõi mà sự THANH TỊNH của chư thiên 

chưa viên dung tuyệt đối. 

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 6 + 1 = 7. 

2/Vô lượng tịnh thiên (Appamāṇasubha). -Nhóm chữ “Vô 

lượng tịnh thiên” đến từ “hợp ngữ” Pāḷī “Appamāṇā+Subha”. 

Appamābā có nghĩa là “vô lượng”, “không biên giới”, “vô hạn 

định”. Và subha nghĩa là THANH TỊNH. Tức là “VÔ BIÊN 

THANH TỊNH”, tinh khiết. 

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 7 + 1 = 8. 

3/Bất biến tịnh thiên (Subhakiṇha). -Nhóm chữ “Bất biến tịnh 

thiên” cũng đến từ “hợp ngữ” Pāḷī “Subha+Akiṇha”.  Subha 

nghĩa là thanh tịnh. Akiṇha nghĩa là “vững chắc”, “cố định”, 

“không thay đổi”.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 8 + 1 = 9. 

*Đến đây, chúng ta đã nêu ra 9 cõi PHẠM THIÊN, hay SẮC 

GIỚI (Rūpa loka), gồm 3 TẦNG trời (Tiloka deva) :  

=>1 tầng lấy PHẠM HẠNH (Brahmacariya) làm “tiêu chuẩn”,  



388 

 

=>1 tầng lấy HÀO QUANG (Ᾱbhā) làm “tiêu chuẩn”,  

=>1 tầng lấy THANH TỊNH (Subhā) làm “tiêu chuẩn”). 

*** 

§§§§ -Phía trên 9 thiên cảnh ấy là 2 SẮC GIỚI đặc biệt, gồm : 

1/Quảng quả thiên (Vehapphala). -Nhóm chữ “Quảng quả 

thiên” đến từ “hợp ngữ” Pāḷī “Veha+Phala”. “Veha” có nghĩa 

là VĨ ĐẠI hay TO LỚN, và “Phala” nghĩa là QUẢ (hoa trái). 

Tức là cảnh trời có QUẢ PHÚC “rất sâu rộng”.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 9 + 1 = 10 

2/Vô tưởng thiên (Asañña-satta). -Nhóm chữ “Vô tưởng thiên” 

vốn cũng đến từ “hợp ngữ” (Paṭisandhi) Pāḷī “Asañña+Satta”. 

“Asañña” có nghĩa là VÔ TƯỞNG hay KHÔNG CĂN THỨC, 

và “Satta” nghĩa là CHÚNG SANH.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 10 + 1 =11 

Lưu ý : 

*Xin chớ hiểu lầm rằng “CHƯ THIÊN VÔ TƯỞNG” (asañña 

deva) là “những chúng sanh KHÔNG CÓ HỮU PHẦN” 

(abhavaṅga), và cũng không nên xem VÔ TƯỞNG THIÊN 

(asañña-devā) là “cảnh trời TUYỆT DIỆT” (pariccheda satta), 



389 

 

hay “sinh linh là con số không”. -Vì tâm hữu phần của chư 

thiên loại nầy, không vận hành dưới “dạng” CĂN và THỨC, 

như những chúng sanh các cõi thấp.  

-Ấy là kết quả của nhiều kiếp trước, “họ” đã cho rằng “TINH 

THẦN (maṇo) hay TƯỞNG UẨN (viññāna khandha) là nguyên 

nhân của tất cả chịu đựng sự LUÂN HỒI” nên “họ” đã “lập 

nguyện” sẽ HÀNH THIỆN TỐI ĐA để làm “bóp chết” TÂM 

THỨC, hay dập tắt mọi nhân duyên tạo ra TƯỞNG UẨN, bao 

gồm căn và thức. 

*** 

§§§§§ -Tiếp theo, bên trên 11 cõi nầy là 5 CÕI TRỜI, được gọi 

là“Tịnh cư thiên”. -Nhóm chữ “Tịnh cư thiên” đến từ “hợp 

ngữ” Pāḷī “Suddha+ Ᾱvāsa”. “Suddhā” có nghĩa là trong sạch, 

thanh tịnh. Và “Ᾱvāsa” nghĩa là NƠI AN TRÚ. Những “thiên 

linh” ở TINH CƯ THIÊN (Suddhāvāsa) đều là những Thánh 

BẤT LAI (Ᾱnāgāmi).  

*Tên 5 cõi “TỊNH CƯ THIÊN” (Suddhāvāsa) như sau : 

1/Vô phiền thiên (Aviha). -Chữ Pāḷī “Aviha” có 2 phần là “A” 

và “Viha”. «A» là tiếp đầu ngữ phủ định, nghĩa là «không». 



390 

 

Còn “Viha” ám chỉ sự “xa lìa phiền não, thường xuyên thanh 

tịnh”. -“AVIHA” tạm dịch là “vô phiền não một cách lâu dài”.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 11 + 1 = 12. 

2/Vô nhiệt thiên (Atappā). Chữ Pāḷī “ATAPPᾹ” cũng có tiếp 

đầu ngữ phủ định như trên. Còn chữ “TAPPᾹ” có nghĩa triết 

học là “ngấm ngầm sôi sục”. -“ᾹTAPPᾹ” tạm dịch là “không 

sôi sục”, “không cọ xát”, “không phát nhiệt”, “không bị đốt 

cháy”, không nóng nảy (=Vô SÂN HẬN).  

-Sắc giới kê khai tiếp : 12 + 1 = 13. 

3/Thiện hiện thiên (Sudassā). Chữ Pāḷī “SUDASSᾹ” với tiếp 

đầu ngữ “SU” có nghĩa là TỐT, ĐẸP, THIỆN, LÀNH. Và 

“DASSᾹ” có nghĩa là “hoan hỷ qua nhãn quan”. “SUDASSᾹ” 

được tạm dịch là “ngoại hình hoàn hảo”, hay cõi THIỆN HIỆN.  

-SẮC GIỚI kê khai tiếp : 13 + 1 = 14. 

4/Thiện kiến thiên (Sudassī). Chữ “SUDASSĪ” cũng có tiếp 

đầu ngữ “SU” (tốt) như trên, nhưng chữ “DASSĪ” ám chỉ “thấy 

rõ phẩm tính thiện bên trong”. “SUDASSĪ DEVA” tạm dịch là 

“cõi trời để sống và thấy rõ CHÁNH THIỆN (sampa kusala) 

đưa đến giải thoát”.  

-Sắc giới kê khai tiếp : 14 + 1 = 15. 



391 

 

5/Sắc cứu cánh thiên (Akaniṭṭha). Chữ Pāḷī “AKANIṬṬHA” 

với tiếp đầu ngữ phủ định “A”, có nghĩa là “tuyệt đối không 

còn gì cao hơn nữa”. Và “Kaniṭṭha” có nghĩa là “CỨU CÁNH” 

hay “mức độ siêu thoát lý tưởng cuối cùng”.  

-“AKANIṬṬHA DEVA” tạm dịch là “SẮC CỨU CÁNH 

THIÊN”, hay cõi trời cao nhất trong thiền tâm SẮC GIỚI 

(Rūpacitta jhāna).  

-Sắc giới kê khai tiếp : 15 + 1 = 16. 

*Trên đây vừa nêu 5 CÕI SẮC GỚI (Rūpa loka), “nơi” chỉ có 

những Thánh Bất Lai (Ᾱnāgāmi) mới “tái sinh” vào. 

Như vậy : 

-Chúng ta có 16 cõi SẮC GIỚI (Rūpavacara) có liên quan đến 

“QUẢ THIỀN” (Jhāna vipāka), có thể tóm lược như sau : 

* Ba cõi đầu tiên tương ứng với những định tâm bậc SƠ THIỀN 

(Paṭhamajjhāna). 

* Ba cõi tiếp theo tương ứng với những định tâm bậc NHỊ 

THIỀN (Dutiyajjhāna). 

* Ba cõi kế tiếp tương ứng với những định tâm bậc TAM 

THIỀN (Tatiyajjhāna). 



392 

 

* Hai cõi “Quảng quả thiên” (Vehapphala), “Vô tưởng thiên” 

(Asañña satta), và năm cõi “TINH CƯ THIÊN” (Suddhāvāsa), 

tương ứng với những định tâm bậc TỨ THIỀN 

(Catutthajjhāna).  

<>16 cõi trời SẮC GIỚI (3+3+3+2+5) nầy được chia “một cách 

tổng quát”, dựa theo Tạng Kinh (Sutta ptaka) như thế, xem ra 

không có gì “mâu thuẩn” với “5 tầng thiền” trong Vi Diệu Tạng 

(Abhidhamma piṭaka). 

*Lý do, vì số “chi thiền” giữa 2 bên giống nhau, chỉ khác ở chỗ 

là Vi Diệu Tạng (Abhidhamma) nêu chi thiền một cách chi tiết, 

còn trong Tạng KINH thì chúng được phối hợp một cách giản 

dị hơn mà thôi.  

*** 

ĐỔNG LỰC (Javana) và SỰ TÁI SINH (Paṭisandhi). 

vào cõi VÔ SẮC (Arūpavacara). 

*Nói đến “tái sinh” (Paṭisandhi) vào cõi VÔ SẮC (arūpa loka) 

là nói đến “cảnh sẽ đến” sau khi lâm chung của những hành giả 

(yogāvacara), đã đắc “thiền vô sắc” (arūpavacana jhānacitta). 

<>Có 4 tầng trời ở cõi Vô sắc (arūpa loka), xếp theo thứ tự, từ 

thấp đến cao, là : 



393 

 

1-KHÔNG VÔ BIÊN XỨ (Ᾱkāsānañcāyatana), 

2-THỨC VÔ BIÊN XỨ (Viññānañcāyatana), 

3-VÔ SỞ HỮU XỨ (Ᾱkiñcaññāyatana), và 

4-PHI TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (Neva saññā 

nāsaññāyatana). 

*Nhưng trước khi đề cập đến “VÔ SẮC” (arūpa) hay “không 

vật chất” (immaterial), chúng ta cần “liên tưởng” rằng, “vô sắc” 

(arūpa) là cảnh gây cho chúng ta cái khái niệm “đối nghịch” với 

“hữu sắc” (rūpa). 

-Nếu “HỮU SẮC” (rūpa) luôn luôn lấy giới hạn (niyata) làm 

trạng thái (lakkhaṇa) để phân biệt (viññatti), thì “VÔ SẮC” 

(arūpa) luôn luôn lấy vô hạn hay chẳng biên giới (ākāsānañca) 

làm nhận thức (viññāna). 

-“VÔ HẠN” ở đây vốn không thực sự chuyên chở cái ý nghĩa 

“phủ định” (=chẳng vật chất), hay cái ý nghĩa “xác định” (=có 

vật chất), mà VÔ BIÊN (anañcāyatana) ở đây chính là QUẢ 

THIỀN (Jhānavipāka), “đưa” ý thức hành giả “thể nhập” vào 

“ĐỀ MỤC” hay “TÂM CẢNH” không còn bị hạn chế bỡi sắc 

pháp vô thường (-ám chỉ vật chất thô kệch hay tinh vi), -tức là 

khi hành giả đắc được “TÂM THIỀN” vô sắc, thì “các lằn mức 



394 

 

tạo ra tướng trạng” (lakkhaṇa) đều trở thành VÔ 

HIỆU=KHÔNG.  

-Nói một cách khác “tuyệt tịnh”, dễ hiểu hơn, đó là TÂM XẢ 

(Upekkhā citta).  

Chúng ta tuần tự đi vào “vấn đề” : 

I/ Cõi THIỀN VÔ SẮC thứ nhất được mệnh danh là “KHÔNG 

VÔ BIÊN XỨ” (ākāsānañcāyatana) ám chỉ rằng, ở đó “không 

gian” (ākāsa) thì “tuyệt đối trống rổng”, chẳng chứa bất cứ “vật 

gì” (Nañcāyatana), dù cho ấy là “vật vi tế” (sukhuma rūpa), tức 

là “CHẲNG BIÊN GIỚI”. Nhóm chữ “không vô biên xứ” viết 

đầy đủ là “không gian vô biên”. 

-Nói cách khác, “đối tượng” hay TÂM CẢNH (cittālambana) 

của “sinh linh” trong cõi VÔ SẮC (arūpaloka), hoàn toàn không 

bị ảnh hưởng hay hạn chế bỡi SẮC PHÁP (rūpa dhammā) hay 

vật chất (rūpa), như trong 2 cõi dục giới (kāmavacara loka) và 

sắc giới (rūpavacara loka).  

-Tất nhiên “KHÔNG GIAN VÔ BIÊN” nầy trong cõi VÔ SẮC 

(arūpa loka) cũng tương ứng với “tâm thiền thứ nhất” qua “đặc 

tính” TRIỆT TIÊU GIỚI HẠN (ākāsānañcāyatana).  



395 

 

-Ngược lại, trong cõi DỤC (Kāma) hay trong cõi SẮC (Rūpa), 

thì sinh linh (nhất là con người) luôn luôn lấy “không gian hữu 

hạn” THÔ (olārika) hay TẾ (sukhuma) làm “tiêu chuẩn” 

(mūlikasacca), để TÂM THỨC (Citta) có “nền tảng” 

(patiṭṭhāna), thành lập “khái niệm” (saṅkappa) hay “ấn tượng” 

(maṇorañjaka), đồng thời với đa chiều biên giới (bahuvidha 

pariccheda), gọi là “cấu tố” (dhātu) của “kiến thức” (=diṭṭhi,  

(vijñāna, saṅkappa). 

-Vì rằng, trong ý thức (viññāna) của một “hành giả phàm phu” 

(puthujjana yogāvacara), chưa hoàn toàn thanh tịnh, sự TƯƠNG 

ĐỐI rất “cần thiết”. Do đó họ phải luôn luôn “dựa vào” tính 

TƯƠNG ĐỐI (bandhu, ñāti), để “vận hành”.  

-Nhưng trong một “hành giả” (yogāvacara) đắc THIỀN VÔ 

SẮC (arūpajhāna), thì phẩm cách TUYỆT ĐỐI (paripunna, 

paramattha) hay “siêu việt” (lokuttara) không đặt “nền tảng” 

trên tính TƯƠNG ĐỐI  của “hữu sắc”. 

-Và con người luôn luôn sống trong “môi trường” TƯƠNG ĐỐI 

ñāti), nên chỉ có thể “hiểu” (bujjhati) và “tin” (saddahati, 

vissasati) trạng thái SIÊU THOÁT (lokuttara) qua “tưởng 

tượng” (maññanā, saṅkappa), -trái hẳn với tâm SIÊU THOÁT 



396 

 

(lokuttaracitta) là biết (sakkhita) SỰ SIÊU THOÁT qua trải 

nghiệm (vīmaṃsā, uparikkhā) !  

*Tất nhiên, TƯỞNG TƯỢNG tức là ẢO, không phải THẬT ! 

-Ngoài ra, nếu tính TƯƠNG ĐỐI (bandhu) luôn luôn bị cầm tù 

bỡi “2 tình trạng đối lập (viruddha) của giác quan” (dvāra), là 

CỤ THỂ (saṃhata) và TRỪU TƯỢNG (sāraṃsa), thì tính 

TUYỆT ĐỐI trong VÔ SẮC THIỀN (arūpajjhāna) hoàn toàn 

không bị ảnh hưởng, bỡi những điều kiện tương phản 

(vipakkha-paccaya) như thế.  

-Khi nói về “đệ nhất THIỀN VÔ SẮC”, (arūpa paṭhamajjhāna) 

mà TÂM THỨC (viññāna) vẫn còn bị ảnh hưởng bỡi “2 nguyên 

tắc song đối” (=CỤ THỂ và TRỪU TƯỢNG), thì ấy không 

phải là “không vô biên xứ” (ākāsā nañcāyatna), hay chẳng phải 

là “CHÂN KHÔNG” (suññatā) thật sự, trong VÔ SẮC PHÁP 

(arūpa dhammā). 

*Một “hành giả” (gogāvacara) đã và đang sống THUẦN THỤC 

trong pháp THIỀN (jhānadhammā), hữu sắc (rūpa) hay vô sắc 

(arūpa), thì TÂM THỨC của họ tất nhiên “chứa đầy đủ ĐỔNG 

LỰC” (vuddhigāmī javana) để “thăng hoa”… 



397 

 

-Khi mãn kiếp thì “đổng lực” (javana) ấy có thể đẩy TÂM 

THỨC (citta viññāna) của “hành giả” tái sinh vào cõi trời HỮU 

SẮC (rūpaloka) hay cõi trời VÔ SẮC (arūpa loka), bất cứ lúc 

nào họ nhắm mắt….như là một TIẾN HÓA tự nhiên 

(abhigamana kiriya).  

-Mặt khác, hành gỉa (yogāvacara) ấy vốn đã hoàn toàn thành 

tựu TÂM THIỀN hữu sắc (Rūpajjhāna citta) cao nhất, gọi là 

“đệ ngũ thiền” (pañcamajjhāna vipāka), với 2 chi pháp KIÊN 

CỐ (appanā), là NHẤT ĐỊNH (ekaggatā) và XẢ (upekkhā 

sahagata), thì họ “chuyển tánh” (gotrabhū) thành “vô sắc” 

(arūpa) là một điều đương nhiên (pakati).  

-Nghĩa là “đề mục tu thiền” (kammaṭṭhāna) thuộc về “tứ đại” 

(rūpa) của họ, đã được hoàn toàn “thăng hoa” (gotrabhū), biến 

thành “khái niệm” (paññatti) đồng hóa vào “KHÔNG GIAN VÔ 

BIÊN” (ākāsānañcāyatana), không còn “hình dạng” (saṇṭhāna, 

rūpa) hay “giới hạn” vật chất nữa (rūpassa sīmā).  

-Đó là sự CHUYỂN TÁNH tự nhiên và thanh tịnh (visuddhi 

gotrabhū nesaggika) của THIỀN pháp (jhāna dhamma). 

*** 



398 

 

II- Cõi THIỀN VÔ SẮC thứ hai có tên là “THỨC VÔ BIÊN 

XỨ” (viññānañcāyatana) ám chỉ rằng, ở đó “tâm thức” (citta) 

KHÔNG CÓ “đối tượng bị hạn chế”. Và TÂM THỨC của hành 

giả cũng “nhận thấy” CÁI BIẾT của chính NÓ, không “nằm 

trong” bất cứ lằn mức nào cả.  

-Nghĩa là TÂM THỨC và ĐỐI TƯỢNG (=cảnh trí của nội tâm 

lẫn ngoại trần) đều trở thành “MỘT” (hay đồng nhất). “Cảnh 

trí vô biên thì Tâm thức cũng vô biên”, như 1 hiệu quả “siêu 

việt tự nhiên”, chứ không phải như 1 “thành tựu”, thông qua 

những “vận hành hữu vi”, hay “cũng không phải” thông qua 1 

NHÂN DUYÊN (paccya) “hội đủ các điều kiện sắc pháp” ! 

*THỨC VÔ BIÊN XỨ (viññānañcāyatana) là “dạng khai thị” 

(vimhayākula) của nền tảng giải thoát tâm linh, xóa bỏ 

(apamajjati) tất cả hạn chế (paricchindana) bỡi “TỨ ĐẠI 

TƯƠNG ĐỐI”, là vật chất trong DỤC giới và SẮC giới, hóa 

giải (dubbalaṃ karoti) “đối tượng hữu hạn” của tâm thức. 

*** 

III- Cõi THIỀN VÔ SẮC thứ ba được mệnh danh là “VÔ SỞ 

HỮU XỨ” (ākiñcaññāyatana) ám chỉ rằng, ở đó “vấn đề 

NGUỒN GỐC (mūluppati) của vạn vật”, không được “đặt ra” 

nữa, vì CÁI gọi là “CĂN CƯỚC THẬT (bhūta abhisañjānana) 



399 

 

của một sinh linh từ vô thỉ KHÔNG BAO GIỜ CÓ”. -Đó chỉ là 

kết quả (vipāka) của PHÁP HÀNH (saṅkhārā) do vọng động 

(uddhacca) và chiêu cảm (maṇorañjaka).  

-Nghĩa là NGŨ UẨN (pañca khandha) lập thành một “sinh 

linh” (-tiêu biểu tạm thời ở đây là một con người), vốn đến từ 

các pháp “HỢP-TAN”, -hay “KHÔNG NGUỒN GỐC” và “bất 

tịnh” thì biến thành “CÓ”, -để rồi từ “CÓ” và câu hữu với tham-

sân-si, thì sẽ hoàn lại là “KHÔNG” (ākiñcaññā).  

-Và nhất là “NGŨ UẨN (pañca khandhā) chẳng bao giờ là sản 

phẩm thật” của một “quyền năng tuyệt đối” nào cả.  

-Dù cho theo Phật giáo, NGŨ UẨN (pañca khandha) có thể xem 

là “kết quả” của THAM, SÂN, SI (lobha, dosa, moha) “huân 

tập” trong dạng vật chất, nhưng cũng theo Phật giáo, NGŨ 

UẨN lại chính là “dụng cụ duy nhất” hay “đối tác nòng cốt”, 

có khả năng “HÓA GIẢI” (dubbalaṃ karoti) tham, sân, si. 

<>Chưa kể “Triết học A-TỲ-ĐẠT-MA” (Abhidhamma) còn nêu 

rõ, TƯỞNG UẨN (saññā khandha), HÀNH UẨN (saṅkhārā 

khandha) và THỨC UẨN (viññāna khandha) trong NGŨ UẨN 

“có” 89 hay 121 “tâm vương” (Citta) để làm “dụng cụ”.  



400 

 

*Trong số đó, chỉ có 12 tâm bất thiện (akusala citta), “là dụng 

cụ XẤU”, và 18 tâm vô nhân (ahetuka citta) là “dụng cụ BẤT 

ĐỊNH” (sẽ nói sau). Nhưng  con người lại có đến đến  hay 59 

hay 91 tâm thiện (kusala citta), có thể gọi là “dụng cụ TỐT”, để 

“hóa giải” những nguồn gốc “gây ra” 2 tình trạng THUẬN 

(mānāpa) hay vui sướng, và NGHỊCH (amānāpa) hay đau khổ 

(dukkha) trong sự luân hồi. Đó là những tâm tiến hóa (sobhana 

citta) để “đối trị” các ác pháp (akusala dhammā).  

*24+15+12+8 =59 ==> 59 dụng cụ tốt, hay 

                *24+15+12+40=91 ==> 91 dụng cụ tốt. 

-Riêng 18 tâm VÔ NHÂN (ahetuka citta) vốn là những tâm quả 

(vipāka citta), hay còn gọi là “tâm bẩm sinh”. Tuy cũng “được 

kể” là những “tâm vương” (citta), nhưng hiện tại chúng vốn 

KHÔNG CÓ “nội lực ưu thế” để TIẾN HÓA hay THOÁI HÓA. 

Chúng thuộc về “THỤ ĐỘNG” (gồm “7 nghịch”, “8 thuận”, và 

“3 duy tác” (=dửng dưng). 

*Đồng thời THỨC UẨN (Viññāna khandha) trong NGŨ UẨN 

(pañca khandhā) cũng chứa 52 tâm sở (cetasika), với chỉ có 14 

tâm sở bất thiện (akusala cetasika), và “13 tâm sở đồng bất 

đồng” (sādhāraṇa). -Nhưng để “đối trị” các ác pháp (akusala 



401 

 

dhamma), trong mỗi con người lại có đến 25 tâm sở thiện 

(kusala cetasika), với nội lực tiến hóa (sobhaṇa cetasika).  

-Còn “13 tâm sở kia” (añña cetasikā), gồm 7 tâm sở biến hành 

(sabba sādhāraṇa), và 6 tâm sở biệt cảnh (pakiṇṇaka) thì thuộc 

loại do duyên và bất định (aniyata). Chúng “vận hành” tùy theo 

sự kết hợp với tâm vương nào, có NHÂN tốt hoặc xấu, hay có 

PHÁP HÀNH thấp hoặc cao.  

-Còn nói về NHÂN hay KHUYNH HƯỚNG (hetu), thì trên 

nguyên tắc vẫn có 6 là “3 NHÂN bất thiện” (akusala) và “3 

NHÂN thiện” (kusala), như như sau :  

=>BẤT THIỆN (akusala) là Tham, Sân, Si và… 

=>THIỆN (kusala) là Vô tham, Vô sân, Vô si.  

*Nếu trong cõi DỤC (kāmaloka), 3 NHÂN bất thiện (akusala) 

có “nhiều ưu thế” để “lấn lướt”, trong thân tâm con người, 

xuyên qua “ngũ uẩn vọng động”, thì chúng lại trở thành “yếu 

thế” để «lôi kéo tâm linh» trong cõi SẮC (rūpa loka). -Nhất là 

đối với «thân tâm hành giả đã đắc thiền», đạt “an chỉ” (appanā).  

-Và dĩ nhiên 3 NHÂN bất thiện ấy hoàn toàn «sẽ lép vế» trong 

VÔ SẮC GIỚI (arūpa loka) với “tứ uẩn an chỉ chánh thiền”, 

thanh tịnh và siêu việt. 



402 

 

<>Ngược lại nếu 3 NHÂN thiện (kusala) có “ít thuận lợi” (-chứ 

không phải không có), để “vận hành” trong DỤC GIỚI (kāma 

loka), xuyên qua “ngũ uẩn vọng động”, thì chúng lại “rất thắng 

thế” trong SẮC GIỚI AN CHỈ (rūpa appanā loka) với “ngũ uẩn 

thanh cao” (visuddhi), và trong VÔ SẮC GIỚI (arūpa loka), với 

“tứ uẩn siêu việt” (bhūta). 

Chú thích : 

*NGŨ UẨN VỌNG ĐỘNG (pañca khandha taṇhā) gồm 1/sắc 

uẩn ô-nhiễm, 2/thọ uẩn phàm tục, 3/tưởng uẩn phàm phu, 

4/hành uẩn phàm tật, và 5/thức uẩn phàm tính. 

*NGŨ UẨN THANH CAO (pañca khandha visuddhi) gồm 

1/sắc uẩn hữu thuận, 2/thọ uẩn hữu tịnh, 3/tưởng uẩn hữu 

khinh, 4/hành uẩn hữu tấn, và 5/thức uẩn hữu niệm.  

*TỨ UẨN SIÊU VIỆT (pañca yathābhūta) gồm 1/siêu THỌ thì 

đắc xả, 2/siêu TƯỞNG thì chân tính, 3/siêu HÀNH thì chân vi, 

và 4/siêu THỨC thì chân giác. 

*** 

IV-Cõi THIỀN VÔ SẮC thứ tư được mệnh danh là PHI 

TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (neva saññā nāsaññāyatana) 

ám chỉ rằng, ở đó vấn đề «cảnh giới» (bhūmi) hay «ĐỐI 



403 

 

TƯỢNG» (kammaṭṭhāna, ālambana) của cái BIẾT hoàn toàn 

SIÊU THOÁT, không giống như «cõi DỤC» hay «cõi SẮC».  

-Nghĩa là tất cả «TÂM cảnh» thuộc cõi THIỀN VÔ SẮC thứ 

tư, đều là «SIÊU DANH PHÁP» (abhināma-dhammā). Ở đây 

«SẮC PHÁP» hoàn toàn «vắng mặt» (suññatā), dù chỉ trong một 

«niệm». -NIỆM (saṭi) cũng có nghĩa là «nhất tâm» hay «nhớ 

biết thanh tịnh» (visuddhi sañña). 

-Như đã nói trước đây, «chúng sanh» (deva satta) trong các cõi 

VÔ SẮC (arūpa loka) chỉ là những SINH LINH «cực vi như 

siêu ánh sáng». Và tùy vào «năng lực» của «QUẢ THIỀN VÔ 

SẮC» (arūpa vipāka), họ là những «tập hợp» của «tứ UẨN» 

(catukhandhā), của «tam UẨN» (tikhandhā), hay của «nhị 

UẨN» (dukhandhā) vô cùng tinh khiết.  

-Những hành giả đầy đủ phạm hạnh, đã chứng đắc các bậc 

thiền VÔ SẮC (arūpa jhāna), thì đương nhiên họ có các «thiền 

tâm tương ứng». Khi chết họ chắc chắn sẽ «tiến sinh» lên 4 cõi 

tinh khiết VÔ SẮC (arūpa bhūmi). 

<>Nếu sinh linh VÔ SẮC ấy là «tập hợp» của «TỨ UẨN» thì 

sự hiện hữu của họ gồm có -1/«THỌ uẩn» (vedanā khandha = 

upekkhā = XẢ), -2/«TƯỞNG uẩn» (saññā khandha = suññatā = 

KHÔNG), -3/«HÀNH uẩn» (saṅkhārā khandha = anupādāna =  



404 

 

VÔ CHẤP), và -4/«THỨC uẩn» (viññāna khandha = 

appamaññā = VÔ LƯỢNG).  

<>Nếu sinh linh VÔ SẮC ấy là «tập hợp» của «TAM UẨN» thì 

sự hiện hữu của họ gồm có -1/«THỌ uẩn=XẢ» nhập một với 

«TƯỞNG uẩn», -2/«HÀNH uẩn» (Saṅkhāra khandha), và -

3/«THỨC uẩn» (Viññāna khandha). 

<>Nếu sinh linh VÔ SẮC ấy là «NHỊ UẨN» thì sự hiện hữu của 

họ gồm có «thọ uẩn», «tưởng uẩn», và «hành uẩn tự động nhập 

MỘT, thành ra gồm -1/«THỌ-TƯỞNG-HÀNH uẩn» (vedanā-

saññā-khandha), và -2/«THỨC uẩn» (viññāna khandha).  

*Cần nhớ rằng, TƯỞNG UẨN (saññāna khandha) và THỨC 

UẨN (viññāna khandha) là «2 mặt CĂN BẢN» của một “sinh 

linh” HIỆN HỮU (bhava). 

*«TƯỞNG uẩn» (sañña khandha) là «TÂM SỞ» (cetasika), và 

«THỨC uẩn» (viññāna khandha) là «TÂM VƯƠNG» (citta). -

Như chúng ta đã học và đã biết trong “A-Tỳ-Đạt-Ma” hay VI 

DIỆU PHÁP (Abhidhamma). 

-Khi hành giả đã thuần thục AN CHỈ (appanā), đạt đến CẢNH 

VÔ SẮC (arūpa), thì «TÂM SỞ LÀNH» (kusala cetasika) của 

họ phải được THIỀN PHÁP (jhāna dhamma) làm cho «thanh 



405 

 

khiết». Nó có thể hóa giải mọi «sắc pháp đang đóng khung cái 

BIẾT»…nên gọi là họ đắc «PHI TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG» 

(neva saññā nā saññā).  

<>Nghĩa là khi ấy, nếu tuổi thọ của HÀNH GIẢ đắc đệ IV thiền 

vô sắc mà chấm dứt, thì ĐỔNG TỐC (javana) trong «thiền tâm 

vô sắc» (Arūpajjhāna javana), sẽ đẩy tâm thức họ «tiến sinh» 

lên cõi trời VÔ SẮC (arūpa bhūmi), với «nhị uẩn». THÂN họ 

không bao gồm «sắc pháp» (rūpa dhammā), và TÂM VƯƠNG 

(Citta) chính là “thân vô sắc”. -Hay ấy là 2 MẶT HỢP NHẤT 

của «tưởng uẩn» và «thức uẩn» siêu việt (bhūta). 

-Trường hợp nếu HÀNH GIẢ chưa hết tuổi thọ, mà đắc được 

bậc thiền PHI TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (neva saññā nā 

saññāyatana) ngay trên thế gian nầy, thì nhất thời tuy «hành 

giả» vẫn còn «mang thân ngũ uẩn», nhưng THIỀN PHÁP VÔ 

SẮC đã làm cho ảnh hưởng của «sắc uẩn» không còn khả năng 

chi phối tâm linh. NÓ đã tự «triệt tiêu».  

-Khi THỌ uẩn (vedanā khandha) mất «đồng minh» là sắc uẩn, 

thì «thọ tánh vướng mắc trong vật chất» trong “khối sống” cũng 

bị «vô hiệu». -Còn lại TƯỞNG UẨN (sañña khandha), HÀNH 

UẨN (saṅkhāra khandha), và THỨC UẨN (viññāna khandha) 

thì đã trở thành AN TỊNH (appanā), kể từ khi đắc thiền HỮU 



406 

 

SẮC THỨ NĂM (rūpa pañcamajjhāna), và “được tái củng cố” 

bỡi 3 bậc thiền VÔ SẮC (arūpa jhāna) đầu tiên, làm cho chúng 

«giải thoát khỏi các giới hạn». 

<>Nếu pháp «HÓA GIÁI» hay sự «xóa biên giới» cho TƯỞNG 

UẨN (sañña khandha) một lần chưa đủ, thì thiền VÔ SẮC 

(arūpa jhāna) «sẽ lập lại nhiều lần», nên gọi tắt là PHI TƯỞNG 

PHI PHI TƯỞNG XỨ (neva saññā nā saññā). 

*Xin nhắc lại : 

*Đề mục hay «đối tượng» (kammaṭṭhāna) của đệ nhất thiền vô 

sắc, tên KHÔNG VÔ BIÊN XỨ (arūpa paṭhamajjhāna, -

ākāsānañcāyatana) là XẢ (Upekkhā bala), vì NÓ dựa trên «hiệu 

lực» THỌ XẢ (upekkhā vedanā) của «đệ ngũ thiền» HỮU SẮC 

(rūpa pañcamajjhāna). 

*Đề mục hay «đối tượng» (kammaṭṭhāna) của đệ nhị thiền vô 

sắc, tên THỨC VÔ BIÊN XỨ (viññānañcāyatana) cũng lấy 

hiệu lực XẢ (upekkhā bala) của đệ ngũ THIỀN HỮU SẮC 

(pañcama rūpajjhāna), phối hợp với CHỨNG ĐẮC của đệ nhất 

THIỀN VÔ SẮC (paṭhama arūpajjhāna, -ākāsānañcāyatana), để 

củng cố NĂNG LƯỢNG THIỀN (jhāna-bala). 



407 

 

*Đề mục hay «đối tượng» (kammaṭṭhāna) của đệ tam thiền vô 

sắc, tên VÔ SỞ HỮ XỨ (ākiñcaññāyatana) thì lấy hiệu lực của 

đệ nhị thiền vô sắc, -THỨC VÔ BIÊN XỨ (dutiya arūpajjhāna, 

-viññānañcāyatana), để củng cố NĂNG LƯỢNG THIỀN. 

*Đề mục hay «đối tượng» (kammaṭṭhāna) của đệ tứ thiền vô 

sắc, tên PHI TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (nevasaññā 

nāsaññāyatana) thì lấy hiệu lực của đệ tam thiền vô sắc, VÔ SỞ 

HỮU XỨ (ākiñcaññāyatana), để củng cố NĂNG LƯỢNG 

THIỀN (jhāna-bala). 

Nói cách khác thì như sau : 

<>ĐỊNH và XẢ (ekaggatā upekkhā shagata), trong đệ ngũ 

THIỀN HỮU SẮC (pañcama rūpajjhāna) sẽ là tiềm lực căn bản 

đưa «tâm thiền» của hành giả tiến lên KHÔNG VÔ BIÊN XỨ 

(ākāsānañcāyatana), tức là đệ nhất THIỀN VÔ SẮC (paṭhama 

arupajjhāna), một cách vững chắc. 

<>HIỆU LỰC (bala) của ĐỊNH và XẢ ấy, của đệ ngũ THIỀN 

HỮU SẮC (pañcama rūpajjhāna), cũng là sức mạnh hùng 

hậu.....đẩy «tâm thiền» của hành giả tiến lên THỨC VÔ BIÊN 

XỨ (viññānañcāyatana), tức là đắc đệ nhị THIỀN VÔ SẮC 

(dutiya arūpajjhana), một cách vững chắc tượng tự. 



408 

 

<>HIỆU LỰC (bala) của «2 bậc», đệ nhất và đệ nhị THIỀN 

VÔ SẮC (arūpa paṭhamajjhāna ca dutiyajjhhāna ca), -tức là 

«tịnh quả» của «KHÔNG VÔ BIÊN XỨ» (ākāsānñcāytana) và 

«THỨC VÔ BIÊN XỨ» (viññānñcāyatana) sẽ là sức đẩy kiên 

cố….đưa «tâm thiền» của hành giả tiến lên đệ tam THIỀN VÔ 

SẮC (arūpa tatiyajjhāna), hay VÔ SỞ HỮU XỨ 

(ākiñcaññāyatana), một cách kỳ diệu. 

<>Rồi HIỆU LỰC (bala) của đệ tam THIỀN VÔ SẮC (tatiya 

arūpajjhāna), tức là năng lượng của thần pháp VÔ SỞ HỮU 

XỨ (ākiñcaññāyatana) sẽ là sức đẩy…đưa «tâm thiền» của 

hành giả tiến lên đệ tứ THIỀN VÔ SẮC (arūpa catuṭṭhajjhāna), 

hay PHI TƯỞNG PHI PHI TƯỞNG XỨ (nevasaññā 

nāsaññāyatana). Đây là bậc thiền VÔ SẮC (arūpa antimajjhāna) 

sau cùng, trước khi «hội nhập» và THÁNH LƯU. 

*** 

“TÁI SINH” và TÂM CẢNH của THÁNH NHÂN. 

<>Theo giáo lý nhà Phật, thì Tâm Thức của Thánh Nhân hoàn 

toàn không có nhân duyên để “tái sinh vào cảnh đọa” (duggati 

paṭisandhi). Lý do, THỤC QUẢ hiện tiền (paccuppanna 

vipāka) nơi thân-khẩu-ý của thánh nhân đã THANH TỊNH và 

trong sạch, nên «chủng tử sa đọa» trong «chu trình tâm thức» 



409 

 

của các Ngài, chẳng có “điều kiện” đưa “tâm thức” xuống cõi 

thấp (ninna bhūmi).  

-Trong 4 hạng Thánh nhân, chỉ có 2 bậc là “Tu-đà-hườn”, còn 

gọi là “Thất lai” (sotāpanna) và “Tư-đà-hàm”, còn gọi là “Nhất 

lai” (sakadāgāmi), thì THỤC QUẢ lành mạnh hiện tiền 

(paccuppanna vipāka) chỉ có thể làm cho các Ngài “tái sinh” 

làm “NGƯỜI có thân tâm hoàn hảo” (không tàn tật), tối đa là 

7 lần (cho bậc Thánh thứ I) và 1 lần cho bậc Thánh thứ II). 

-Thánh Thất Lai Tu-đà-hườn, tái sinh làm người 7 lần, và 

Thánh Nhất lai Tư-đà-hàm, tái sinh làm người 1 lần, chỉ để thực 

hiện phần cuối cùng của đạo hạnh giải thoát, tức là viên tròn 

công phu ba-la-mật (pāramī sampanno), chấm dứt TỬ-SINH, 

và tháo gỡ toàn bộ “ràng buộc vi tế”, từ “vô thủy”, đã từng cột 

chặc tâm thức quá khứ vào “tam giới luân hồi” (=sinh tử đồ,  

saṃsāra), -chứ các Ngài không quay lại cõi người để “hưởng 

thụ”, hay vì lý do nào khác. 

<>Còn những Thánh nhân đã chứng quả “A-na-hàm” hay “Bất 

lai” (ānāgāmi) thì các Ngài vĩnh viễn không tái sinh xuống cõi 

trần làm người nữa, mà chỉ tái sinh làm TRỜI (deva), để tiếp tục 

THANH LỌC TÂM LINH, rồi giải thoát tất cả duyên kiếp sinh 

tử luân hồi trên cõi trời ấy. 



410 

 

<>Riêng Thánh nhân toàn thiện A-La-Hán (Arahatta), sau khi 

đã chứng đắc tịnh quả trọn lành, thì lúc mãn kiếp làm người 

hiện tiền, “linh thức” của các Ngài sẽ VÔ NHIỄM và TOÀN 

XẢ, để “nhập niết-bàn” (nibbāna) ngay tại thế gian, và không 

còn “tái sinh” vào bất cứ cảnh giới nào cả, dù cho đó là cảnh 

thiên đàng cao nhất ! 

<>“Điểm độc đáo” và cũng là “điểm vi diệu đặc biệt” trong 

phần “TÁI SINH và TÂM CẢNH của THÁNH NHÂN” nầy, là 

nói về “năng lượng đổng tốc” (Javana) trong “THỨC TÁNH 

THANH TỊNH” (citta viññāna) của Thánh nhân (Ariya puggala) 

có thể lập lại theo nguyên vọng. 

NÓI CHUNG, CÓ VÀI ĐIỀU ĐÁNG CHÚ Ý : 

I/ Khi Thánh nhân nhập định (ekaggatā=appanā), thì “năng 

lượng” của “ĐỔNG TỐC AN CHỈ” (appanā javana) tự nhiên 

trở thành “liên miên bất tận”.  

-Còn chữ “ĐỔNG TỐC” (Javana) trong CHU KỲ LUÂN HỒI 

TÂM THỨC (citta vīthi), theo triết học “A-tỳ-đạt-ma” 

(Abhidhamma), có nghĩa là “đà quay lập lại ẤN TƯỢNG”, của 

một hành động do THÂN (kaya), do KHẨU (vacī), hay do Ý 

(maṇo), gọi chung là «DƯ ẢNH của NGHIỆP».  



411 

 

-“Đà quay” (javana) đó tùy thuộc vào TÂM CẢNH 

(maṇodvārālambana) hay TRẦN CẢNH (pañcadvārālambana) 

«đập vào TÂM» (citta), mạnh (mahanta) hay yếu (paritta), để 

lập lại tối đa là 7 lần, rồi «rơi vào tình trạng thụ động tự nhiên» 

(bhavaṅga) của dòng chảy TÂM THỨC (citta vīthi). Và chúng 

ta gọi là “7 chập sát-na đổng tốc” (javana khaṇa). 

-Từ ngữ «đổng tốc» dạng «Hán-Việt», ngoài cái nghĩa thông 

thường trong CHU KỲ LUÂN HỒI TÂM THỨC (citta vīthi), 

thuộc VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma), là “trớn lực lập lại”, nó 

còn «một nghĩa khác» do sự phiên dịch từ chữ Pāḷī “JAVANA”, 

là “thưởng thức” SỨC MẠNH của “trải nghiệm ấn tượng đã 

in vào tâm”.  

-Nhưng khi nói về “chu kỳ luân hồi tâm thức” (citta vīthi) trong 

THIỀN PHÁP liên quan đến Thánh nhân, thì “JAVANA” lại có 

nghĩa là “trải nghiệm định tâm kiên cố” (appanā). Và số lượng 

chập sát-na đổng tốc (javana khaṇa) trong trường hợp nầy thì 

BẤT ĐỊNH (aniyata). 

Xin nêu ra 2 trường hợp : 

<>Nếu đó là «TRẢI NGHIỆM ĐỊNH TÂM KIÊN CỐ» (ekaggatā 

appanā) để biểu diễn «sức mạnh tâm linh» (citta-bala) hay 



412 

 

«thần thông» (abhiñña), thì «Thánh nhân» chỉ cần 4 hay 5 chập 

sát-na đổng tốc (javana khaṇa) mà thôi. 

<>Nếu đó là “TRẢI NGHIỆM ĐỊNH TÂM KIÊN CỐ” để nhập 

định lâu dài, thì “số lượng” chập sát-na đổng tốc (javana 

khaṇa) sẽ tùy theo «sự phát nguyện của hành giả là bao lâu», 

chứ không hạn định. 

<>Và trước con mắt của những người phàm tục, “phải chăng 

một đạo sĩ có khả năng nhập định, trải qua nhiều ngày, không 

ăn uống là một “thần thông” ? 

-Nói chung, từ ngữ “thần thông” ám chỉ sự thực hiện những 

chuyện “lạ thường” mà rất hiếm ai có thể làm được, nên tư 

tưởng con người liền “nghĩ ra” các hiện tượng, như “bay trên 

trời” (thăng thiên), “lặn trong nước” (độn thủy), hay “tàng hình 

và tái hiện” (biến hóa)…v…v…Nhưng các thứ ấy ngày nay 

khoa học đã đạt được. 

*Như vậy, KHOA HỌC là THẦN THÔNG ? -Lời đáp thì tùy 

theo mọi người, và ai cũng biết là NÓ đã có ! 

 

*** 

 



413 

 

 

 

 

 

Chương VII 

«TUYỆT CÔNG» trong VI DIỆU PHÁP 

(Pasatthatamākati savimhaya) 

<>«Tên gọi» của «chương VII» nầy có lẽ đang làm cho quí độc 

giả thắc mắc ? -Vậy «TUYỆT CÔNG (pasatthatamākati 

savimhaya) trong VI DIỆU PHÁP» (abhidhamma) là gì ?  

-Hai chữ «TUYỆT CÔNG» (pasatthatamākati savimhaya) mới 

nghe qua, chúng ta có cảm tưởng “đó là phần nói về những 

công phu tuyệt vời”, hay “Những PHẬT PHÁP NÒNG CỐT, 

QUI NẠP VÀO ĐOẠN CHUNG KẾT”.   

<>Sự thật, Tạng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma piṭaka) có 

42.000 pháp môn (khandha), tất cả đều là “những pháp tuyệt 

vời” (savimhaya dhammā) trong Phật giáo, chúng ta không thể 

dựa trên “tư duy phàm tục” mà phân biệt, hay so sánh «giáo lý 

của sách nầy tuyệt vời hơn giáo lý trong sách kia» ! 



414 

 

-Nhưng «TUYỆT CÔNG» (pasatthatamākati) nêu ra ở đây, 

muốn ám chỉ “một tác phẩm văn học đặc biệt” (=kiệt tác), ra 

đời sau PHẬT NIẾT-BÀN (Nibbāna) khoảng 1200. Đó là 

truyện “phiêu lưu thần thoại” TÂY DY KÝ, của Ngô Thừa Ân, 

thời nhà Đường bên Tàu. 

*TUYỆT CÔNG (pasatthatamākati) trong TÂY DU KÝ gồm 

“72 thần công”. Đó là những đặc điểm liên quan sâu sắc đến 

VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma). Những đặc điểm ấy là “phản 

ảnh” của TÂM VƯƠNG (citta), TÂM SỞ (cetasika), SẮC 

PHÁP (rūpa), và NIẾT-BÀN (nibbāna), theo mô tả của một nhà 

văn Trung hoa, am tường Phật học.  

-VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma), chứa nhiều pháp môn THẦN 

KỲ là một điều dĩ nhiên. Vì VI DIỆU PHÁP nói về con người, 

thì không thể không tiêt lộ những «khả năng thần thông quảng 

đại» (abhiññā) mà con người có thể đạt được. Nhà văn Ngô 

Thừa Ân ngày xưa đã đặt tên cho «những khả năng thần 

thông» ấy, là «Thất thập nhị HUYỀN CÔNG». 

<>Theo chúng tôi nhận xét, thì sách TÂY DU KÝ “chuyên 

chở” một cách kín đáo những giáo lý sâu sắc của nhà Phật. Ông 

Ngô Thừa Ân viết «TÂY DU KÝ», để mô tả «sức mạnh» của 

TOÀN BỘ TINH THẦN, hay tâm vương (citta) và tâm sở 



415 

 

(cetasika) của một người cầm bút, khi phải «đối diện với tất cả 

nghiệp quả thực tại» (sabba kamma-vipāka), bao gồm xác thân 

đang sinh hoạt, và toàn thể ngoại vật «biến thiên» (saṅkhāra 

rūpālambana) trong cuộc sống có đặc tính “vừa hiện hữu vừa 

biến mất” (aniccā). 

-Tác giả TÂY DU KÝ đã tượng trưng TÂM VƯƠNG (Citta) 

«câu hữu» với TÂM SỞ (Cetasika), dưới dạng “thiện hạnh” 

(brahmacariya) lẫn “ác hành” (akusalācaraṇa), trong mạch văn 

“ngụ ngôn”, ám chỉ 3 tật xấu là THAM (lobha), SÂN (dosa), 

SI (moha), lẫn 3 tật tốt là VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN 

(adosa), VÔ SI (amoha), nơi một con người, xuyên qua 4 nhân 

vật, là «Đường tăng», «Bát giới», «Ngộ không», và «Sa tăng». 

-Còn SẮC PHÁP (Rūpa) thì được tác giả tượng trưng trong 

TÂY DU KÝ, bằng toàn bộ “hoàn cảnh” (ālambana), là nội 

tâm và ngoại cảnh, trong cuộc TÂY DU đầy “biến cố” tưởng 

tượng, đến “Thiên trúc” để thỉnh KINH, -tức là «hành trình tâm 

linh đối diện với vật chất», để tìm nguồn PHÁP GIẢI HOÁT. 

-Đối với sự LUÂN HỒI, thì “hoàn cảnh” (sabbālambana) là 

“nghiệp quả suốt đời” (kamma vipāka) của một kiếp sống, mà 

một người hướng thiện, hay muốn tiến hóa, cần đến «giải pháp» 

(dhamma) từ «Tây phương Phật» (nibbāna= niết-bàn). 



416 

 

CÁC NHÂN VẬT : 

<>“Đường tăng” tượng trưng tổng quát cho “tâm vương” 

(citta), tuy vẫn còn chịu ảnh hưởng của 3 TẬT tham-sân-si”, 

nhưng trong quá khứ «đương sự» đã từng tu hành, phát triển 

TUỆ CĂN tâm sở (paññindriya cetasika), nên sau khi trải 

nghiệm HOÀN CẢNH hiện tại (=khổ lẫn vui), thì có khả năng 

“THỨC TỈNH” (bojjhaṅga), để biết sửa sai hành động. 

<>“Bát giới” tượng trưng đặc biệt cho «tâm sở THAM» (lobha) 

vốn không đáy, ngấm ngầm và triền miên, vô cùng tận, -dù cho 

đã trải qua quá nhiều tình trạng “khổ sở vì tham” (lobha 

dukkha), nhưng tâm tính phàm tục vẫn không thể bỏ.  

<>“Ngộ không” tượng trưng đặc biệt cho «tâm sở SÂN» (dosa) 

hay tật NÓNG GIẬN (paṭigha)…tuy hung dữ nhất thời, nhưng 

«tánh khí» nầy thường «chịu đựng» nóng nguội xen kẽ khác 

nhau rồi quen đi. -Khi “nóng” thì “chủng tử thiện” biến mất 

(akusala), và khi “nguội” thì “chủng tử lành” (kusala) le lói 

trong tâm, nên “thiện ác bất chừng”, khó đo lường.  

-Tinh thần của “Ngộ không” nếu TỈNH TÁO, tỏ ra “hữu dụng” 

và “vâng lời” bao nhiêu, thì lúc NỔI GIẬN (paṭigha) nó biến 

hóa ngược lại bấy nhiêu. Từ 2 chữ “Ngộ không” nó biến thành 

2 chữ “Không ngộ”, nên cái gì cũng dám làm, ngay cả hành 



417 

 

động phản thiên nhiên, đảo lộn trật tự. (Phá thiên cung, loạn vũ 

trụ là một bằng chứng). 

<>“Sa tăng” tượng trưng đặc biệt cho tâm sở SI (moha) hay 

NGU ĐỘN. Tâm sở SI (moha cetasika) tuy nhìn bề ngoài có vẻ 

“thực thà”, “nhu mì”, ai nói gì «có lý» cũng nghe. Nhưng sự 

“ngoan ngoản tự nhiên” ấy do tối tăm, chứ không phải “chân 

tánh”. Người ta thường bảo “hiền quá hóa ngu”.  

-Nghĩa là “HÀNH VI” của kẻ SI MÊ (moha purisa) lúc nào 

cũng dường như “ngoan hiền”, “thành thật”, nhưng thực chất 

«HÀNH VI» ấy là phản ảnh của “đần độn”, chịu “sức ép” của 

cả 2 tật THAM (lobha) và SÂN (dosa). 

*Còn “Hoàn cảnh” (ālambana) trong TÂY DU KÝ ám chỉ 

SẮC PHÁP hay vật chất (rūpa), thì được xem như tất cả những 

gì “xảy ra” trong suốt cuộc hành trình của “4 nhân vật giả sử đi 

thỉnh kinh” sang TÂY TRÚC….. 

<>Một chút “liên hệ” đến “ngụ ngôn” trong văn truyện của nhà 

văn Nô Thừa Ân (thuộc Phật giáo Trung hoa), để giúp quí độc 

giả “thư giản tinh thần phần nào”, sau khi đã đọc qua hơn 400 

trang KIẾN GIẢI, làm “mệt óc”.  

*** 



418 

 

NÊU MỐI LIÊN QUAN. 

<>Tây Du Ký thì diễn tả «Thất Thập Nhị Huyền Công» (=72 

thần lực), nhưng kinh văn trong “THẮNG PHÁP TẬP YẾU” 

(samuccaya-saṅgaha-vibhāga), thuộc “A-Tỳ-Đạt-Ma” hay Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma), thì trình bày 4 lãnh vực VI DIỆU, 

là 1/TÂM VƯƠNG (Citta), 2/TÂM SỞ (Cetasika), 3/SẮC 

PHÁP (Rūpa dhamma), và 4/NIẾT-BÀN (Nibbāna). Nhưng 

trong “Vi Diệu Pháp Tập Yếu” lại có đoạn «ấn định» khác, so 

với các con số đã nêu. 

Sự “ẤN ĐỊNH KHÁC” ấy là : 

*Toàn thể 89 hay 121 mẫu TÂM VƯƠNG (Citta) được xem là 

1 “khả năng chủ chốt”… 

*Nhưng tất cả TÂM SỞ (Cetasika) vẫn được xem là 52 đơn vị 

biểu lộ “đặc thù”… 

*Và SẮC PHÁP (Rūpa) do TỨ ĐẠI (catu mahābhūta) biến ra 

thì chỉ có 18 có thể dùng để luyện TUYỆT CÔNG (Abhiññā). 

(-Thay vì toàn thể là 28). 

*Riêng NIẾT-BÀN (Nibbāna) thì duy nhất chỉ có 1. 



419 

 

<>Khi cộng tất cả 4 con số nầy thì chúng ta có “Thất Thập 

Nhị Huyền Công”, hay 1 + 52 + 1 + 18 = 72 pháp xuất quỉ 

nhập thần, tung hoành giữa “tam giới”.  

<>Như vậy, «TUYỆT CÔNG» (bhiññā) trong VI DIỆU PHÁP 

(Ᾱbhidhammā) liên quan đến «TÂM TÁNH» của 1 CON 

NGƯỜI có thể biểu lộ ra 72 pháp kỳ diệu.  

<>72 PHÁP nầy «phản ảnh» TUỆ BÁT-NHÃ (Prajña) trong 

THIỀN HỌC (Samādhi bhāvanā) của nhà Phật. 

<>Và để «hiểu được» TUYỆT CÔNG (abhiññā) trong TÂY 

DU KÝ thần kỳ (savimhaya) như thế nào, chúng ta cần phải nhớ 

lại VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma). -Xin nhắc lại như sau : 

*** 

A-Nói đến TÂM VƯƠNG (Citta). 

<>Trong sách “Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức” 

(Abhidhamma saṅgaha), chúng ta thấy có 89 hay 121 “mẫu tâm 

vương” (citta), là “phản ảnh” của «TINH THẦN» (maṇo), hay 

«TÁNH BIẾT” (viññāna). 

-Nhưng sự trình bày dưới dạng “thống kê tâm thức” (89=121), 

nếu đã giúp cho chúng ta “có con số”, để nghiên cứu một cách 

hệ thống, đi sâu vào “chi tiết”, thì cũng chính sự trình bày “với 



420 

 

con số” ấy, có thể làm cho chúng ta rối trí, khó phân biệt “SỰ 

BIẾN HÓA” một mặt giữa các “mẫu” TÂM VƯƠNG (citta), 

một mặt giữa các «loại» TÂM SỞ (cetasika), và mặt thứ ba giữa 

các THỨC TÁNH (viññāna) trong DANH PHÁP (nāma 

dhammā) hay TINH THẦN (maṇo) của con người.  

-Rồi từ đó, chúng ta lại khó xác định một cách dứt khoát, thế 

nào là TÂM VƯƠNG (citta), thế nào là TÂM SỞ (cetasika), 

cũng như thế nào là TÂM THỨC (citta viññāna), trước cả 3 “từ 

ngữ kép” thuộc về “hán việt”, đều «có mặt» chữ «TÂM».  

-Chưa kể một số “từ ngữ Pāḷī” khác, cũng để ám chỉ “tinh thần”, 

như “MANO”, “CETANᾹ”, “MANASIKᾹRA” càng làm cho 

“ám từ” TÂM trở thành “phức tạp”, “bất định” hơn.  

Ba chữ nầy đã được tạm dịch ra “hán việt” như sau : 

                            MANO = “Tâm chủ ý”,  

                            CETANᾹ = “Tâm tác ý”, và  

                            MANṆASIKᾹRA = “Tâm khéo ý”. 

<>Và để tránh sự phức tạp, do tính ĐA DẠNG trong cách diễn 

tả các phương diện khác nhau của TINH THẦN (maṇo), phần 

THẮNG PHÁP TẬP YẾU (samuccaya saṅgaha vibhāga) nầy 

(hay chương VII) sẽ “qui nạp” 89 tâm mẫu tinh thần, thành 1 



421 

 

đơn vị chủ yếu, gọi là TÂM VƯƠNG (citta) để làm “trung 

điểm” cho các “biến thiên” của «danh pháp» (nāma-dhammā) 

hay TINH THẦN (maṇo), được “nổi bật” hơn. 

-Nghĩa là “các dạng diễn tả” nói về TINH THẦN (maṇo), đều 

chỉ đến từ “một gốc duy nhất” gọi là TÂM VƯƠNG (Citta). 

B-Nói về TÂM SỞ (Cetasika). 

<>Ngược lại, 52 tâm sở thì không thể qui nạp thành 1 đơn vị 

độc nhất được. Vì tất cả TÂM SỞ (cetasika) phát sinh tùy thuộc 

vào HOÀN CẢNH (ālambana), hay sắc pháp (rūpa). -Mà 

HOÀN CẢNH hay sắc pháp (rūpa dhammā) là gì, -nếu đó 

không phải là toàn bộ những «biến thiên», thay đổi không 

ngừng (aniccā=vô thường) ?!  

-Chưa kể, ngoài những tâm sở THIỆN (kusala) và BẤT THIỆN 

(akusala) ra, còn có các tâm sở với bản sắc lưng chừng 

(abyākata), gọi là BIẾN HÀNH (sādhāraṇa) và BIỆT CẢNH 

(pakiṇṇaka), nên không thể vận hành một cách “thuần tính”, 

“nhất dạng” được.  

<>Hơn nữa, đặc tính của tâm sở (cetasika) là vừa “đồng sanh” 

(sahajāti) với tâm vương (citta), vừa “chịu ảnh hưởng” 

(ānubhāva) của sắc pháp (rūpa), và vừa dưới sự “thúc đẩy liên 



422 

 

tục” (khipana) bỡi 3 NHÂN XẤU (tham-sân-si), hay bỡi 3 

NHÂN TỐT (vô tham, vô sân, vô si). 

<>3 NHÂN TỐT (kusala hetu) thì đương nhiên, ÍT hay KHÔNG 

phát sinh tâm sở PHIỀN NÃO (kilesa). Nhưng 3 NHÂN XẤU 

(akusala hetu) thì LUÔN LUÔN phát sinh những tâm sở PHIỀN 

NÃO (kilesa). Và “di sản” (dāyāda bhava) của PHIỀN NÃO 

chính là những LẬU HOẶC CHỒNG CHẤT (āsava khandha), 

hằng “thiêu hủy” (jhāpeti) con đường TIẾN HÓA. 

-Do đó chương VII trong tập “KIẾN GIẢI” khiêm nhượng nầy, 

khi nói về TUYỆT CÔNG (abhiññā) chính là nói về phần cốt 

lõi của VI DIỆU TÁNH trong Pháp PHẬT (Buddhassa 

dhammā), xuyên qua hành đạo THANH TỊNH (samādhi) và 

MINH SÁT (vipassnā), được hiểu là có thể hóa giải những tâm 

sở phiền não (kilesa cetasika).  

-Sự “kê khai” một số TÂM SỞ XẤU hay BẤT THIỆN (akusala 

cetasika) dưới đây, cần phải trình bày lại một cách thật rõ ràng, 

thì mới làm “nổi bật” những “PHÁP ĐỐI TRỊ” (nilīna 

paccatthika), được hiểu ngầm của THIỀN MINH SÁT 

(Vipassanā bhāvanā). -Xin nêu theo thứ tự các nhóm “tâm sở 

đầy đặc tính bại hoại” sau đây : 

*Thứ nhất, TỨ LẬU (CATŪSAVA). 



423 

 

<>Trước tiên hãy nói về thuật ngữ «LẬU». «Chữ» nầy đến từ 

tiếng Pāḷī «ᾹSAVA», được tạm dịch ra «hán việt» là «LẬU» 

hay “lậu hoặc”, để ám chỉ các hiện tượng «suy đồi», «tai họa», 

«cặn bã», «ung đọng», «rữa mục», «thiêu hủy», «rỉ mất», «kiệt 

quệ»…-Tạm kết luận «lậu hoặc» là «độc tố»  

-Theo tự điển Pāḷī từ các quốc gia theo «Phật giáo Nguyên 

thủy» (Theravāda) và của RHYDS DAVIDS & STEDE (đại học 

Oxford, Anh quốc) thì chữ «ᾹSAVA» cũng có nghĩa đen là «đã 

lên men», «trở thành chua» hay «bốc mùi cay», «trở thành chất 

say» (như rượu chẳng hạng), và “có đặc tính gây bệnh”.  

-Trong lãnh vực hạnh kiểm, «LẬU» (āsava) là thứ «độc» có thể 

«phá hủy» những gì tươi đẹp, hữu dụng, vững chắc, và làm cho 

đối tượng hư thối tận cốt lõi. 

*Sách “Triết học A-TỲ-ĐẠT-MA” (Buddhist Philosophy) hay 

Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) thuộc Tạng LUẬN (Abhidhamma 

piṭaka) nói rõ, “LẬU HOẶC” (āsava) là những «cố chấp» 

(upādāna), vừa hiển nhiên thô kệch vừa vô cùng vi tế, và vừa 

luôn luôn độc hại, rất khó nhận diện.  

-Và LẬU HOẶC không phải chỉ «hoành hành» trong CÕI DỤC 

(kāma taṇhā), mà NÓ còn «nguy hiểm» hay «độc ngầm» cho 2 

cõi SẮC (bhava tanhā) và VÔ SẮC (vibhava tanhā) nữa.  



424 

 

-Vì LẬU HOẶC có thể làm suy đồi ngay cả những tâm thiền 

SẮC GIỚI (Rūpa jhāna) và VÔ SẮC GIỚI (Arūpa jhāna).  

-Một người dù đã đắc được đệ tứ thiền vô sắc (Phi tưởng phi 

phi tưởng xứ=Neva saññā nāsaññāyatanajhāna), nhưng nếu 

không diệt được lậu THÂN KIẾN (Sakāya diṭṭhi), chưa hội-

nhập vững vàng vào Thánh lưu (ariya magga), thì vẫn còn bị 

NÓ phá hoại, nhân danh «lậu phi hữu» (vibhavataṅhā). 

Vì sao ? 

*Vì các lậu THAM-SÂN-SI (lobha, dosa, moha) có đầy đủ 3 rễ 

độc (tihetukāsava). Chúng thừa khả năng duyên theo «cảnh 

pháp» (dhammālambana) của ĐỆ TỨ THIỀN VÔ SẮC là 

«chuyển tánh» (gotrabhū) và «dũ tịnh» (vodāna), để ảnh 

hưởng «rất độc địa» vàm “tâm thức”, bằng cách làm cho hành 

giả «đam mê» cái XỨ THIỀN vô sắc phi hữu ấy (arūpa 

jhānāyatana-vibhavatanhā)).  

-Nghĩa là ở đâu có «pháp XỨ» (āyatana dhammā) và có «pháp 

GIỚI» (dhātu dhammā) là ở đó lậu hoặc (āsava), hay có «điều 

kiện» để phát sinh và «hoành hành» một cách «độc địa». 

<> Nguồn gốc của LẬU (Ᾱsava) là gì ? 



425 

 

-Theo Vi Diệu Pháp (Abhidhmma), LẬU đến từ 3 TÂM SỞ 

(cetasika) tham (lobha), sân (dosa), và si (moha), -nhưng chính 

yếu là tâm sở SI ĐỘC (moha cetasika).  

-Từ si độc (moha) sinh ra tham độc (lobha), rồi từ tham độc 

sinh ra sân độc (dosa), và từ sân độc đến phiên NÓ sinh ra 

“CHẤT NUÔI DƯỠNG” si độc. Nghĩa là SI ĐỘC càng ngày 

càng mạnh và càng hiệu lực. Chúng liên hoàn tương tác, tăng 

cường và nuôi dưỡng CÁI SI CỐ HỮU (atīta moha āsava).  

*Lậu SI CỐ HỮU (atīta moha āsava) cũng chính là VÔ MINH 

CĂN (Avijjā), khởi điểm trong giáo lý «thập nhị duyên khởi» 

(paṭiccasamuppāda) của nhà Phật. -Mời quí vị đọc lại kinh nầy. 

Hãy cẩn thận : 

<>Chớ «hiểu lầm» SI (moha) là «không thông minh». Theo 

Phật học, «người si» có thể là một «kẻ rất thông minh» (giảo 

quyệt), «rất khôn khéo» và «rất nhiều mánh lới» nhưng chỉ vì 

cố chấp, nên họ bị nhiễm SI ĐỘC.  

-Nói một cách nhẹ nhàng, chữ «SI» ở đây có thể chuyên chở ý 

nghĩa tương đương với từ ngữ «đam mê». Một nhà «đại trí 

thức» dù thông minh đến đâu, cũng không thể tránh khỏi đam 



426 

 

mê. Và với ảnh hưởng của lòng tham không đáy, đam mê luôn 

luôn được củng cố và trở thành cố chấp (upādāna).  

*Nghĩa là đam mê khi có lòng THAM (lobha) làm «nền tảng», 

thì chắc chắn cố chấp sẽ phát sinh, và sau cùng biến thành SI.  

-Kết quả, tật mắc dính hay bám chặc (upādāna=THỦ), không 

buông thả, tức là «hậu thân» của SI MÊ (moha), sẽ là chướng 

ngại tối nguy hiểm cho trình độ thanh tịnh TIẾN HÓA.  

-Một nhà «khoa học nghiêm chỉnh» không bao giờ nói : «Những 

gì trong nền văn minh nhân loại, đã được tìm ra ngày hôm nay, 

thì hoàn toàn chỉ có thế, chẳng còn gì khác». -Vì trên thực tế, 

«tiến bộ khoa học của thế kỷ 21» đang dần dần thay đổi bộ mặt 

của «tất cả tiến bộ khoa học các thể kỷ trước, nhất là ngành vi 

tính đã bắt đầu trong thế kỷ 19», và càng về sau TRÍ KHÔN của 

con người càng đi xa hơn nữa, không phải chỉ có thế !  

<>Ai nói “tiến bộ khoa học chỉ có thế” là…“bế tắc” ! 

-Sự cố chấp, cho rằng «chỉ có thế» (ám chỉ cái độc nhất mà ta 

ôm ấp, Phật học gọi là THỦ=upādāna) sẽ làm cho đà văn minh 

nhân loại dừng lại. Nhưng “bánh xe thời gian” thì không bao 

giờ ngừng nghỉ, nên nếu khoa học không đưa đến TÂN TIẾN 

(vavattaŋ) thì đưa đến U MINH (sammoha). 



427 

 

-Người «bám chặc thành quả» (THỦ=CỐ CHẤP=upādāna) ví 

như kẻ đã hoàn toàn “đam mê” như say rượu, nếu không thể đi 

tới một cách bình thường được, thì sẽ đi tới một cách lảo đảo, 

xiêu vạo, lộn xộn, rồi té ngã…và nằm im, mặc cho bánh xe thời 

gian nghiền lên thân.... 

*Trên đây là nói về NGUỒN GỐC của «LẬU HOẶC» (āsava), 

nhưng khi «kê khai» (saṅgaha) thì LẬU (hay độc) có 4, gọi là 

«tứ lậu» gồm : 

                 1-DỤC lậu (kāmāsava), 

                 2-HỮU lậu (bhāvāsava), 

                 3-KIẾN lậu (diṭṭhāsava), và 

                 4-VÔ MINH lậu (avijjāsava). 

1-DỤC lậu (kāmāsava=kāma+āsava) ám chỉ sự «độc địa» của 

lòng THAM LUYẾN (taṇhā) và VỌNG MÓNG (uddhacca). Hễ 

còn tham luyến và vọng móng tức là “trử dưỡng” một thứ ĐỘC 

làm cho tâm thức không hài lòng với những gì đang có. -DỤC 

lậu (kāmāsava) ở đây chính là «động cơ» của sự muốn thêm, 

muốn nữa, «muốn hoài», muốn cái khác…gián tiếp hay trực 

tiếp chỉ cho «riêng mình» (atta=ngã) -ngay cả «cái khác» ấy 

cũng chưa biết là cái gì. 



428 

 

-Trong lãnh vực «tình cảm nam nữ», DỤC lậu (kāmāsava) hằng 

làm cho con người chịu đựng những «nỗi buồn vu vơ», một 

cách vô duyên cớ. -Đó là một loại khao khát (rāga), mà không 

ai có thể biết nó thuộc «loại gì», để tìm cách thõa mãn. 

*Và dục giới (kāma loka) là «cõi tung hoành rộng rãi nhất» của 

DỤC lậu, với «5 môi trường vật chất cụ thể» (hay tứ đại biến 

hóa), là 5 giác quan MẮT, TAI, MŨI, LƯỠI và THÂN, đồng 

thời với 5 đối tượng của chúng, là SẮC (rūpa), THINH (sadda), 

HƯƠNG (gandha), VỊ (rasa), XÚC (phoṭṭhabba).  

-Xuyên qua «5 môi trường» nầy, DỤC lậu -hết đòi hỏi cảnh 

sắc thì đòi hỏi cảnh thinh, -hết đòi hỏi âm thanh thì đòi hỏi 

cảnh hương, -hết đòi hỏi mùi hương thì đòi hỏi cảnh vị, -hết 

đòi hỏi khẩu vị, thì đòi hỏi cảnh xúc hay đụng chạm… 

<>Các đòi hỏi (taṇhā) xoay vần mãi với 5 ngoại trần, cho đến 

khi nào «NÓ» nhàm chán, mệt mỏi, ngã gục. 

-Rồi DỤC lậu lại thay đổi «lãnh vực», quay qua đòi hỏi những 

«đối tượng ký ức», nằm trong quá khứ (gần hay xa), thuộc về 

tâm cảnh, để tạo ra «viễn ảnh» khao khát cho tương lai.  

-Chưa kể tại mỗi «CẢNH» (ālambana=cụ thể hay trừu tượng) 

vẫn có vô số «đặc sản» (thuận lẫn nghịch), để DỤC lậu chọn 



429 

 

lựa hay từ chối, ưu ái hay đố kỵ, nâng niu hay ruồng rẩy, “nâng 

niu” thì chiều chuộng quá đáng, còn “ruồng rẫy” thì nhiều khi 

“chà đạp cho bỏ ghét”.  

*Ác ý muốn “hành hạ” những cái “khó ưa” cũng là một loại 

DỤC lậu nguy hiểm. (DỤC độc). 

*Riêng trong SẮC GIỚI (rūpa loka) thì “đối tượng” (ālambana) 

của DỤC lậu tuy bị thiền pháp “hạn chế”, nhưng không phải là 

không có. -Chẳng hạng như người ta «muốn đạt nhanh tầng 

thiền kỳ diệu nầy» hay «nhắm đến tầng thiền đặc biệt kia»… 

2-HỮU lậu (bhavāsava=bhava+āsava) ám chỉ cái độc trong sự 

«CÓ», trong sự «SỞ HỮU», trong sự «LÀM CHỦ mãi mãi». 

«HỮU lậu» (Bhavāsava) đố kỵ với điều kiện nào thay đổi, biến 

thiên, có thể «chấm dứt quyền làm chủ» ấy. 

-Trong lãnh vực «hiện sinh», Lậu HỮU (bhavāsava) làm cho 

con người «nhiễm độc», trở thành KEO KIỆT, ÍCH KỶ (issā-

macchariya). Mỗi cá nhân (atta) là một ĐỐI THỦ tiềm tàng của 

cá nhân khác. Các tình trạng «bảo vệ quyền lợi của mình», «tiêu 

diệt những ai cạnh tranh» và «chồng chất vật sở hữu đến tối đa» 

(-nhiều khi chỉ để ngó, mà không dám xài), là  3 hiện tượng tiêu 

biểu cho HỮU lậu. -Nhiễm độc bỡi sự «CÓ», hay bỡi “quyền 

làm chủ” (bhava). 



430 

 

-HỮU lậu (bhavāsava) cũng là «vật liệu» của ảo tưởng, hằng 

«xây dựng» cái «ngã» (atta). -Tôi CÓ mà anh KHÔNG CÓ, tức 

là…«tôi QUAN TRỌNG HƠN anh». -Anh CÓ mà tôi KHÔNG 

CÓ, tức là «tôi THUA anh». -Cái «ngã» của tôi bị xúc phạm, 

chỉ vì anh CÓ mà tôi KHÔNG CÓ.  

<>Tôi phải «phản ứng một cách xứng đáng», để «bảo vệ» NÓ. 

Tôi đã «nhiễm độc» mà tôi không hay. 

*Kinh «BÁT PHONG» nói về «8 thứ gió», là 1/«được lợi», 

2/«mất lợi», 3/«được khen», 4/«bị chê», 5/«được thương», 

6/«bị ghét», 7/«được hợp», 8/ «bị tan», cũng là những «hoa lá» 

của HỮU lậu, củng cố cái NGÃ (atta) nầy. 

-Ngoài ra, cái «ngã» hay cái «tôi» (atta) ấy, phải được xem là 

quan trọng, trong cả 3 thời, quá khứ (atīta), hiện tai 

(paccuppanna), và vị lai (anāgata), trên cả 2 phương diện là trực 

tiếp và gián tiếp. -«Độc» trực tiếp và gián tiếp. 

-TRỰC TIẾP gồm chỉ một mình tôi. -GIÁN TIẾP thì gồm các 

thân thuộc và bạn bè xung quanh tôi. Tất cả tập trung lại, đóng 

góp vào «danh dự» và «giá trị» của tôi. -Nghĩa là cùng nhau 

«nhiễm độc chung» ! 



431 

 

3-KIẾN lậu (diṭṭhāsava) ám chỉ cái «THẤY PHIẾN DIỆN» 

(diṭṭhi) nơi «con MẮT TÂM» của một cá nhân bị đóng khung, 

và TINH THẦN đã bị tham-sân-SI phủ kín, trở thành «ung 

thối», «lên men»…-Cái «THẤY» ấy «tự nó vốn bịt kín» trong 

một băng đen cực đoan nào đó, tạm gọi là «khuynh hướng chủ 

quan». -Mắt TÂM «nhiễm độc» ! 

-Đó là cái thấy cố chấp, ví như một kẻ mang kính màu. Nếu ấy 

là màu đỏ, thì người mang kính thấy vật gì cũng màu đỏ. Nếu 

ấy là một màu khác thì tất nhiên…có tình trạng tương tự. 

<>Kinh Phật nói, KIẾN lậu (Diṭṭhāsava) làm cho người ta thấy 

vạn vật không đúng thực tại của nó. Các tâm sở THAM-SÂN-

SI (lobha, dosa, moha) ví như 3 độc tố pha trộn, tạo ra một thứ 

«màu sắc quái gở» phủ lên con mắt tâm, khiến cho cái THẤY 

phải đa màu, «loạn thị»… 

-Đó là lý do trong đời sống hằng ngày, con người thường xuyên 

hành động chủ quan, nhận xét rất nhiều vấn đề một cách nhầm 

lẫn, chẳng thật, «nhiễm độc» mà không hay. Ai cũng tuyên bố 

rằng, «sống với sự thực thì hạnh phúc», nhưng đa số chúng ta 

vẫn chối bỏ thực tại.  

-Tính chủ quan phối hợp với tham-sân-si đã làm cho người ta 

thân cận với kẻ xấu mà nghĩ là «mình làm đúng». KIẾN lậu 



432 

 

thúc đẩy con người (nhiễm độc), nên âm thầm bênh vực các 

nguyên nhân đưa đến cảnh khổ, mặc dù ngoài miệng họ lý 

thuyết ngược hẳn. 

*Nói tóm lại, lậu hoặc nầy (idhāsava) bao gồm tất cả các loại 

tà kiến (miccha diṭṭhi), vừa thô kệch (olārika) vừa vi tế 

(sukhuma), giăng phủ chằng chịt như màng lưới (jala), từ dục 

giới (kāma bhūmi) lên đến sắc giới  (rūpa bhūmi) và vô sắc giới 

(arūpa bhūmi), với 2 cái tên là thường kiến và đoạn kiến. 

4-VÔ MINH lậu (avijjāsava) ám chỉ tình trạng ĐỘC HẠI của 

sự «hoàn toàn không biết», «biết lẫn lộn», «biết trái ngược» 

hay «biết phiến diện». Đó là một loại «vương độc» đối với tâm 

thức. Và VÔ MINH lậu ở đây cũng ám chỉ SI PHẦN (moha), 

«nguyên nhân gốc» của tất cả KHỔ NÃO (dukkha kilesa) và 

LUÂN HỒI (Saṃsāra). 

-Xin nhắc lại, SI PHẦN có thể xem là «tạo hóa» chế ra «bánh 

xe SANH TỬ LUÂN HỒI», gồm 12 căm, là 1/vô minh (avijjā), 

2/hành (saṅkhārā), 3/thức (viññāna), 4/danh sắc (nāma rūpa), 

5/lục nhập (salāyatana), 6/xúc (phasso), 7/thọ (vedanā) 8/ái 

(taṅhā), 9/thủ, (upādāna) 10/hữu (bhava), 11/sinh (jāti), và 12/ 

lão tử (jarā maraṇa). 



433 

 

-Về phương diện LÝ (dhamma) và SỰ (saṅkhāra), xin chớ hiểu 

suông, một cách «giản dị» rằng, VÔ MINH (avijjā) là không 

thấy gì hết. -Mà trong «pháp hành» VÔ MINH chính là thấy 

lẫn lộn, hay thấy đảo ngược, tức là «THẤY» đưa đến nẻo ÁC 

nhiều hơn là đến nẻo THIỆN, -gấp trăm lần ! 

-Do VÔ MINH lậu (avijjā) mà hầu hết, ai cũng biết nói các câu 

đầy triết lý thanh tịnh, như : -«hãy buông bỏ cái GIẢ, cố gắng 

giữ gìn cái CHÂN», -«hãy làm ngơ trước cảnh thùng rổng kêu 

to», -«đó chỉ là hiện tượng nhất thời», -«cuộc đời vốn là cõi giả 

tạm», -thăng trầm là chuyện thường», hay nói chung là «vạn 

vật vô thường»…v…v…Nhưng mấy ai hành động đúng cách ? 

Trái lại, trong đời sống hằng ngày, người ta vẫn thường xuyên 

«ưa chuộng» những gì có bề ngoài «hào nháng», «rực rỡ»…, 

nghe êm tai, thuận với lòng THAM, thuận với NHẤT 

THỜI…để củng cố VÔ MINH lậu !? 

*Như thế, nếu không gọi NÓ là «ĐỘC TỐ» trong tâm thức, 

hằng làm cho tinh thần «thấy biết lầm lạc, đảo ngược, sa đọa, 

thoái hóa…», thì còn có thể gọi tên khác là gì ?!  

-Thậm chí 2 chữ «GIÁC NGỘ» là một «danh từ rất quí báu» 

trong nhà Phật, mà VÔ MINH lậu (avijjāsava) cũng «lạm dụng 

được» như thường.  



434 

 

*Theo nhà Phật, sau khi GIÁC NGỘ (Dhammacariya 

sambojjhaṅga), hành giả sẽ hành động tự tại, để giảm thiểu (hay 

triệt tiêu tham-sân-si), nhưng trên thực tế ngày nay, người ta lại 

quan niệm khác đi, như sau :  

«Sau khi giác ngộ», đương sự liền vội vàng lên kế hoạch, để 

hành động đạt được những mục tiêu mong muốn (trong chiều 

sâu đầy vụ lợi), càng nhanh càng tốt, bất chấp mình đang nằm 

trong hoàn cảnh nào». 

-Chẳng hạng như : 

<>“Xưa nay tôi đã từng hiểu lầm, tin lầm, và hành động sai 

lạc”…-Bây giờ tôi biết ra sự thật (=giác ngộ), tôi cần làm sao 

để có “thành công” tốt và nhanh nhất (=THAM), một cách xứng 

đáng, -không xứng đáng thì không được (=SÂN), -bằng mọi 

giá, phương tiện chứng minh cho “cứu cánh” mà ! (=SI). 

<>Nhà Phật mô tả và khuyến khích rằng, «sau khi giác ngộ, 

tham-sân-si sẽ tự động giảm xuống hay tạm vắng mặt», thì đối 

với người đời ngày nay, «sau khi giác ngộ, tham-sân-si có thể 

phát sinh», do cái “vọng niệm” về “thành công” ấy ! 

*Thành ra, 2 chữ «giác ngộ» trong kinh Phật cũng bị «lạm 

dụng» cùng với bao nhiêu «từ ngữ» khác, như «luật nhân quả», 



435 

 

«duyên khởi», «lòng từ bi», «hạnh bồ-tát», «nhập thế», «xuất 

thế», «giải thoát»…v…v… 

-Chúng ta học Phật, nêu ra để tự nhắc nhở mình, không phải để 

«phản đối», vì “phản đối” là rơi vào cái “bẩy SÂN HẬN”, -mà 

cũng là để «hướng về» tính THẬN TRỌNG trên con đường 

thanh tịnh tiến hóa. 

C-Nói về SẮC PHÁP (rūpadhamma) thì có 18. 

<>Trong toàn thể sắc pháp (rūpa) mà chúng ta đã học qua, thì 

chỉ có 18 sắc pháp, gọi là “tác tịnh”. Đó là những “VẬT 

CHẤT” «có vai trò làm đề mục tích cực», (kammaṭṭhāna) trong 

THIỀN  HỌC nói chung, và MINH SÁT (Vipassanā) nói riêng, 

để «quán chiếu» 3 PHÁP ẤN «vô thường» (aniccā), «chịu 

đựng thuận nghịch khổ», và «vô ngã» (anattā) một cách “xây 

dựng” (nimmāṇakara) . 

<>Bốn chữ «đề mục tích cực» ở đây cũng ám chỉ chúng có đặc 

tính «biểu lộ rõ» các «trạng thái» là THAY ĐỔI (aniccā), BẤT 

TOẠI (dukkha), và RỔNG TUẾCH (anattā) tại điểm chung, của 

vạn vật trong vũ trụ.  



436 

 

*Nhưng ngoài “minh sát thiền” (vipassanā) ra, thì đề mục 

“đồng nghĩa” với tất cả “đối tượng” hay “trần cảnh” 

(ālambana), gồm “tâm cảnh” và “vật cảnh” trong sự sống. 

*Mười tám SẮC PHÁP ấy là 1/đất (paṭhavī), 2/nước (āpo), 

3/lửa (tejo), 4/khí (vāyo), 5/mắt (cakkhu), 6/tai (sota), 7/mũi 

(ghāna), 8/lưỡi (jīvha), 9/thân (kāya), 10/sắc (rūpa), 11/thinh 

(sadda), 12/hương (gandha), 13/vị (rasa), 14/xúc (phoṭṭhabba), 

15/giống nam (pulliṅga), 16/giống nữ (iṭṭhiliṅga), 17/quả tim 

(hadaya), và 18/dưỡng chất (āhāra). 

-Mười sắc pháp còn lại, gồm 1/không gian (ākāsa), 2/thân biểu 

tri (kāya paññatti), 3/khẩu biểu tri (vacī paññatti), 4/nhẹ nhàng 

(lahutā), 5/mềm dẻo (mudutā), 6/thích ứng (kammaññatā), 

7/sinh (jāti), 8/trụ (tiṭhi), 9/dị (jarā), 10/diệt (maraṇa)…thì 

«không tích cực», hay chúng vốn “luôn luôn khách quan” đối 

với thiền MINH SÁT (vipassanā), vì chúng là những SẮC 

PHÁP «hằng nhiên». Và những gì “hằng nhiên” thì khó kích 

thích sự TÍNH THỨC TỈNH ! 

D-Nói về NIẾT-BÀN (Nibbāna). 

<>Theo Phật học, NIẾT-BÀN (nibbāna) thì chỉ có MỘT, 

nhưng gồm 2 “chân pháp” là «Vô Dư Niết-Bàn» (anupādisesa), 

và «Hữu Dư Niết-Bàn» (supādisesa). 



437 

 

*VÔ DƯ NIẾT-BÀN (anupādisesa nibbāna) là một “phẩm 

cách” hoàn toàn SIÊU VIỆT (yathābhūta), ám chỉ QUẢ PHẬT 

HẾT SINH TỬ sau khi «tịch diệt» (=chết). “Phẩm cách” nầy 

đối với phàm nhân thì «bất khả thuyết» và «bất khả tư nghì». 

*Nhưng HỮU DƯ NIẾT-BÀN (supādisesa nibbāna) là một 

“phẩm cách” cụ thể, vô cùng «thanh tịnh» (abhivisuddhi), và 

«thâm mật» (gambhīra) tiềm tàng nơi thân Phật lúc hiện tiền. 

“Phẩm cách” ấy chỉ có trong Đức Phật (Buddha) và Chư Thánh 

A-la-hán, khi các Ngài còn sống. 

*Theo Vi Diệu Tạng (abhidhamma piṭaka), HỮU DƯ NIẾT-

BÀN (supādisesa nibbāna) chính là “hiện thân” của Pháp 

TOÀN XẢ (sabbupekkhā), hay TỨ VÔ LƯỢNG TÂM (catu 

brahmavīra), câu hữu với TUỆ CĂN (paññindriya), một loại 

tâm sở vô thượng (anuttara cetasika), trong DANH SẮC (nāma 

rūpa) toàn thiện của chư Phật.  

* «PHẨM CÁCH SIÊU THOÁT» (lokuttara brahmacariya) 

nầy bằng biểu lộ qua các hành vi thường nhật của các Ngài, và 

luôn luôn chuyên chở các «đặc tính», như khinh an 

(passaddhi), nhu nhuyễn (mudutā), thích ứng (kammaññatā), 

chánh trực (ujukatā), tiết chế (virati), quân bình 

(tatramajjhattatā), và thanh tịnh vô biên (appamaññā visuddhi), 



438 

 

mà người học Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) có thể tìm thấy 

trong các «tịnh quang tâm sở» (sobhaṇa cetasika). 

*** 

*Thứ hai, TỨ BỘC (Catogha). 

<>Danh từ «TỨ BỘC» là dịch nghĩa của chữ Pāḷī 

«CATOGHA». Đó là dạng kết hợp (sandhi) của 2 từ ngữ Pāḷī, 

gồm «Catu» là «bốn», và «Ogha» là «giòng nước lũ» => 

(Catu+Ogha=Catogha). 

-Ở đây, «TỨ BỘC» (Catogha) ám chỉ «4 giòng nước đổ mạnh 

như thác», phủ lên một vật gì đó. Do vậy, ý nghĩa văn học của 

«TỨ BỘC» là «4 sự tràn ngập» hay «4 sự nhận chìm». 

*Nguồn gốc của «TỨ BỘC» (Catogha) cũng giống như nguồn 

gốc của «TỨ LẬU» (Catāsava). Đó là «hậu quả nguy hiểm» của 

tham (lobha), sân (dosa), si (moha), và tà kiến (miccha diṭṭhi). 

Hậu quả nầy «nhận chìm» TÂM THỨC chúng sanh xuống 4 

đọa cảnh (parihāni), là địa ngục (niraya), bàng sanh 

(tiracchāna), ma đói (peta), và a-tu-la (asura). 

*TỨ BỘC (Catogha) nêu ra là : 

1-DỤC bộc (kāmogha) : Bị nhận chìm bỡi lòng THAM, 



439 

 

2-HỮU bộc (bhavogha) : Bị nhận chìm bỡi ôm chặc CÁI CÓ, 

3-TÀ KIẾN bộc (diṭṭhogha) : Bị nhận chìm bỡi THẤY SAI,  

4-Và VÔ MINH bộc (avijjogha) : Bị nhận chìm bỡi TỐI TĂM, 

và đảo lộn trong hỗn mang. 

Lược giải : 

<>DỤC bộc (kāmogha) tức là tình trạng «bị nhậm chìm» xuống 

4 đọa cảnh (parihāni) bỡi THAM DỤC, hay tình trạng bị sa đọa, 

do tham luyến «lục trần», là sắc (rūpa), thinh (sadda), hương 

(gandha), vị (rasa), xúc (phoṭṭhabba), và pháp (dhamma), xuyên 

qua «6 căn môn».  

-DỤC bộc (kāmogha) cũng ám chỉ các hàng «đạo sĩ» (tāpasa) 

THAM CHẤP. Nó «báo động» cái tình trạng TÂM THỨC «bị 

nhận chìm», do sự ôm cứng cảnh giới tâm linh, «tà kiến về 

những cảnh hoang đường», hay sự thoái hóa do «say đắm trong 

các «quyền năng» của thiền định (samādhi).  

-Mỗi «DỤC bộc» có thể ví như một «giòng nước lũ», thường 

xuyên tràn ngập, nhận chìm tâm thức chúng sanh tận đáy vực, 

một cách mạnh bạo, không cho phép ngoi lên.  

<>HỮU bộc (bhavogha) tức là tình trạng «bị nhận chìm», do  

mắc dính hiện hữu (bhāva), hay do TÂM THỨC (citta) bám 



440 

 

chặc cái gì đang có (upādāna), -nhất là bám chặc vào thân xác 

(sakāyadiṭṭhi) và ngoại vật, mà một người không thể đem theo, 

vào giây phút lâm chung. 

-Ở đây chữ «HỮU» (bhava) ngụ ý rất «thần học». Nó bao gồm 

tất cả pháp HỮU (bhavadhammā) trong TAM GIỚI (tiloka), 

làm «đối tượng» (ālambana) của TÂM THỨC (citta), -như 

HỮU ở cõi dục (kāmābhava), HỮU ở  cõi sắc (rūpa bhava), và 

HỮU ở cõi vô sắc (arūpa bhava).  

*Do đó, chấp HỮU (bhavupādāna) chính là «chủ lực» của BỘC 

LƯU, hay «giòng nước nhận chìm bỡi HỮU» nầy. 

<>KIẾN bộc (diṭṭhogha) ám chỉ sự nhận chìm TÂM THỨC 

trong «ĐỊNH KIẾN BẤT THIỆN» (akusala diṭṭhi). Định kiến 

bất thiện ấy là «giòng nước phủ ngập TINH THẦN» (maṇo) 

trong mỗi kiếp sống. Vì ảnh hưởng của «định kiến bất thiện» 

mà con người không thể tạo nghiệp thiện, để tiến hóa trong các 

vòng sanh tử luân hồi (saṃsāra). -«Kiến bộc» cũng ám chỉ tà 

kiến (miccha diṭṭhi). 

<>Và «pháp tố lành mạnh đầu tiên» của BÁT CHÁNH ĐẠO 

(atthaṅgika magga), phải là chánh kiến (sammā diṭṭhi). Nếu 

chánh kiến là chiếc «chìa khóa, mở được bốn cửa Thánh vức», 



441 

 

thì tà kiến (miccha diṭṭhi) chính là «bức tường dày, ngăn chận 

con đường tiến hóa giải thoát». 

<>VÔ MINH bộc (avijjogha) ám chỉ sự NHẬN CHÌM tinh thần 

của người vào TỐI TĂM (moha). Ấy là tình trạng thiếu hiểu 

biết đối tượng, hay không biết đúng vấn đề, trong một hoàn 

cảnh nào đó của TÂM THỨC (citta).  

-Khi VÔ MINH (avijjā) còn hiện hữu mạnh mẽ trong THÂN 

TÂM, thì TRÍ CĂN (paññindriya) không thể nào phát triển 

được. VÔ MINH luôn luôn có tiềm lực «nhận chìm» tất cả các 

khả năng tìm ra ánh sáng của tâm linh con người. Và «hiện 

thân» của vô minh là bóng tối. 

-Trên phương diện xã hội, VÔ MINH là «bộc lưu mù chữ», 

hằng nhận chìm đại đa số người vào tình trạng NGU DÂN. Và 

lạc hậu là «hậu quả thoái hóa» không thể tránh được, -khoan 

nói đến «sự chậm tiến». 

*** 

*Thứ ba, TỨ ÁCH (Yoga). 

<>TỨ ÁCH (catu yogā) ở đây là «4 cái ách», tròng lên cổ con 

vật kép xe. -Xin chớ nhầm lẫn và diễn dịch chữ «yoga» nầy, với 



442 

 

cái nghĩa là «luyện tập thân thể cho mềm dẻo», trong «văn hóa 

thể thao thể dục» của người Ấn-độ.  

Bốn sự CÁI ÁCH ấy là : 

                        -DỤC ÁCH (kāma yoga), 

                        -HỮU ÁCH (bhava yoga), 

                        -KIẾN ÁCH (diṭṭhi yoga), và… 

                        -VÔ ÁCH (avijāyoga). 

Lược giải : 

=>DỤC ÁCH (kāma yoga) hay CÁI ÁCH có tên là «khao khát 

hưởng thụ» (-nhất là hưởng thụ lạc thú trong cõi DỤC (kāma). 

Đó là một TIỀM LỰC ĐÈ MẶNG (yoga), «lên vai» mỗi chúng 

sanh xuyên qua tất cả «các kiếp sinh tử luân hồi», xoay vần và 

lập lại mãi mãi...  

-Nói cách khác, tham luyến cảnh giới (kāmataṇhā) là «duyên 

khởi» của «DỤC ÁCH» (kāmayoga). Hầu hết «sinh linh» vì 

dục phược, mà đã «bị cột chặc vào gọng xe» một cách «chắc 

chắn» kéo vào nhiều cảnh giới KHỔ ĐAU.  

-Và thân tâm hiện tại chính là một «chùm dây cột trói» của 

DỤC ÁCH. Mỗi khi HAM MUỐN phát sanh, là «chùm dây cột 



443 

 

trói» ấy lại được tăng cường, siết mạnh vào cái ÁCH. Rồi 

«cường độ vướng mắc» (upādāna) là «năng lực» của DỤC ÁCH 

(Kāmayoga), hay gánh nặng không thể rời. Nó không cho 

phép những kẻ buông xuôi theo dục vọng tháo gỡ các bế tắc 

khổ đau một cách dễ dàng. 

=>HỮU ÁCH (bhava yoga) hay «CÁI GÔNG» chấp hữu 

(bhavupādāna), là một dạng khác. Nó «kết nối» với tất cả «khổ-

vui» trong 3 cõi, Dục giới (=kāma bhūmi), SẮC giới (=rūpa 

būmi), và VÔ SẮC giới (=arūpa bhūmi).  

-Trong dục giới (kāma bhūmi), thì HỮU ÁCH (bhava yoga) 

«liên minh» với 4 cảnh đọa một cách «chắc chắn». Sự cụ thể 

của HỮU ÁCH nầy trên thế gian, là CÁC RÀNG BUỘC 

(saṃyojana), như vợ con, cha mẹ, anh em, quyến thuộc, bạn bè, 

tư kiến…, song song với tiền của, danh vọng, quyền lực… 

-Trong sắc giới (rūpa loka) thì HỮU ÁCH (bhava yoga) «nối 

liền» với hưởng thụ «phúc lạc» hay «thọ mạng» một cách lâu 

dài, làm cho chư thiên SẮC GIỚI (rūpa deva) sống «tràn ngập 

vui thú», quên hẳn vun bồi thiện căn, đến khi hết tuổi thọ, dĩ 

nhiên sẽ bị suy đọa. 

-Còn trong vô sắc giới (arūpa loka) thì HỮU ÁCH (bhava yoga) 

“tự đồng hóa” với THỌ MẠNG (Jīvitindriya), sinh linh thấy nó 



444 

 

dường như bền vững (=không có tuổi thọ), và luôn luôn đầy đủ 

phúc đức. Đây là lý do làm cho chư thiên vô sắc (arūpa deva) 

tưởng lầm rằng «cõi sống VÔ SẮC là cõi BẤT TỬ». Nhưng một 

ngày kia, khi mạng chung «họ» sẽ bị đọa xuống các cõi thấp. 

=>KIẾN ÁCH (diṭṭhi yoga) ám chỉ «TƯ KIẾN là một ÁCH trên 

cổ. Cái thấy chủ quan của một người, luôn luôn luôn là cái ách 

gắn chặc trên cổ người ấy, do CÁI BIẾT KHÔNG THẬT.  

-Một khi đã cố chấp thì người ta sẽ có thái độ bất mãn nhiều 

hơn hài lòng, và «bảo thủ» nhiều hơn «cởi mở». Từ đó, họ hành 

động trong tư thế «cố chấp, cô lập», không «thuận hòa và thích 

ứng» với những kẻ khác.  

<>Từ đó, tật CHỦ QUAN, một dạng của tính ÍCH KỶ (atta), 

được «trử dưỡng, lẫn khuyến khích», làm cho đương sự lúc nào 

cũng sẵn sàng phản đối cái THẤY của kẻ khác, không cần biết 

các phương diện khác nhau của mỗi vấn đề. Ví như những 4 KẺ 

MÙ sờ VOI vậy :  

-Người sờ lỗ TAI thì cho rằng con VOI giống cái QUẠT. 

-Người sờ cái ĐUÔI thì cho rằng con VOI giống CÂY CHỔI. 

-Người sờ các CHÂN thì nói con VOI giống CỘT NHÀ. Và… 

-Người sờ BỤNG thì nói con VOI giống hông cái TRỐNG. 



445 

 

*Kết quả, vì KIẾN ÁCH (diṭṭhi yoga), mà cả 4 người mù đều 

không biết được THÂN THỂ của voi như thế nào ! 

=>VÔ MINH ÁCH (avijjā yoga) hay «SỰ KHÔNG BIẾT» là 

một CÁI ÁCH (yoga) khác. Cái ách nầy có thể ví như một 

«băng vải rất dày», quấn nhiều vòng xung quanh đầu (che nhiều 

lớp trên đôi mắt), làm cho ánh sáng không còn hiệu lực xuyên 

thấu «đập vào tận mắt». 

-Nghĩa là VÔ MINH ÁCH (avijjā yoga) chẳng những «tách rời» 

TÂM THỨC (citta) khỏi ÁNH SÁNG, mà nó còn làm cho ÁNH 

SÁNG trở thành «bất lực», đối với hoàn cảnh. 

*** 

*Thứ tư, TỨ KẾT (Catu gantha). 

<>TỨ KẾT (catu gantha) ở đây hơi khác với các «bộ tứ» đã đề 

cập trước đây. Dĩ nhiên TỨ KẾT ám chỉ «4 CÁI GÚT» hay «4 

thắt nút», khó «tháo gỡ» trong nguồn gốc của các ÁC PHÁP 

(akusala dhamma) là THAM-SÂN-SI. Nhưng bây giờ trình bày 

dưới trạng thái đặc biệt. Bốn cái gút ấy có tên là : 

-«KHÁT DỤC kết» (abhijjhā-kāyagantha),  

-«ÁC Ý kết» (abyāpāda-kāyagantha),  



446 

 

-«GIỚI CẤM kết» (sīlabbata-parāmāsa-kāyagantha), và  

-«CỰC ĐOAN kết» (idaṃsaccābhinivesa-kāyagantha). 

Lược giải : 

<> KHÁT DỤC KẾT (rāga gantha), hay «dục vọng kết » dưới 

dạng KHAO KHÁT là một cái GÚT (gantha) vô cùng khó mở, -

nhất là khi đã «mang THÂN NGŨ UẨN» vốn dễ suy tàn nầy.  

-Những «đòi hỏi tự nhiên» của thân ngũ uẩn, như ăn, mặc, chỗ 

ở, thuốc men, kiến thức…v...v…không thể nào không đáp ứng. 

-Mà một khi «chậm đáp ứng» hay «không đáp ứng» thì KHAO 

KHÁT càng đòi hỏi. Nhưng dù có đáp ứng đầy đủ, thì đòi hỏi 

vẫn không ngừng, vì TÚI THAM vốn không đáy. -Cái tên 

«KHÁT DỤC KẾT» (rāga kāyagantha) được xử dụng chắc hẳn 

bỡi lý do nầy. 

*Và trong các «khát dục kết», có một thứ vô cùng thâm hậu, là 

«khát khao tình cảm» xuyên qua «TÂM TƯ» và XÁC THỊT, 

tiếng Pāḷī gọi là «Rāga-kāyagantha». NÓ «kết chặc tinh thần 

vào thân thể ô trược», để tạo thành THỌ UẨN (vedanā 

khandha), nguồn gốc của đau khổ tâm tư.  

-Thứ ĐÒI HỎI tâm lý và vật lý đó trong cảnh DỤC (kāma 

bhūmi) thì «vô địch». Ngay cả «những nhà tu hành» đã đắc 



447 

 

THIỀN, nhưng chưa chứng đạt quả THÁNH, nếu không khéo 

cũng chẳng thể nào tránh khỏi. 

-Ở đây, chúng ta nên chú ý đến «NGUỒN GỐC» của TỨ KẾT 

(catu gantha), tuy cũng là TAM-SÂN-SI, nhưng xuyên qua một 

«ngữ nghĩa» khác. Chữ THAM ở đây chuyên chở cái nghĩa của 

«abhijjhā», hay của KHAO KHÁT, chứ không phải của 

«LOBHA». Chữ SÂN ở đây chuyên chở cái nghĩa của 

«abyāpāda», của ÁC Ý, chứ không phải của «DOSA». Chỉ có 

SI vẫn là «ngữ nghĩa MOHA» ngu muội, không thay đổi. 

<>ÁC Ý KẾT (abyāpāda kāyagantha) hay HỜN GIẬN 

(paṭigha), là một cái GÚT khác. NÓ «kết chặc» TÂM THỨC 

(citta) vào pháp hành.  

-Đối với loài người, thì ÁC Ý KẾT (abyāpāda gantha) hằng làm 

cho con người thường xuyên chịu đựng sự THIÊU ĐỐT, bỡi 

«bất mãn, thù hận». Dù người ta muốn xóa bỏ OAN TRÁI cũng 

không xong, nhất là khi CHẲNG CÓ KHẢ NĂNG để «trả thù».  

ÁC Ý KẾT (abyāpāda kāyagantha) luôn luôn hành hạ tâm thức, 

thậm chí lúc thân thể đã già nua bệnh hoạn, chẳng còn sức sống. 

Nhân loại trong thời mạt pháp (vô đạo đức) sẽ bất mãn, thù hận 

nhau đến độ, mà người ta trường kỳ chuẩn bị chiến tranh, với 

danh nghĩa TỰ VỆ   



448 

 

-Và dù cho chân lý (sacca) NHÂN DUYÊN QUẢ 

(paṭiccasamuppāda-dhammā) thì ai cũng biết, nhưng tật THÙ 

HẬN (paṭigha) đã được «thắc gút» (gantha) quá chặc chẽ trong 

mỗi con người, nên khó ai «tháo gỡ» nổi. 

<>GIỚI CẤM KẾT (sīlabbata-parāmāsa-kāyagantha) hay cái 

GÚT tà kiến, là...một ác pháp khác. GIỚI CẤM KẾT một khi 

đã «có mặt» trong kẻ nào, thì NÓ khóa chặc TÂM THỨC (citta) 

của kẻ ấy trong si mê (moha bandhanāgāra), tin huyền năng 

hoang đường, có thể «giải nạn» xuyên qua «nghi lễ cúng bái».  

-Người ta thỉnh thoảng nói đến 2 chữ «nhồi sọ», là để diễn tả 

cái «hiệu lực nguy hiểm» nầy của GIỚI CẤM KẾT (sīlabbata-

parāmāsa-kāyagantha). 

 *Một số tôn giáo hay chủ thuyết chính trị đã «khai thác giới 

cấm kết» để «ngu dân», giữ chặc tín đồ hay đoàn viên, bắt họ 

phải luôn tuôn trung thành. 

-GIỚI CẤM KẾT có thể ví như 2 miếng da che mắt con ngựa, 

để nó chỉ thấy sự vật trong một khung hẹp phía trước. Và nó 

phải đi tới theo ý muốn của kẻ chỉ huy. Nếu xa phu là một 

«người tốt» thì «sự khổ cực của con ngựa xem ra còn xứng 

đáng», -vì được chủ nhân chăm sóc. Nhưng nếu xa phu là một 

«kẻ ác» thì «công lao» của con ngựa chính là một «khổ hình». 



449 

 

<>CỰC ĐOAN KẾT (idaṃsaccābhinivesa-kāyagantha) hay cái 

GÚT cuồng tín (=tà kiến) là một ác pháp khác nữa. Xin nhấn 

mạnh TÀ KIẾN (miccha diṭṭhi) luôn luôn là một đại ác pháp, 

chứ không phải là một ác pháp tầm thường. 

-Nhắc lại, trong VI DIỆU TẠNG (Abhidhamma pitaka) của nhà 

Phật, có nêu ra 3 nhân ác (THAM-SÂN-SI), là để giúp cho 

người học Phật dễ hiểu. Nhưng sự thật, ba nhân ác trong 

CHIỀU SÂU, chỉ có MỘT là SI MÊ. Nghĩa là, từ SI MÊ 

(moha) mà phát sinh tham lam (lobha) hay khát vọng 

(abhijjhā), rồi phát sinh sân hận (dosa) hay ác ý (byāpāda).  

-Và SI MÊ (moha) còn chứa một nội dung tương đương khác 

là VÔ MINH (avijjā), nghĩa là không thấy, và không biết, hay 

thấy biết chẳng rõ ràng, thấy biết một cách hằng lẫn lộn.  

*** 

*Thứ năm, TỨ THỦ (Catupādāna). 

 «Catu»=>«tứ». «Upa»=>«ưu thế». «Apādāna»=>«nắm giữ». 

<>TỨ THỦ (catupādāna) ở đây ám chỉ 4 sự «GIỮ CỨNG» hay 

4 tình trạng «nắm chặc», «đeo dính» (catupādāna), không có 

viễn cảnh sẽ buông ra.  



450 

 

-TỨ THỦ (catupādāna) cũng giống như «nhóm bốn cột trói» 

kia, là TỨ KẾT (catu gantha), vừa được trình bày qua. Nó gồm 

các «NẮM GIỮ» (upādāna) sau đây : 

                -DỤC THỦ (kāmupādāna), 

                -KIẾN THỦ (diṭṭhupādāna), 

                -GIỚI CẤM THỦ (sīlabbatupādāna), 

                -NGÃ THỦ (attavādupādāna). 

Lược giải : 

<>DỤC THỦ (kāmupādāna) hay lòng tham (=tật đam mê trong 

ngũ dục), là một loại nắm giữ (THỦ=upadāna). Và chính sự 

«đam mê ngũ trần» ấy đã làm cho TÂM THỨC (citta-viññāna) 

bị «giữ chặc» trong TAM GIỚI luân hồi. 

-«DỤC» (kāma) được «biểu lộ» bằng «khoen thứ 8», có tên là 

«ÁI» (taṅhā), trong chuỗi 12 khoen «nhân duyên sinh khởi». 

-Còn «THỦ» (upādāna) là «khoen thứ 9»  trong «chuỗi» 12 

khoen nhân duyên sinh khởi, đưa TÂM THỨC (citta viññāna) 

«hội nhập» vào SẮC PHÁP (rūpa dhammā), để thành lập một 

kiếp người, và chắc chắn phải qua 4 giai đoạn sinh lão bệnh tử, 

trong vòng luân hồi (saṃsāra).  



451 

 

*«Phối hợp» 2 phần tiếng Pāḷī «kāmataṅhā» và «upādāna», 

chúng ta có «kāmataṅhā-upādāna», tạm dịch là «DỤC THỦ». 

<>KIẾN THỦ (diṭṭhupāda) hay «không buông bỏ TƯ KIẾN», 

là một loại nắm giữ (THỦ) khác. -Và ôm cứng TƯ KIẾN thì ít 

có yếu tố là chính đáng. Nói cách khác, TƯ KIẾN (diṭṭhi) tự nó 

luôn luôn phiến diện, nên nó không thể cao thượng, nếu không 

muốn nói là thấp hèn (hīna).  

KIẾN THỦ (diṭṭhupāda) không bao giờ cho phép người ta chấp 

nhận «cái thấy bất đồng» từ kẻ khác, dù cho «cái thấy bất đồng» 

ấy đã được chứng minh một cách thực nghiệm, và hợp lý, cũng 

được đa số người tán thành. 

-KIẾN THỦ cũng có khi được gọi bằng «hán việt» là KIẾN 

CHẤP. Nó hằng giảm thiểu sự phong phú của trí khôn. Bất cứ 

một «phương pháp» nào phát sinh từ KIẾN CHẤP, đều không 

có khả năng giải quyết trọn vẹn một vấn đề. 

-Nói tóm lại, KIẾN THỦ (diṭṭhupāda) là nhà tù (bandhanāgāra) 

của TRI THỨC (viññāna) ! 

<>GIỚI CẤM THỦ (sīlabbatupādāna) hay «tin tưởng vào nghi 

lễ, để tôn vinh thần thánh, có năng lực tuyệt đối» là một TẬP 

KHÍ khác (cũng thuộc về TỨ THỦ) trong tâm thức (viññāna) 



452 

 

con người phàm tục. TẬP KHÍ nầy chính là nguồn gốc của tất 

cả hiện tượng mê tín dị đoan. 

-Ngày xưa ở Ấn-độ, có những giáo phái tu hành theo GIỚI 

CẤM THỦ (sīlabbatupādāna). Tín đồ thuần thành của giáo phái 

nầy «hành đạo» bằng cách «sống với cung cách, cử chỉ như 

súc vật» để được «giải thoát» (?!).  

-Đặc biệt là họ tôn thờ BÒ CÁI (gāvī) và cố gắng sống như loài 

bò, với hy vọng sẽ đạt tới «cảnh giới thoát khổ» (?!) 

-Ngày nay, tín đồ Ấn-độ giáo (Hindouisme) tin tưởng nơi 

«GIỚI CẤM THỦ» rằng, «tắm gội trong nước sông Hằng, thì 

rửa sạch tội lỗi». Sự TIN TƯỞNG đó đã làm cho giòng nước 

sông Hằng càng ngày càng bị ô-nhiễm. 

<>Ngoài ra, GIỚI CẤM THỦ (sīlabbatupādāna) còn «biểu lộ» 

dưới những hình thức khác. Chẳng hạnh như, cúng thần linh 

muốn có hiệu quả, thì phải dùng «máu dê tươi» hay «giết gà 

đen», và phải thực hiện vào một «giờ khắc nhất định» (12 giờ 

trưa hay đúng nửa đêm)…v…v… 

-Nghĩa là GIỚI CẤM THỦ (sīlabbatupādāna) nêu ra 

những «nghi lễ» mà không ai có thể giải thích nổi tính hợp lý 

«vì sao phải làm như vậy» !  



453 

 

<>NGÃ THỦ (attavāda-upādāna) hay tin chắc rằng «sự sống 

là biểu tượng của một linh hồn bất diệt», xuyên qua thân xác 

vật chất tạm bợ nầy.  

-VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma) trong đạo Phật, gọi sự tin 

tưởng như vậy là «NGÃ THỦ» (attavāda-upādāna), một TẬP 

KHÍ lầm lạc (upādāna) rất khó giải trừ. 

*Chữ «NGÃ» (atta, atma) xưa nay có nhiều cách «diễn tả» : 

-«NGÃ» là «tôi», một danh xưng, ám chỉ sự phối hợp cụ thể, 

gồm TINH THẦN và THỂ XÁC, của những kẻ duy vật. Loại 

người nầy quan niệm «chết là hết», «không trách nhiệm» trước 

tất cả việc mình làm. 

-«NGÃ» là «linh hồn», một năng lực trừu tượng, VÔ HÌNH và 

bất biến, trường cửu (?!) của những người duy tâm. Họ quan 

niệm rằng, «linh hồn chịu trách nhiệm trước mọi việc mình 

làm» (=LƯƠNG TRI). 

-«NGÃ» là một «đơn vị sinh hoạt» trong vũ trụ, «sản phẩm có 

chủ ý» của «TẠO HÓA» hay «THƯỢNG ĐẾ» của một số đông 

người duy thần. Họ quan niệm rằng, «mọi hành động đều do 

một đấng TOÀN NĂNG chủ trì», và mỗi «đơn vị sinh hoạt» thì 

vô trách nhiệm. Còn sự «THƯỞNG PHẠT» của họ thì tùy theo 



454 

 

«LUẬT LỆ» của «Đấng Toàn Năng» đặ ra. Không ai có quyền 

biết «nguồn gốc» của «Đấng Tạo Hóa» ấy. 

<>Nhưng Phật giáo thì chẳng thuộc về «tín điều» nào trong 3 

quan niệm trên. Phật giáo không nói về «NGÃ bất biến, vĩnh 

cửu». Phật giáo cũng không nói về «NGÃ do Thượng đế tạo 

ra». Phật giáo chỉ nói về «GIẢ NGÃ» như HIỆU LỰC TẤT 

NHIÊN (vipāka citta) của NGHIỆP (kamma) hay của tất cả 

HÀNH ĐỘNG từ vô số vòng sống chết. 

*Và với cái KIẾN THỨC xuyên qua TRẢI NGHIỆM nầy 

(idha-sammā-diṭṭhi) nầy, mà VI-DIỆU-PHÁP (Abhidhamma) 

trong nhà Phật, đề cập đến «NGÃ» như một «khả năng vận 

hành và hằng biến tùy theo hiệu lực (thăng hay đọa) của những 

chuỗi NGHIỆP», kéo dài bất tận. 

-Tiếng «NGÃ» (Pāḷī Atta = Saṅskrit Atman) đối với Phật giáo 

là một danh từ «chế định» (paññatti). Người học Phật khi nghe 

tiếng «NGÃ» hay «TÔI» (atta) thì liền «nắm bắt cái ý», chứ 

không chấp cứng vào một định kiến nào cả. «NGÃ» ở đây chỉ 

là sự biểu lộ «khả năng hoạt động trong một giai đọan» của 

NGHIỆP vận hành, xuyên qua một kiếp sống. 

-Vì vậy, người học Phật không phê phán, rồi bác bỏ «NGÃ» 

hay «TÔI» một cách «cứng ngắc», căn cứ trên quan niệm của 



455 

 

các tôn giáo khác, mà người học Phật luôn luôn quay về với 

«TRI KIẾN» bản thân, xuyên qua «TRẢI NGHIỆM TRONG 

THỰC TẠI» như Đức Phật đã dạy. 

-Từ đó, để ám chỉ HIỆU LỰC vận hành của NGHIỆP 

(Kammassa vipāka citta-viññāna), người học Phật tùy theo 

trường hợp có thể gọi «NGÃ» (atta) ấy «là LINH HỒN» (maṇa), 

«là THỨC TÁNH» (viññāna), «là TÁC Ý» (cetanā), hay «là 

BẢN MỆNH» (jīvita)…v…v…  

-Tất cả chỉ là QUI ƯỚC (paññatti), diễn tả cái liên quan thực 

tại của THÂN TÂM trong khi sống và sau khi chết ! 

<>Quay lại 2 chữ «NGÃ THỦ» (Attavāda-upādāna). 

-«NGÃ THỦ» được nói đến trong Phật giáo là sự bám chặc lầm 

lạc, “tin chắc” rằng «sắc thân ngũ uẩn (pañca khandha), gồm 

tinh thần và vật chất nầy là TA hay TÔI bất biến».  

-Tiếng Pāḷī gọi «NGÃ THỦ» là «sakkāyadiṭṭhi upādāna» tạm 

dịch là «THÂN KIẾN», ám chỉ cái «thấy và tin» phàm tục về 

«thân sống nầy» thì «sai lệch», không chính xác. Nó chỉ là một 

khối 5 TẬP KHÍ có dạng tạm thời, chắc chắn sẽ chấm dứt. Và 

trong khi «hiện hữu», NÓ thay đổi không ngừng, -thay đổi để 

suy tàn, để hướng đến chấm dứt, hoàn KHÔNG. 



456 

 

*Có người nói «thân sống nầy» hay sắc uẩn là «BẢN NGÃ».  

*Có người nói «cảm giác nầy» hay thọ uẩn là «BẢN NGÃ».  

*Có người nói «nhớ lại nầy» hay tưởng uẩn là «BẢN NGÃ».  

*Có người nói «vận động nầy» hay hành uẩn là «BẢN NGÃ».  

*Có người nói «nhận biết nầy» hay thức uẩn là «BẢN NGÃ». 

*Có người nói tổng hợp 5 uẩn (pañca khandha) nầy là «BẢN 

NGÃ» (atta).  

<>Tất cả đều không phải là «quan niệm» của nhà Phật. 

*Chưa kể  «4 nguyên tắc tin tưởng» lầm lạc khác nữa, là : 

1-Nguyên tắc NGŨ UẨN (pañca khandha) có thể «sinh ra» của 

BẢN NGÃ (atta). 

2-Nguyên tắc BẢN NGÃ (atta) có thể «sinh ra» của NGŨ UẨN 

(pañca khandha). 

3-Nguyên tắc NGŨ UẨN (pañca khandha) «nằm trong» BẢN 

NGÃ (atta). 

4-Nguyên tắc BẢN NGÃ (atta) «nằm trong» NGŨ UẨN 

(pañca khandha) 



457 

 

<>Và hành giả phải vượt qua «NGÃ THỦ» (sakkāyadiṭṭhi), hay 

hết chấp BẢN NGÃ, là công hạnh đầu tiên, để hội nhập vào 

THÁNH LƯU, theo Phật giáo.  

*** 

*Thứ sáu, LỤC TRIỀN CÁI (Cha nīvāraṇāni). 

<>TRIỀN CÁI (nīvaraṇa) nói chung, ám chỉ những tâm sở bất 

thiện (akusala cetasika) có đặc tính cản trở thiền định của 

TÂM, ngăn chận TÂM tái sinh lên thiên giới, làm bạc nhược 

TÂM, không thể lấy Niết-bàn làm cảnh, hay GIẢI THOÁT. 

*LỤC TRIỀN CÁI nói chung, là «6 chướng ngại» (cha 

nīvāraṇāni), không cho TÂM THỨC (cittaviññāna) đạt được an 

trú (ekaggatā bhāvanā), thanh tịnh trong THIỀN. 

-Từ trước đến giờ, chúng ta chỉ nghe nói «5 TRIỀN CÁI» (pañca 

nīvāraṇāni), nhưng ở đây chúng tôi lại nêu ra đến «6 triền 

cái»…là một điều mới. 

*Theo sách «THE COMPREHENSIVE MANUAL Of 

ABHIDHAMMA» (C.M.A) của Ngài Bhikkhu Bodhi, và 

«Handbook of Abhidhamma Studies» (cuốn III), của Cố Đại lão 

Hòa thượng Sayādaw U Sīlānanda (người Miến-điện), một 



458 

 

«chuyên gia» VI DIỆU PHÁP (Abhidhmma), thì «6 triền cái» 

(hay chướng ngại) ấy là : 

1- THAM DỤC (kāmachanda) : Sự thèm khát các đối tượng ở 

sáu căn trong cõi dục (kāma-loka), là chướng ngại (nīvaraṇa) 

của THIỀN PHÁP (Jhāna bhāvanā).  

-Đối với loài người, đó là sự lôi kéo, do những trần cảnh 

(kāmālambana), như sắc (rūpa), thinh (sadda), hương 

(gandha), vị (rasa), xúc (phoṭṭhappa) pháp (dhamma), đập vào 

TÂM (citta) với nhân THAM (lobha hetu). 

2- SÂN HẬN (byāpāda) : Sự «nổi giận» dưới bất kỳ «dạng 

nào», cũng lưu dấu hờn ghét (paṭigha) trong lòng đương sự 

trước đối tượng. Vì vậy, chướng ngại (nīvaraṇa) thứ hai nầy 

cũng có nghĩa là ÁC Ý (byāpāda). 

3- HÔN THỤY (thīna-middha) : Sự «u ám» (nơi tâm) và “buồn 

ngủ” (nơi thân), -nhà Phật còn gọi đầy đủ, là «hôn trầm» và 

«thụy miên», chính là chướng ngại (nīvaraṇa) của THIỀN 

PHÁP (Jhāna bhāvanā). 

4- PHÓNG HỐI (Uddhacca-kukkucca) : Sự «phóng tâm» và 

«hối tiếc» là chướng ngại (nīvaraṇa) của THIỀN PHÁP 

(bhāvanā dhammā). 



459 

 

5- HOÀI NGHI (Vicikicchā) : Sự «phân vân» hay «nghi ngờ» 

là chướng ngại (nīvaraṇa) của THIỀN PHÁP.  

6-VÔ MINH (Avijjā) : Sự «thấy lẫn lộn» hay «không biết», 

«vô năng lực chú ý» là chướng ngại (nīvaraṇa) của THIỀN 

PHÁP (bhāvanā dhammā). 

NHẬN DIỆN theo thực tế hành thiền : 

*TRIỀN CÁI  (nīvaraṇa) ám chỉ tất cả 8 tâm sở bất thiện thuộc 

DỤC GIỚI, (kāmaloka cetasika) gồm 1/tham (lobha), 2/sân 

(dosa), 3/hôn trầm (thina), 4/thụy miên (middha), 5/phóng tâm 

(uddhacca), 6/hối tiếc (kukkucca), 7/hoài nghi (vicikicchā), và 

8/si mê (moha). 

*Nhưng mỗi TRIỀN CÁI hay CHƯỚNG NGẠI (nīvaraṇa) đều 

sinh ra, lộng hành, và chấm dứt, xuyên qua “3 mặt” là CHỨC 

NĂNG (kicca), DUYÊN HÀNH (paccaya) và ĐỐI PHÁP 

(paccatthika dhammā). 

-Hôn trầm (thīna) làm cho tâm thức tối tăm, u-ám, và thụy miên 

(middha) làm cho thân thể nặng nề, buồn ngủ. Hai tình trạng ấy 

được “nhập lại” thành một triền cái (nīvaraṇa).  

-Cặp CHƯỚNG NGẠI (nīvaraṇa) nầy luôn luôn làm cho hành 

giả MỆT MỎI, BUÔNG TRÔI. -Và đối pháp (paccatthika 



460 

 

dhammā) của «hôn trầm thụy miên» là CHUYÊN CẦN 

(padhāna) và NHẪN NẠI (khantī). 

-Phóng tâm (uddhacca) hằng làm cho tinh thần phân tán, sẵn 

sàng chạy theo bất cứ ngoại cảnh nào, bỡi  sự lôi kéo bất thiện 

của nhân THAM=lobha hetu). -Còn hối tiếc (kukkucca) thì làm 

cho tâm thức bồn chồn, lo lắng, bỡi sự che áng của nhân SI 

(moha hetu). Cặp tâm sở bất thiện phóng tâm (uddhacca) và hối 

tiếc (kukkucca) cũng một cách tương tự, nghĩa là chúng được 

“nhập lại” thành một triền cái (nīvaraṇa).  

-Cặp CHƯỚNG NGẠI nầy làm cho tinh thần của hành giả 

thường xuyên phân tán và ray rức. -Và đối pháp (paccatthika 

dhamma) hữu hiệu nhất của tình trạng đó, là TRÌ GIỚI (sīla) 

phối hợp với THIỀN ĐỊNH (samādhi). 

*Nói cách khác, 8 tâm sở bất thiện thuộc DỤC GIỚI (akusala 

kāmaloka cetasika) đã được sắp xếp trở lại thành 6 triền cái 

(cha nīvaraṇāni), như đã ghi trên đây, căn cứ theo “The 

Comprehensive Manual of Abhidhamma” (C.M.A). -Quí vị 

nào biết tiếng Anh, mời đọc thêm cách ấy để biết. 

Tổng kết : 



461 

 

<>Khi kê khai 5 TRIỀN CÁI, là nêu ra các chướng ngại 

(nīvaraṇāni), ngăn cản sự thành tựu những tầng thiền (jhāna) 

thuộc SẮC GIỚI (rūpa loka). Nếu hành giả không «giải quyết 

được» 5 TRIỀN CÁI (pañca nīvaraṇāni) ấy, thì hành giả không 

hy vọng chứng đắc THIỀN ĐỊNH (samatha).  

*Kinh Pāḷī nói lên điều kiện đầu tiên của THIỀN ĐỊNH là : 

«…vivicceva kāmehi vivicceva akusalehi dhammehi…» 

-Tạm dịch : «…chẳng những ly khai dục vọng, mà còn phải ly 

khai các pháp bất thiện… thì hành giả mới có thể đạt được 

thiền SẮC GIỚI…».  

<>Còn khi nêu ra VÔ MINH (avijjā) hay SI (moha), như 1 

trong 6 triền cái đối với pháp THIỀN (jhāna dhammā), là chúng 

tôi muốn đặc biệt nhấn mạnh rằng, VÔ MINH hay SI là chướng 

ngại chính của phát sinh TRI TUỆ.  

-Và TRÍ TUỆ (prajñā), phát sinh do thanh tịnh, là dụng cụ duy 

nhất, đủ sức mạnh phá tan «bức tường SI MÊ», chặt hết mọi 

RÀNG BUỘC (saṃyojana) đang cột chặc sinh linh vào bánh xe 

sinh tử luân hồi (saṃsāra).  

<>Hơn nữa, VÔ MINH (avijjā) vốn là một TÂM SỞ BẤT 

THIỆN (akusala cetasika), luôn luôn nương nhờ (anusaya) vào 



462 

 

5 triền cái (pañca nīvaraṇāni). Nếu 5 triền cái bị «dẹp», thì VÔ 

MINH (avijjā) sẽ yếu dần, để sau cùng bị «triệt tiêu», bỡi 

Thánh quả A-la-hán (arahatta phala). 

<>Xem ra, trên con đường tu tập, giải thoát, chúng ta nhận thấy 

«dường như» có sự PHÂN CÔNG trong các «pháp hành», 

chẳng hạng như :  

*TRÌ GIỚI (Sīla), tạo thuần thục hạnh kiểm vô hại cho chính 

mình, và đối với người, là giai đoạn đầu.  

*ĐỊNH TÂM (Samādhi), dẹp hết triền cái (nīvaraṇāni), đắc các 

tầng thiền hữu sắc, an chỉ (ekaggatā) là giai đoạn giữa. 

*TUỆ QUANG (Prajñā) triệt tiêu vô minh (avijjā), thành tựu 

thiền minh sát, để chứng đắc đạo giải thoát (lokuttara dhamma) 

là giai đoạn sau cùng. 

*** 

*Thứ bảy, THẤT TIỀM MIÊN (Sattānusaya). 

<>Từ ngữ «TIỀM MIÊN» (anusaya) ở đây có nghĩa là «ngấm 

ngầm», một «đặc tính nguy hiểm khác» của ÁC PHÁP 

(akusala-dhamma).  



463 

 

-Chữ Pāḷī «anusaya» cũng ám chỉ cái «thế lực ẩn mặt», cái «thế 

lực núp sau lưng», hay cái «thế lực nằm bên dưới» một hành vi 

nào đó, gọi là thế lực ngũ ngầm. Nói theo VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma) thì nó tương đương với CĂN SI. 

-«TIỀM MIÊN» (anusaya) phát sinh khi hội đủ điều kiện, và 

không phát sinh khi chẳng hội đủ điều kiện. -Nhất là khi chúng 

ta thuần thục trong thiện pháp (kusala dhammā), có đầy đủ 

«KHÉO LÉO TÁC Ý» (yoniso mnasikāra), thì nó KHÔNG 

THỂ phát sinh. 

-Một người tuy trong hiện tại không «THAM» (lobha) hay 

«SÂN» (dosa) ngự trị nơi TÂM, nhưng trong quá khứ (atīta) 

người kia hẳn đã có THAM-SÂN, và trong tương lai (anāgata) 

người ấy cũng sẽ có THAM-SÂN nổi lên ảnh hưởng TÂM 

THỨC, khi hoàn cảnh cho phép. 

<>«TIỀM MIÊN» (anusaya) là một ÁC LỰC phát sinh phiền 

não (kilesa) phi thời gian (akālika bāla), và có «3 mức độ» là : 

           TIỀM ẨN  => BIỂU LỘ, và  => CÔNG PHÁ. 

<>Khi TIỀM MIÊN (anusaya) «ngủ yên» thì dường như «ôn 

hòa», nhưng khi «thức giấc» và «công phá» thì NÓ chính là 

phiền não «bạo động».  



464 

 

-«ĐỒNG MINH» (sambandha) của TIỀM MIÊN (anusaya) là 

sự vướng mắc hay THỦ CHẤP (upādāna). Khi chúng ta «sở 

hữu một cái gì đó» mà chúng ta vướng mắc vật ấy, thì tiềm miên 

phát sinh dưới «DẠNG tham» (lobhānusaya), hay lúc chúng ta 

không hài lòng (amānāpa) thì tiềm miên phát sinh dưới «DẠNG 

sân» (dosānusaya). 

<>Thực ra TIỀM MIÊN (anusaya) vốn có rất nhiều, nhưng VI 

DIỆU PHÁP (Abhidhamma) trong nhà Phật đã «tiêu chuẩn 

hóa» chúng, thành 7 LOẠI, như sau : 

               1- KHÁT DỤC TIỀM MIÊN (Kāmārāgānusaya), 

               2- HỮU ÁI TIỀM MIÊN (Bhavarāgānusaya), 

               3- SÂN HẬN TIỀM MIÊN (Paṭighānusaya), 

               4, NGÃ MẠN TIỀM MIÊN (Manānusaya), 

               5- TÀ KIẾN TIỀM MIÊN (Diṭṭhānusaya), 

               6- HOÀI NGHI TIỀM MIÊN(Vicikicchānusaya), 

               7- VÔ MINH TIỀM MIÊN (Avijjānusaya). 

Lược giải : 



465 

 

<>Có sách «gộp chung» KHÁT DỤC TIỀM MIÊN (Kāmārāga-

anusaya) và HỮU ÁI TIỀM MIÊN (Bhavarāga-anusaya) làm 

MỘT, thành ra TIỀM MIÊN chỉ còn có 6.  

1-2/ Hai TIỀM MIÊN đầu tiên nầy (tham dục và chấp hữu) là 

2 ác pháp «bất ly». Hễ có tham dục (lobha) thì có chấp hữu 

(bhava). Hễ có chấp hữu thì có tham dục. Cả hai tương tác và 

sát cánh thúc đẩy, làm «duyên sinh khởi lẫn nhau», nên gọi là 

«bất ly» (avinibbhoga). 

3/ SÂN HẬN TIỀM MIÊN (paṭighānusaya), là «dấu ấn» (hay 

cáu cặn) của tật NÓNG GIẬN (dosa). Đó là sự cháy ngầm 

(=oán hờn) trong TÂM TÁNH (citta), khi lòng bất mãn 

(amānāpa) vẫn còn tiếp tục. 

4/ NGÃ MẠN TIỀM MIÊN (manānusaya), là «niềm tự hào» 

hay sự NGÃ MẠN (Atta-upādāna), hằng làm cho TÂM THỨC 

tự đắc một cách tối tăm. 

5/ TÀ KIẾN TIỀM MIÊN (diṭṭhānusaya), tức là tình trạng 

KHÔNG THẤY hay KHÔNG BIẾT, bao gồm cả sự THẤY hay 

BIẾT một cách mù mờ, lầm lạc. Tà kiến (diṭṭhi) là trở ngại lớn 

nhất (mahā-nīvaraṇa), trước khi bước vào Bát Chánh Đạo 

(Atthaṅgika magga). 



466 

 

6/ HOÀI NGHI TIỀM MIÊN (vicikicchānusaya), là tình trạng 

phân vân, nghi ngờ, không có sự tin tưởng, khó quyết định trước 

đối tượng (ālambana). 

7/ VÔ MINH TIỀM MIÊN (Avijjānusaya), là tình trạng ĐUI 

MÙ ngấm ngầm nguy hiểm nhất trong tất cả. VÔ MINH NGẤM 

NGẦM là nguyên nhân (hetu) của toàn thể ác pháp. 

*** 

*Thứ tám, THẬP XIỀNG XÍCH (Dasa saṃyojanāni). 

<>XIỀNG XÍCH với «nghĩa đen» trong tự điển, là những sợi 

dây câu thúc có chiều dài CHẾ NGỰ. Những tù nhân khổ sai 

được phép đi đứng, nhưng bước chân có hạn, không thể chạy 

nhảy tự do, bỡi sự câu thúc của các XIỀNG XÍCH (saṃyojana) 

ở chân và ở tay. 

-Nhưng XIỀNG XÍCH (saṃyojana) trong Phật giáo, ám chỉ 

những trói buộc nguy hiểm nơi TÂM (citta), không để cho 

PHÁP GIẢI THOÁT sinh tử luân hồi, được dễ dàng thực hiện.  

*THẬP XIỀNG XÍCH (dasa saṃyojaṇa) được tìm thấy trong 

Tạng KINH (Sutta piṭaka), và được tìm thấy trong Tạng VI 

DIỆU PHÁP (Abhidhamma piṭaka), tuy có khác nhau đôi chút, 



467 

 

nhưng NỘI DUNG không thay đổi. -Chúng tôi nêu ra cả 2 xuất 

xứ ở đây, để quí vị rộng đường tra cứu. 

<>THẬP XIỀNG hay 10 TRÓI BUỘC theo tạng KINH là : 

1-DỤC ÁI (kāma-rāga) hay «vướng mắc dục trần» (kāma 

upadāna) là một xiềng xích, cột dính sinh linh vào BÁNH XE 

sinh tử luân hồi (saṃsāra). 

2-SẮC ÁI (rūpa rāga) hay «vướng mắc thân hữu sắc» là xiềng 

xích thứ hai, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân 

hồi (saṃsāra). 

3-VÔ ÁI SẮC (arūpa rāga) hay «vướng mắc thân vô sắc», là 

xiềng xích thứ ba, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử 

luân hồi (saṃsāra). 

4-SÂN HẬN (paṭigha) hay «hờn oán kẻ khác», là xiềng xích 

thứ tư, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi. 

5-NGÃ MẠN (māṇa) hay «kiêu căng, tự cho mình cao hơn kẻ 

khác», là xiềng xích thứ năm, cột dính sinh linh vào BÁNH 

XE sinh tử luân hồi (saṃsāra). 

6-TÀ KIẾN (miccha diṭṭhi) hay «thấy sai lạc và cố chấp», là 

xiềng xích thứ sáu, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử 

luân hồi (saṃsāra). 



468 

 

7-GIỚI CẤM THỦ (sīlabbata parāmāsa) hay «tin vào hình thức 

nghi lễ có thể giải trừ được tội» là xiềng xích thứ bảy, cột dính 

sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi.  

8-HOÀI NGHI (vicikicchā) hay «phân vân, nghi ngờ», là xiềng 

xích thứ tám, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân 

hồi (saṃsāra). 

9-PHÓNG DẬT (uddhacca) hay «tâm phân tán, phóng theo tất 

cả các cảnh», là xiềng xích thứ chín, cột dính sinh linh vào 

BÁNH XE sinh tử luân hồi.  

10-VÔ MINH (āvijjā) hay «tâm tối tăm, không nhận ra sự 

THẬT, xuyên qua tứ diệu đế», là xiềng xích thứ mười, cột dính 

sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi.  

<>THẬP XIỀNG XÍCH theo VI DIỆU PHÁP là : 

1-DỤC ÁI (kāma-rāga) hay «vướng mắc dục trần» là 1 xiềng 

xích thứ nhất, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân 

hồi (saṃsāra). 

2-HỮU ÁI (bhāva rāga) hay «vướng mắc vào sự hiện hữu» là 

xiềng xích thứ hai, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử 

luân hồi (saṃsāra). 



469 

 

3-SÂN HẬN (paṭigha) hay «vướng mắc hờn giận, bất bình», là 

xiềng xích thứ ba, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử 

luân hồi (saṃsāra). 

4-NGÃ MẠN (māṇa) hay «kiêu căng, tự cho mình cao hơn kẻ 

khác», là xiềng xích thứ tư, cột dính sinh linh vào BÁNH XE 

sinh tử luân hồi (saṃsāra). 

5-TÀ KIẾN (miccha diṭṭhi) hay «thấy sai lạc và cố chấp», là 

xiềng xích thứ năm, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử 

luân hồi (saṃsāra). 

6-GIỚI CẤM THỦ (sīlabbata parāmāsa) hay «tin vào hình thức 

nghi lễ có thể giải trừ được tội» là xiềng xích thứ sáu, cột dính 

sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi.  

7-HOÀI NGHI (vicikicchā) hay «phân vân, nghi ngờ», là xiềng 

xích thứ bảy, cột dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân 

hồi (saṃsāra). 

8-TẬT ĐỐ (issā) hay «ganh tỵ, không thích người khác có cái 

hơn mình hay được có như mình» là xiềng xích thứ tám, cột 

dính sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi. 



470 

 

9-BỎN XẼN (macchariya) hay «keo kiệt, không muốn chia sớt 

bất cứ cái gì của mình cho người khác», là xiềng xích thứ chín, 

cột dính sinh lin vào BÁNH XE sinh tử luân hồi. 

10-VÔ MINH (avijjā) hay «tâm tối tăm, không nhận ra sự 

THẬT, xuyên qua tứ diệu đế», là xiềng xích thứ mười, cột dính 

sinh linh vào BÁNH XE sinh tử luân hồi.   

<>Tuy nhiên, nếu chúng ta «cô đọng» 2 bảng kê khai (theo 

Tạng KINH và theo Tạng VI DIỆU PHÁP) lại, thì chung qui 

chỉ có 8 loại xiềng xích, là : 

          1/Xiềng xích bỡi THAM DỤC (lobha saṃyojana),  

          2/Xiềng xích bỡi SÂN HẬN (dosa saṃyojana), 

          3/ Xiềng xích bỡi NGÃ MẠN (māṇa saṃyojana), 

          4/Xiềng xích bỡi TÀ KIẾN (miccha diṭṭhi saṃyojana), 

          5/Xiềng xích bỡi HOÀI NGHI (vicikicchā saṃyojana), 

          6/Xiềng xích bỡi GANH TỴ (issā saṃyojana), 

          7/Xiềng xích bỡi BỎN XẼN (macchariya saṃyojana), 

          8/ Xiềng xích bỡi SI MÊ (moha saṃyojana). 

*** 



471 

 

*Thứ chín, THẬP PHIỀN NÃO (Dasa kilesa). 

-Thế nào là PHIỀN NÃO (Kilesa) ? 

<>«PHIỀN NÃO» là những gì làm cho tâm trí bị «sa sút», bị 

«xuống cấp», bị «tối tăm», và bị «dơ bẩn». Tiếng Pāḷī gọi 

PHIỀN NÃO là «Kilesa». 

-«Kilesa» còn có nghĩa là «sự đau đớn», «sự bế tắc», «sự chịu 

đựng hành hạ», hay «sự tự dày vò» bỡi những độc tố nội tại do 

ác pháp (akusala dhammā). 

Mười PHIỀN NÃO (KILESA) là : 

1/THAM LAM (lobha), là phiền não làm cho tâm thèm khát.  

2/SÂN HẬN (dosa), là phiền não làm cho tâm tự đốt cháy. 

3/SI MÊ (moha), là phiền não làm cho tâm bị tối tăm. 

4/NGÃ MẠN (māṇa), là phiền não làm cho tâm cao ngạo. 

5/TÀ KIẾN (diṭṭhi), là phiền não làm cho tâm lầm lạc. 

6/HOÀI NGHI (vicikicchā), là phiền não làm tâm phân vân. 

7/HÔN TRẦM (thiṇa), là phiền não làm cho tâm lừ đừ.  

8/PHÓNG TÂM (uddhacca), là phiền não làm tâm phân tán.  



472 

 

9/VÔ TÀM (ahirika), là phiền não làm cho tâm mất phẩm giá. 

10/VÔ ÚY (anottappa), là phiền não làm cho tâm điên rồ.  

<>Trên đây, là những tâm sở bất thiện (akusala cetasika), 

tượng trưng bằng 10 XIỀNG XÍCH (dasa saṃyojanāni), không 

những thường được «kê khai trên trang sách» VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma), mà chúng còn được «khảo sát» xuyên qua «trải 

nghiệm sống trong cuộc đời». 

*Nói tóm lại, 10 PHIỀN NÃO (lisesa) ấy chính là những «biến 

dạng» của THAM-SÂN-SI, chủ yếu là CĂN SI (momūha). 

*Và đối trị của CĂN SI (momūha) là TUỆ CĂN (paññindriya). 

Và xuyên qua học Phật, chúng ta thấy rằng :  

-Tâm sở bất thiện thấp nhất là SI. 

-Còn tâm sở thiện, hay tâm sở tịnh quang cao nhất là TUỆ CĂN 

(paññiṅdriya cetasika) vậy ! 

 

*Kính mời đọc tiếp KIẾN GIẢI “A-tỳ-đạt-ma” cuốn II. 



473 

 

 

 

Mục lục : 

       Lời nói đầu…………………………….... trang 3 

       Chương I : Citta “Nguyên tâm”…………         14 

       Chương II : Cetasika “Tâm sở”………….         44 

       Chương  III : Rūpa dhamma “Sắc pháp”…        87 

       Chương IV : Nibbāna “Niết-bàn”………..       156 

       Chương V : Cittavīthi “Chu trình tâm”….        194 

       Chương VI : Aniyata “Bất dịnh”…………       336 

       Chương VII : Abhiñña “Tuyệt công”……..      413 

 

 

 

 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Dharma_Wheel.svg


474 

 

Phụ lục : 

Bảng song ngữ VIỆT-PᾹLĪ chuyên biệt,  

được dùng trong sách nầy, sắp theo thứ tự a, b, c… 

-A- 

Ách : Goya, ám chỉ «các lậu hoặc» (phiền não) trong thân tâm 

con người như cái «ách» trên cổ con bò, rất khó tháo gỡ. 

Âm : Niredhatthavācaka, một trong hai nguyên tắc thái cực. 

Ẩm thấp : Addatta, môi trường nóng và nhiều hơi nước. 

Ấn tượng : Maṇorañjaka, ám chỉ sự lưu lại hình ảnh. 

A-na-hàm : Ᾱnāgāmi : Thánh bất lai, bậc thanh tịnh siêu độ 

sau khi chết, không tái sinh làm người hay thấp hơn cõi dục. 

A-la-hán : Arahatta : Thánh giải thoát, bậc đã diệt tận tham-

sân-si, sau khi chết thì nhập «niết-bàn» (nibbāna), ra khỏi tam 

giới sinh tử luân hồi. 

-B- 

Bát chánh đạo : Aṭṭhaṅgika magga, con đường tu Phật thể hiện 

«8 bước chân chánh», để sống thanh tịnh. 



475 

 

Bản ngã : Atta, ám chỉ sự chấp trước lầm lạc, cho rằng thân 

tâm nầy trường tồn, bất biến…là “TA”. 

Bất thiện : Akusala, ám chỉ hành vi «có kết quả không tốt», hay 

«không thuần thục», vụng về, vô định hướng. 

Bi mẫn : Karuṇā, ám chỉ sự không vui, khi thấy kẻ khác khổ. 

Biên giới : Pariccheda, lằn mức giữa 2 địa phương. 

Biệt nghiệp : Visesa kamma, thực tại hiện tiền của mỗi cá nhân. 

Bồng bột : Bubbuluppādāna, ý muốn hành động nhất thời. 

-C- 

Cá nhân : Puggala, pacceka, thuộc riêng, độc hành. 

Cảnh : Ᾱlambana, ám chỉ đối tượng bên trong và bên ngoài 

thân tâm. 

Cảnh ngoại : Bahiddhā lambana, ám chỉ sắc, thinh, hương, vị, 

xúc. 

Cảnh nội : Maṇo lambana, ám chỉ «pháp cảnh» trong tâm, đối 

tượng suy nghĩ. 

Căn : Hetu = mūla = Iṅdriya, ám chỉ nguyên nhân, hay cái rễ 

giữ cho cây đứng vững, ví như quyền lực ngầm.  



476 

 

Căn bản : Paṭitthāna, pada, nền tảng chính. 

Căn cước : Abhisañjānana, abhinivesa, samānna, chứng cớ 

tượng trưng cho xuất xứ. 

Cần an trú : Bhāvanā padhāna, ám chỉ chuyên cần hành thiền. 

Cần chế ngự : Saṃvara padhāna, ám chỉ chế ngự điều ác. 

Cần giữ hạnh : Anurakkhanā padhāna, ám chỉ cần giữ giới. 

Cần lìa ác : Pahāna padhāna, ám chỉ cần xa lìa ác pháp. 

Cẩu thả : Anādariya, dễ duôi, vô ý. 

Cộng nghiệp : Gaṇībhūta kamma, thực tại hiện tiền của nhiều 

người giống nhau 

Cùng hợp : Sampayutta, ám chỉ sự đi chung, hay sự vận hành 

đồng thời trong một hành vi, xuyên qua 3 nơi thân khẩu ý. 

Cụ thể : Saṃhata, có thể tiếp nhận bằng giác quan. 

Cùng ly : Vippayutta, ám chỉ sự tách rời, hay không vận hành 

đồng thời trong một hành vi, xuyên qua 3 nơi thân khẩu ý. 

Chánh đẳng giác : Sammā sambhuddha, bậc toàn giác. 

Chánh định : Sammā samādhi, ám chỉ «định tâm tự tại».  



477 

 

Chánh kiến : Sammā diṭṭhi, ám chỉ «cái thấy đúng chân pháp», 

vô chấp, vượt thành kiến, không chủ quan.  

Chánh nghiệp : Sammā kammanta, ám chỉ «hành vi chân 

chánh». 

Chánh ngữ : Sammā vācā, ám chỉ mọi «lời nói chân chánh». 

Chánh mạng : Sammā ājīva, ám chỉ cách «nuôi mạng chân 

chánh». 

Chánh niệm : Sammā sati, ám chỉ sự «tỉnh thức chân chánh». 

Chánh tinh tấn : Sammā vāyāma, ám chỉ sự «cố gắng chân 

chánh». 

Chánh tư duy : Sammā saṅkappa, sự suy nghĩ lành mạnh. 

Chấp cứ : Anusaya, tật ôm chặc thành kiến, không cởi mở 

trước cái lạ. 

Chính xác : Yathāva, nghiệm đúng về hình thức, năng lực, và 

phẩm chất 

Chướng ngại : Nāvaraṇa, vật cản trở một «động tử» đi tới. 

Chu kỳ : Vīthi, ám chỉ sự vận hành theo đường cong, nghĩa là 

trở lại hướng đi vòng tròn như cũ, luân hồi. 



478 

 

Chu kỳ ngũ môn : Pañcadvāravīthi, ám chỉ sự vận hành theo 

đường cong, xuyên qua 5 giác quann, theo vòng tròn lập lại, 

luân hồi. 

Chu kỳ ý môn : Maṇodvāravīthi, ám chỉ sự vận hành theo 

đường cong, xuyên qua giác quan thứ 6 (=Ý), theo vòng tròn 

lập lại, luân hồi. 

Chu kỳ chủ quan (lộ tâm) : Citta-vīthi, ám chỉ “yếu tố nằm 

trong hệ thống”. 

Chu kỳ khách quan (lộ tâm) : Citta-vīthi vimutti, ám chỉ “yếu 

tố không nằm trong hệ thống”. 

Chung : Sādhāraṇa, thuộc về nhiều người. 

Chứng thật : Sakkhita, bằng cớ xác nhận là đúng. 

Cột trói : Ganthā, ám chỉ «các lậu hoặc» (phiền não) trong thân 

tâm con người ví như sợi dây quấn chặt, hay sự ràng buộc, rất 

khó tháo gỡ. 

-D- 

Danh pháp : Nāma dhamma, ám chỉ tên của vật trừu tượng, 

không thể thấy hay rờ được. 



479 

 

Danh sắc : Nāma-rūpa, ám chỉ tâm và thân, tinh thần và vật 

chất (=vô hình và hữu hình). 

Diệt thọ tưởng : Nirodha saññā nirodha, khả năng của thiền 

làm cho hành giả không còn cảm giác nơi thân tâm. 

Dục giới : Kāmāvacara loka, cõi luân hồi của chúng sanh đầy 

tham-sân-si, dục vọng không ngừng. 

Dùng chất say : Osadha, như rượu, cũng ám chỉ cờ bạc. 

Dục thần túc : Chanda iddhipāda, ám chỉ có nguyện vọng đầy 

đủ, như ý muốn. 

Dương : Ekanta hay Niyata, 1 trong 2 nguyên tắc của thái cực. 

-Đ- 

Đa chiều : Bahuvidha, liên hệ đến nhiều hướng tới lui. 

Đạo : Magga, ám chỉ khoảng trống trên mặt đất để đi tới một 

mục tiêu nào đó, nhưng trong Phật học ám chỉ sự thực hành, 

hay sống đạo. 

Đại : Mahā, ám chỉ tính to lớn của vật chất, nhưng trong Vi 

Diệu Pháp nó ám chỉ sự «có mặt khắp cùng». 

Đại sắc : Mahābhūta, sắc co mặt khắp cùng. 



480 

 

Đại tố : Mahādhātu, nguyên tố có mặt khắp cùng. 

Đen : Kaṇha, màu ngược lại với trắng. 

Đề mục : Kamaṭṭhāna, ám chỉ đối tượng hành thiền. 

Đĩa đề mục : Kasiṇa, ám chỉ vật dụng hình tròn để định tâm. 

Điểm tựa : Vatthu, ám chỉ chỗ nương vào để vận hành. 

Định căn : Samādhiṅdriya, ám chỉ «quyền năng nhất điểm» 

của thiền định. 

Định giác chi : Samādi sambojjhaṅga, ám chỉ tâm an trú trên 

đề mục thiền là yếu tố giác ngộ 

Định lực : Samādhibala, ám chỉ sức mạnh của thiền định. 

Đọa cảnh : Parihāni, môi trường thấp hèn và chịu khổ. 

Đoạn kiến : Ucchedadiṭṭhi, ám chỉ tuyệt đối duy vật, chết là 

hết, không có vấn đề tâm linh, hay luân hồi trả quả kiếp sau. 

Đối lập : Viruddha, có đặc tính chống lại. 

Độc giác : Pacceka buddha, ám chỉ bậc tự chứng quả giải thoát, 

mà không làm đệ tử (hay thinh văn) của Phật khác. 

Đối trị : Paccatthika (hay pháp đối trị), ám chỉ “đối thủ”. 



481 

 

Đông : Hemanta, mùa đông. 

Đồng diệt : Sahamaraṇa, ám chỉ sự chấm dứt cùng một lúc. 

Đồng sinh : Sahajāta, ám chỉ sự chấm dứt cùng một lúc. 

Động : Sañcaraṇa, đối lập với tĩnh. 

-G- 

Gần : Avidūre, khoảng cách không quan trọng. 

Giác chi : Sambojjhaṅga, ám chỉ «một chi pháp đưa đến giác 

ngộ». Giác ngộ ở đây là giải thoát. 

Giói : Dhātu, ám chỉ ranh giới làm chuẩn. 

Gốc : Mūla, ám chỉ phần thân ây gần mặt đất nhất, nhưng trong 

Vi Diệu Pháp ám chỉ «tật si mê», vô minh. 

-H- 

Hạn chế : Paricchindana, nằm trong ranh giới. 

Hành uẩn : Saṅkhārā khandha, ám chỉ năng lực vận chuyển. 

Hạ : Gimhāna, mùa hè. 

Hệ thống : Patipāṭi, ám chỉ tình trạng liên hệ có trật tự. 

Hiểu : Bujjhati, biết qua sự hợp lý. 



482 

 

Hình dạng : Saṇṭhāna, cái thân có thể nhìn thấy được. 

Hỏa đại : Tejo mahābhūta, ám chỉ tính «nóng và lạnh» (âm 

dương) có mặt khắp cùng (=đại). 

Hỏa tố : Tejo mahādhātu, ám chỉ nguyên tố «nóng và lạnh», 

hay «âm dương» có mặt khắp cùng (=đại). 

Hữu hạn : Nicchayakara, có biên giới. 

Hữu trợ : Sasaṅkhārika, ám chỉ có trợ giúp, hay nhờ thuận tiện 

mới làm được. 

Hỷ : Pīti, ám chỉ sự hân hoan trong thân tâm. 

-K- 

Kiến : Diṭṭhi, ám chỉ «sự thấy» của «mắt tâm). Đối với phàm 

nhân, sự thấy ấy luôn luôn bị tham-sân-si ảnh hưởng, nên gọi là 

«tà kiến». 

Ký ức : Sati, Anussaraṇa, ám chỉ hình ảnh còn trong tâm. 

Kiến chấp : Diṭṭhi upādāna, ám chỉ sự ôm cứng thành kiến. 

Kiến giải : Ujjala vivaraṇa, ám chỉ sự trình bày soi sáng. 

Kiết sử : Saṃyojaṇa, ám chỉ những sợi dây cột chặc để sai 

khiến, bắt khuất phục để chỉ huy. 



483 

 

Khách quan (lộ tâm) : Citta-vīthivimutti, ám chỉ “yếu tố tự 

nhiên”, không tùy thuộc vào hệ thống. 

Khai thị : Vimhayākula, làm mở mắt, làm cho thấy. 

Khái niệm : Saṅkappa, hiểu và giữ lại trong đầu. 

Khán thần túc : Vimaṃsa iddhipāda, ám chỉ «xem xét đầy 

đủ»=Thấy trong sự sáng suốt. 

Khao khát : Rāga, ám chỉ tình trạng thường xuyên thèm khát, 

đòi hỏi không ngừng. 

Khẩu : Vacī, ám chỉ cơ quan phát ra tiếng nói. 

Khinh an : Passaddhi, ám chỉ trạng thái nhẹ nhàng, khinh thoát 

cả thân lẫn tâm. 

Khí đại : Vāyo mahābhūta, ám chỉ «không khí có mặt khắp 

cùng», không hạn chế bỡi biên giới. 

Khí tố : Vāyo dhātu, ám chỉ yếu tố không khí, hiện tượng của 

nó còn gọi là «phong tố». 

Khối óc : Lasī, phần tủy nằm trong xương sọ 

Khởi điểm sinh : Ᾱrambha, khởi đầu của sự thụ thai… 



484 

 

Ký sinh : Parapuṭṭha, parabhāta, cāṭupara, vật tiếp tục sống 

nhờ vào vật khác. 

-L- 

«Lậu hoặc» : Ᾱsava, ám chỉ «cáu cặn», nguồn gốc ung thối, 

mục nát, sa đọa của tham sân si. 

Lý trí : Ñāna, ám chỉ khả năng nhận thức một hành vi, dựa trên 

tương quan nhân quả. 

Lộ trình tâm : Cittavīthi, ám chỉ «chu kỳ chuyển vận» của tâm 

thức hay tinh thần. 

Lực : Bala, ám chỉ sức mạnh bộc lộ hay tiềm tàng trong thân 

một sinh vật nào đó. 

Lười biếng : Alasa, không thích cực nhọc.  

-M- 

Mạnh : Balavantu, ám chỉ hình ảnh, ấn tượng. 

Mẫu tâm : Citta, ám chỉ «nguyên tâm», chưa bị nhiễm cảnh. 

Minh mẫn : Vijjā, ám chỉ tình trạng tinh thần không bị tham, 

sân, si bao phủ. 

Mờ (cảnh tượng) : Upākata (ālambana). 



485 

 

Môn : Dvāra, hay «cửa» gồm mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, và ý. 

-N- 

Nói láo : Musāvādā, thông tin không thật. 

Nội (trong thân) : Antoṭhita, ám chỉ “từ trên thân thể” hay “từ 

bên trong thân thể ”. 

Ngoại (thân) : Bāhira, bahiddhā, ám chỉ ở ngoài thân. 

Ngũ song thức : Dvi pañcaviññāna, ám chỉ «5 cặp» tâm thức, 

vận hành ở «5 giác quan». 

Nguồn gốc : Mūluppatti, lý do phát sinh. 

Nghiệp : Kamma, ám chỉ tất cả hành vi, do thân, do khẩu, và 

do ý thực hiện. 

Nhà tù : Bandhanāgāra, chỗ nhốt những người phạm tội. 

Nhãn môn : Cakkhudvāra, ám chỉ cửa mắt. 

Nhãn cảnh : Cakkhālambana, ám chỉ đối tượng của mắt, hình 

thái. 

Nhãn căn : Cakkhiṅdriya, ám chỉ «tiềm năng» trong cơ quan 

thị giác. 

Nhãn thức : Cakkhuviññāna, ám chỉ cái «biết» nhờ đôi mắt. 



486 

 

Nhãn thức giới : Cakkhu dhātu viññāna, ám chỉ giới hạn của 

«cái biết» do con mắt. 

Nhãn xứ : Cakkhāyatana, ám chỉ «môi trường» của nhãn thức 

trước đối tượng. 

Nhập thiền : Jhāna, ám chỉ tâm an trụ trên một «đề mục», toàn 

tịnh. 

Nhĩ môn : Sotadvāra, ám chỉ cửa tai. 

Nhĩ cảnh : Sotālambana, ám chỉ «đối tượng» của lỗ tai, hay 

âm thanh. 

Nhĩ thức : Sotaviññāna, ám chỉ cái «biết» nhờ hai tai. 

Nhĩ thức giới : Sota dhātu viññāna, giới hạn của «cái biết», 

xuyên qua 2 tai. 

Nhĩ xứ : Sotāyatana, ám chỉ «môi trường» của nhĩ thức. 

Nhiều : Bahuka, từ 2 đơn vị trở lên. 

Niệm : Sati, ám chỉ sự nhớ biết thực tại, tỉnh thức hay cảnh giác 

trước sự vật. 

Niệm căn : Satiṅdriya, ám chỉ khả năng của tỉnh thức. 

Niệm lực : Satibala, ám chỉ sức mạnh của tỉnh thức. 



487 

 

«Niết-bàn» : Nibbāna, chữ viết dựa theo phát âm của 

«nibbāna», ám chỉ sự giải thoát khỏi tham-sân-si. 

Niệm giác chi : Satisambojjhaṅga, sự tỉnh thức là yếu tố giác 

ngộ, hay “thức bồ-đề”. 

Niệm thân : Kāya anupassanā, ám chỉ an trú tâm trong thân và 

quan sát biến chuyển của thân. 

Niệm thọ : Vedanā anupassanā, ám chỉ an trú tâm trong cảm 

giác và quan sát biến chuyển của thọ. 

Niệm tâm : Citta anupassanā, ám chỉ an trú tâm trong thâm 

tâm và quan sát biến chuyển của chính nó. 

Niệm pháp : Dhamma anupassanā, ám chỉ an trú tâm trong 

thâm tâm và quan sát vạn pháp một cách vô tư, như thị. 

Niệm xứ : Satipaṭṭhāna, ám chỉ nền tảng của sự tỉnh thức. 

Nội xứ : Ajjhattāyatana, ám chỉ «môi trường bên trong», thuộc 

về tâm thức. 

Ngoại xứ : Bhīrāyatana=Bahiddhāyatana, ám chỉ «môi 

trường bên ngoài», thuộc về  trần vật. 

Nguyện vọng : Chanda, ám chỉ sự «muốn làm». 



488 

 

Ngũ căn : Pañciṅdriyāni, ám chỉ «5 tiềm năng» trong thân tâm 

«người đắc thiền», còn gọi là «ngũ quyền». 

Ngũ lực : Pañcabalāni, ám chỉ «5 sức mạnh» (bộc lộ hay tiềm 

tàng) trong thân tâm «người đắc thiền». 

Ngũ uẩn : Pañca khandhā, 5 tập hợp tạo thành thân tâm con 

người (tinh thần và vật chất). 

-Ô- 

Ô trược : Dūsana, ám chỉ sự nhiễm 3 thứ độc, là tham, sân, si. 

-P- 

Phản lại : Vipakkha, bản chất nghịch hành. 

Pháp : Dhamma, ám chỉ tất cả những gì tâm biết và những gì 

không biết hay chưa biết. 

Pháp ác : Akusala dhammā, ám chỉ các pháp đưa đến hành vi 

tổn hại cho đơn phương hay song phương. 

Pháp cảnh : Dhamma Ᾱlambana, ám chỉ cái biết là cảnh trong 

tâm. 

Pháp học : Sekkha dhammā, ám chỉ sự học lý thuyết. 



489 

 

Pháp hành : Bhāvanā dhammā, ám chỉ sự thực hành cho 

thuần thục. 

Pháp thành : Sammā sambodhi, ám chỉ sự hoàn toàn giác ngộ, 

biết đúng “chân nguyên” của vạn vật. 

Pháp thiện : Kusala dhammā, ám chỉ các pháp đưa đến hành 

vi vô hại. 

Pháp vô lậu : Abyākatā dhammā, ám chỉ pháp không trổ quả. 

Phát khởi : Ᾱrabbhati, khởi thai sinh… 

Phần hành : Kicca, ám chỉ sự vận hành riêng. 

Phỉ lạc giác chi : Pīti sambojjhaṅga, ám chỉ phỉ lạc là chi giác 

ngộ. 

Phiền não : Kilesa, ám chỉ «sản phẩm của tham sân si». 

Phóng sinh : Pamoceti, trả tự do và mạng sống. 

Phức hợp : Missaka, trộn lộn một cách không qui tắc. 

-Q- 

Quả : Vipāka = Phala, ám chỉ «thành tích» của vận hành tâm 

và vật. 



490 

 

Quán : Vipassanā, ám chỉ sự «quan sát» một cách thông suốt, 

vô ngại, và thấy đúng sự thật. 

-R- 

Rất yếu kém : Atidubbala, sức mạnh thấp nhất. 

Rõ (cảnh tượng) : Pasanna (ālambana). 

Riêng : Puggalika, thuộc về một cá nhân. 

Rung động : Calana, ám chỉ tình trạng cảnh chạm vào 1 trong 

6 căn làm cho dòng hữu phần «rung động». 

-S- 

Sách : Potthaka, ganta, 1 tập giấy hay 1 cuộn giấy chứa rất 

nhiều chữ, chuyên chở những tư tưởng.  

Sắc : Rūpa, ám chỉ vật chất vi tế hay thô kệch, như thân xác, 

bụi trần…. 

Sắc biểu tri : Paññatti rūpa, ám chỉ khả năng biểu lộ ý muốn. 

Sắc dinh dưỡng : Ᾱhāra rūpa, ám chỉ vật thực. 

Sắc đặc tính : Lakkhaṇa rūpa, ám chỉ «tính riêng» của một 

hiện tượng hữu hình. 

Sắc giới : Rūpa vacara  loka, ám chỉ cõi tâm chạy theo tứ đại. 



491 

 

Sắc hữu phần : Bhava rūpa, ám chỉ vật chất cố hữu. 

Sắc hương : Gandha rūpa, ám chỉ mùi bốc ra. 

Sắc hữu tướng : Gocara rūpa, ám chỉ vật chất có tướng trạng. 

Sắc không gian : Ᾱkāsa rūpa, ám chỉ khoảng trống. 

Sắc nam tính : Puriso rūpa, ám chỉ bộ phận thuộc giống nam. 

Sắc nữ tính : Iṭṭhi rūpa, ám chỉ bộ phận thuộc giống nữ. 

Sắc nhãn : Cakkhu rūpa, ám chỉ đôi mắt. 

Sắc nhĩ : Sota rūpa, ám chỉ hai tai. 

Sắc mạng căn : Jīvita rūpa, ám chỉ năng lượng sinh mạng. 

Sắc pháp : Rūpa dhammā, ám chỉ vật chất thô hay tế. 

Sắc thanh : Sadda rūpa, ám chỉ âm thanh. 

Sắc thân : Kāya rūpa, ám chỉ toàn da thân. 

Sắc thiệt : Jīvhā rūpa, ám chỉ cái lưỡi. 

Sắc tố : Dhātu rūpa, ám chỉ vật là yếu tố. 

Sắc tỷ : Ghāna rūpa, ám chỉ cái mũi. 

Sắc uẩn : Rūpa khandha, ám chỉ tập hợp sắc pháp. 



492 

 

Sắc vô thường : Aniccā rūpa, ám chỉ vật chất thay đổi. 

Sắc xứ : Ᾱyatana rūpa, ám chỉ vật chất môi trường. 

Sắc Ý : Hadaya rūpa, ám chỉ quả tim. 

Sắc y sinh : Upādāya rūpa, hay «nguyên sắc», chưa thành cơ 

quan sinh hoạt. 

Sân : Dosa, ám chỉ sự bức xúc, nóng giận, do bị cản trở. 

Sự tràn ngập : Ogha, ám chỉ tham sân si như nước phủ lên. 

Si mê : Moha, ám chỉ đam mê mà không biết. 

Siêu thế : Lokuttara bhūmi, ám chỉ cõi pháp siêu độ. 

Siêu việt : Gambhīra, có ý nghĩa sâu sắc. 

Sinh hoạt : Sajīvaṃ, có sự sống và cử động. 

Sinh thức : Jīvita, có sự biết là “mình đang sống” 

Sự tiến hóa : Abhigamana, co bản chất đổi mới tốt.  

-T- 

Ta : Atta, ám chỉ tôi, một cá nhân nào đó. 

Tà dâm : Kāmesumicchācārā, liên hệ tình dục bất hợp pháp. 

Tam giới : Tiloka, ám chỉ dục giới, sắc giới, và vô sắc giới. 



493 

 

Tánh : Sabhāva, sinh ra là đã như thế. 

Tâm duy tác : Kiriya citta, ám chỉ tâm làm ra hành vi không 

hậu quả. 

Tâm dứt dòng : Cuti citta, hay «chập tâm» kết thúc lộ 

trình=tâm tử. 

Tâm đạo : Magga citta, ám chỉ tâm nhập thánh lưu. 

Tâm đăng ký : Tadālambana citta, ám chỉ tâm ghi nhận. 

Tâm hộ kiếp : Bhavaṅga citta, ám chỉ hữu phần, duy trì mạng 

sống, duy trì «tánh động». 

Tâm hướng môn : Ᾱvajjana citta, ám chỉ chập tâm hướng giác 

quan. 

Tâm quả : Phala citta, ám chỉ tâm thánh chuẩn bị lên bậc thanh 

tịnh cao hơn. 

Tâm vương : Citta, ám chỉ tinh thần, phần linh động tự nhiên 

trong một con người. 

Tâm sở : Cetasika, ám chỉ tâm vương đã bị các nhân (hetu) ảnh 

hưởng. 

Tâm sở hành : Saṅkhārā cetasika, ám chỉ tâm là hành vi. 



494 

 

Tâm sở thọ : Vedanā cetasika, ám chỉ tâm là cảm giác. 

Tâm sở tưởng : Saññā cetasika, ám chỉ tâm là sự nhớ. 

Tâm suy đạt : santīraṇa citta, ám chỉ chập tâm «điều tra». 

Tâm thức : Citta viññāna, ám chỉ «tâm biết» ở một giác quan 

nào đó. 

Tâm tiếp thu : Sampaṭicchana citta, ám chỉ chập tâm thu nhận 

cảnh. 

Tâm tốc hoạt : Javana citta, ám chỉ «chập tâm lập lại» theo độ 

rõ hay mờ=đổng tốc. 

Tâm vô nhân : Ahetuka citta, ám chỉ tâm không bị nhân ảnh 

hưởng, tâm «bẩm sinh». 

Tâm xác định : Voṭṭhappana citta, ám chỉ chập tâm qui nạp 

cảnh bằng «một kết luận».  

Tâm tục sinh : Paṭisandhi citta, ám chỉ chập tâm thức tái sinh, 

nối vào chu trình mới. 

Tâm thần túc : Citta iddhipāda, ám chỉ tâm định đầy đủ. 

Tấn căn : Viriya iṅdriya ám chỉ tiềm năng của tinh tấn. 



495 

 

Tấn giác chi : Viriya sambojjhaṅga, ám chỉ tinh tấn là giác 

ngộ, là thấu đáo chân lý. 

Tấn lực : Viriya bala, ám chỉ súc mạnh của tinh tấn. 

Tấn thần túc : Viriya iddhipāda, ám chỉ cố gắng đầy đủ. 

Tập khí : Vasana, ám chỉ «lớp tánh khí tánh ao bọc tâm thức». 

Tật : Vāsana, ám chỉ sự cố chấp, hay thành kiến. 

Tiềm lực : Nilīna bala, sức mạnh ngầm. 

Tham : Lobha= Abhijjā, ám chỉ vướng mắc. 

Thân : Kāya, ám chỉ toàn thân. 

Thân cảnh : Phoṭṭhabba rūpa, ám chỉ sắc «xúc chạm». 

Thân môn : Kāya dvāra, ám chỉ toàn da bọc thân là «cửa» của 

cảm giác. 

Thân thức : Kāya viññāna, ám chỉ thân là nơi phát sinh thức. 

Thân thức giới : Kāya viññāna dhātu, ám chỉ thân thể nói 

chung là nơi phát sinh cảm thức. 

Thân xứ : Kāyāyatana, ám chỉ thân là môi trường. 



496 

 

Thần kinh : Nahāru, Hānabala, ám chỉ khả năng vận hành của 

bộ óc. 

Thằng thúc : Saṃyojana, ám chỉ những dây kiết sử. 

Thanh tịnh : Visuddhi, ám chỉ tính tinh khiết. 

Thất bồ-đề phần : Satta sambojjhaṅga, hay «7 chi pháp giác 

ngộ», 7 yếu tố để nhận ra chân lý sâu thẳm. 

Thất giác chi : Satta bojjhaṅga, ám chỉ «7 chi pháp giác ngộ», 

7 yếu tố nhận diện chân lý thâm sâu. 

Thiện : Kusala, ám chỉ có tính vô hại. 

Thiệt cảnh : Rasa rūpa, ám chỉ sắc vị cảnh. 

Thiệt môn : Jīvhā dvāra, ám chỉ «cửa lưỡi» 

Thiệt thức : Jīvhā viññāna, ám chỉ cái «biết» ở lưỡi. 

Thiệt thức giới : Jīvhā viññāna dhātu, ám chỉ «biết giới hạn» 

ở lưỡi, cơ quan vị giác. 

Thiệt xứ : Jīvhā āyatana, ám chỉ «môi trường» để lưỡi hoạt 

động, bắt được các thứ vị. 

Thinh văn giác : Sāvaka buddha, ám chỉ các thánh nhân giải 

thoát, trước là đệ tử Phật. 



497 

 

Thọ uẩn : Vedanā khandha, ám chỉ sự tích tụ cảm giác. 

Thù oán : Paṭigha, ám chỉ giận hờn. 

Thu : Saradasamaya, mùa thu. 

Thủ : Upādāna, ám chỉ sự bám chặc. 

Thủ đoạn : Byāpāda, ám chỉ ác ý. 

Thụ thai : Ᾱvañjhatā, saphalīkaraṇa, trứng nhận tác dụng…  

Thổ đại : Paṭhavī mahābhūta, ám chỉ một “vật”  cho cảm giác 

«cứng và mềm», và có mặt khắp nơi. 

Thổ tố : Paṭhavī dhātu, ám chỉ «yếu tố cứng mềm có mặt khắp 

cùng». 

Thủy đại : Ᾱpo mahābhūta, một VẬT có đặc tính «kết và 

phân» cũng có mặt khắp cùng. 

Thủy tố : Ᾱpo dhātu, ám chỉ một VẬT có đặc tính «kết và 

phân» hiện diện khắp nơi. 

Thức : Viññāna, ám chỉ tâm biết ở một giác quan nào đó. 

Thức uẩn : Viññāna khandha, ám chỉ sự tích tụ những cái biết, 

hầu hết là cái biết cố chấp. 



498 

 

Thường kiến : Sassatavāda, ám chỉ thuyết tin tưởng linh hồn 

bất diệt. 

Tin : Saddahati, vissasati, chấp nhận là thực. 

Tín căn : Saddhindriya, ám chỉ tiềm năng của đức tin. 

Tín lực : Saddhā bala, ám chỉ súc mạnh của niềm tin. 

Tiến độ : Vega, sự đi tới trong một công trình nào đó. 

Tiến độ : Abhivuddhi, khả năng đi tới trong sự thực hành. 

Tiến hóa : Vuddhigāmī, vaddhamāna, biến thành tốt hơn. 

Tiêu chuẩn : Mūlikasacca, yếu tố căn bản. 

Tịnh hảo : Sobhaṇa, ám chỉ TỐT. 

Trạch pháp giác chi : Dhamma vicaya sambojjhaṅga, ám chỉ 

làm đúng theo theo pháp là yếu tố giác ngộ. 

Trải nghiệm : Vīmaṃsā, uparikkhā, đã sống qua. 

Trộm cắp : Adinnādānā, theyya, lấy tài sản của người khác. 

Trung hữu : Antarabhava, ám chỉ cõi trung gian sau khi chết. 

Trú sở : Sādhāraṇa vatthu, chỗ ở. 

Trực giác : Sahajañāna, do tự cảm giác. 



499 

 

Trừu tượng : Sāraṃsa, ám chỉ “hình ảnh” chỉ có trong ý nghĩ. 

Tướng : Lakkhaṇa, nét đặc biệt. 

Trung tính : Abyākatā, ám chỉ không thiện không ác. 

Tu-đà-hườn : Sotāpanna, ám chỉ bậc thánh thất lai. 

Tuệ căn : Pañña iṅdriya ám chỉ tiềm năng của sự sáng suốt. 

Tuệ lực : Pañña bala ám chỉ sức mạnh của sự sáng suốt. 

Tuyệt công : Vimhaya, sự biểu diễn được các việc phi thường. 

Tuyệt đối : Paripunna, paramattha, cao nhất, hoàn toàn nhất. 

Tư-đà-hàm : Sakadāgāmi, ám chỉ bậc thánh nhất lai. 

Tương đối : Bandhu, ñāti, còn cái khác ngang hàng. 

Từ : Karunā, ám chỉ lòng trắc ẩn, không vui thấy cảnh khổ. 

Từ trường : Ᾱkaḍḍhakabalayutta, ám chỉ “vùng có sức hút”. 

Tứ chánh cần : Catu sammappadhāna, ám chỉ «4 pháp chuyên 

cần trong thiện tánh». 

Tứ niệm xứ : Catu satipaṭṭhāna, ám chỉ «4 nền tảng tỉnh thức 

trong thanh tịnh». 

Tứ thần túc : Cati iddhipāda, ám chỉ «4 toại ý». 



500 

 

Tứ sinh đồ : Saṃsāra, ám chỉ «tam giới luân hồi». 

Tưởng uẩn : Saññā khandha, ám chỉ sự tích tụ của ghi nhớ. 

Tự nhiên : Pakati, là như thế kể từ khi hiện hữu. 

Tự nhiên là : Nesaggika, cùng nghĩa với tự động. 

Tỷ cảnh : Gandha rūpa, ám chỉ sắc làm mùi. 

Tỷ môn : Ghāna dvāra, ám chỉ «cửa mũi». 

Tỷ thức : Ghāna viññāna, ám chỉ «biết» ở mũi. 

Tỷ thức  giới : Ghāna viññāna dhātu, ám chỉ «biết giới hạn» ở 

mũi. 

Tỷ xứ : Ghāna āyatana, ám chỉ «môi trường» mũi hoạt động. 

-U- 

U-minh : Mandappabha, tranh tối tranh sáng. 

Ưu : Domanassa, ám chỉ tâm không vui. 

-V- 

Vâng giữ : Veramanī, tình nguyện thực hành.  

Vật liệu : Rūpa, vật chất làm phương tiện chế tạo. 

Vi thức : Sukhumasatta, sinh vật quá nhỏ. 



501 

 

Vi trùng : Sukhumapāṇī, sinh vật nhỏ nhất. 

Vô căn tính : Aliṅga, không thể ấn định nam hay nữ. 

Vô hiệu hóa : Dubbalaṃ karoti, làm cho bất lực, hóa giải. 

Vô minh : Avijjā, ám chỉ không rõ, thấy lẫn lộn. 

Vô sắc giới : Arūpa loka, ám chỉ cõi không có tứ đại. 

Vô trợ : Asaṅkhārika, ám chỉ không cần hổ trợ hay vô điều 

kiện để thực hiện.  

Vội vàng : Sambhava, muốn làm xong trong thời gian ngắn. 

Vụ lợi : Lābha, có dụng ý kiếm lời. 

-X- 

Xa : Dūre, khoảng cách quan trọng. 

Xác chết : Chavatulya, còn gọi là tử thi. 

Xả : Upekkhā, ám chỉ sự dửng dưng, buông bỏ, đối xử bình 

đẳng, không vướng mắc. 

Xả giác chi : Upekkhā sambojjhaṅga, ám chỉ vô chấp, bình 

đẳng là yếu tố giác ngộ, giải thoát. 



502 

 

Xiềng xích : Saṃyojaṇa, ám chỉ những sợi cột chặc để chỉ huy, 

còn gọi là kiết sử hay thằng thúc. 

Xóa bỏ : Apamajjati, chùi bỏ (không dùng nữa). 

Xuân : Vasanta, mùa xuân. 

Xứ : Ᾱyatana, ám chỉ môi trường, hay cái khung hoạt động. 

-Y- 

Ý : Maṇo, ám chỉ «kết tinh» của ấn tượng xuyên qua «6 cửa». 

Yếu (cảnh yếu) : Dubbala (ālambana). 

Ý môn : Maṇo dvāra, ám chỉ «cửa ý». 

Ý thức : Maṇo viññāna, ám chỉ cái «biết» ở Ý. 

Ý thức giới : Maṇo viññāna dhātu, ám chỉ cái «biết có giới 

hạn» ở Ý thức. 

Ý xứ : Maṇo āyatana, ám chỉ «cái khung hoạt động» của ý. 

 

 



503 

 

 

Mục lục : 

Lời nói đầu………………………………………….trang 03 

Chương I :  “Tâm vương” (Citta)…………………...        14 

Chương II : “Tâm sở” (Cetasika)……………………        44 

Chương III : «Sắc pháp» (Rūpa)…………………….        87 

Chương IV : «Niết-bàn» (Nibbāna)…………………       156 

Chương V : Chu trình âm (Cittavīthi)……………….      194 

                    -Bảng «Lược đồ chu trình tâm»………...      220 

Chương VI : «Bất định» (Aniyata)………………….       336 

Chương VII : «Tuyệt công» (Abhiññā)……………..       413 

Phụ lục từ ngữ Việt-Pālī…………………………….       473 

 

*** 

 

 



504 

 

Tham gia ẤN TỐNG : 

Đạo hữu Bạch Tuyết …………………………………300.00 Euros 

Đạo hữu Đặng Kim Hoa, Diệu Tiên………………….150.00 (id.) 

Gia đình Giác Định (G. Thuyên, G. Quý, G. Hảo)……100.00 (id.) 

Đh. Lê Văn Vinh………………………………………..50.00 (id.) 

Đh. Huỳnh Mai………………………………………….50.00 (id.) 

Đh.Quỳnh Hạnh ……………………………..................70.00  (id.) 

Quỳnh Phước Trương…………………………………..30.00  (id.) 

Quỳnh Tiên Nguyễn…………………………………….30.00 (id.) 

Đạo hữu Ngô Thị Phụng………………………………..20.00 (id.) 

Đạo hữu Đàm Quang Chí……………………………….20.00 (id.) 

Cs. TL và nhóm «Ái Hữu Sinh Viên A-Tỳ-Đạt-Ma, Paris» chu toàn  

phần chi phí còn lại. 

<>Đạo hữu Diệu Tường chăm sóc bảng đánh máy và làm P.D.F. 

<>Thành kính cám ơn và HỒI HƯỚNG PHƯỚC BÁU đến tất cả. 

 



505 

 

 

 

 


