
 1 

 

 

 
          

Loạt phiên dịch SỬ THÁNH NHÂN. 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

KIỀU TRẦN NHƯ 
Và 

NHỮNG THÁNH TĂNG KHÁC 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

Bản dịch :  

Tuệ Lạc (Nguyễn Điều 
 

(Pháp quốc 2013) 
 

 
 

 

 
 



 2 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

Lời nói đầu 
 

 

Năm 1965, khi tôi phát tâm, bắt đầu dịch ra Việt ngữ, tập sách «Cuộc 

đời Đức XÁ-LỢI-PHẤT» (The Life of Venerable Sàrìputta), tính đến 

nay đã 48 năm. Sau đó tôi tiếp tục dịch soạn (hay bổ túc), và cho ra 

những tập sách khác, cũng trong khuôn khổ cống hiến vào tủ sách 

Phật Học Việt Nam, sử tích một số Đại Đệ Tử Phật, hầu giúp cho các 

thế hệ mai sau, rộng đường nghiên cứu. 
 

Đó là những cuốn sách có tên : 
 

«Lịch Sử Đức Mục Kiền Liên» (Mahà Moggallàna), 

«Gương Lành Thánh Đại Ca-Diếp» (Mahà Kassapa), 

«Cuộc Đời Thánh Tăng A-Nan-Đa» (Ananda), 

«Lịch Sử Ngài A-Nậu-Lâu-Đà» (hay A-Na-Luật, Anuruddha), 

«Sử tích Đại Thiện Nam Tu-Đà Cấp Cô Độc» (Ananthapiṅdika), 

vị Hộ Pháp nổi tiếng thời đức Phật, và câu chuyện 

«Đại Tín Nữ Visàkhà» (tạm dịch là «Nguyệt Trang Đài»). 
 

Các «dịch và soạn» phẩm vừa nêu, đã xuất hiện rải rác suốt thời gian, 

từ năm 1965 đến nay. Tôi những tưởng duyên lành của mình chỉ có 

thế. Nào hay trong chiều dài năm tháng trôi qua ấy, tôi đã may mắn 

thực hiện được hơn 10 cuốn sách Phật học khác. Nếu quí vị muốn 

biết, mời quí vị vào Website tue lac.net, thì có thể đọc tất cả. 
 

Nay tôi còn may mắn vừa dịch vừa soạn, làm xong tập «THẬP NỮ 

ĐẠI THINH VĂN Đệ Tử Phật», để cống hiến thêm vào tủ sách Phật 

học, chứng tỏ gương sáng của chư Đại Đệ Tử Phật, không phải chì có 



 3 

những Thánh Tăng (nam giới), mà còn có cả những Thánh Ni (nữ 

giới), chưa kể Thánh Cư Sĩ nữa.  
 

Và vừa hoàn tất tập Thập Nữ ĐẠI THINH VĂN Đệ Tử Phật, thì tôi 

được một người bạn khuyến khích, làm thêm sử tích một số THÁNH 

TĂNG KHÁC «cần thiết» khác, để nâng con số gương lành thánh 

tăng, từ trước đến nay lên trên 15 vị, hay cao hơn nữa, càng nhiều 

càng tốt, tùy vào nhân duyên của tôi. Như vậy, tương lai chúng ta sẽ 

có trong tủ sách, một sưu tập hơn 25 tài liệu, nói về những Đại Thinh 

Văn Đệ Tử Phật, gồm cả nam lẫn nữ Thánh Nhân trong Phật giáo.  
 

Tôi cố gắng làm việc nầy với lòng chân thành, và vì nghĩ rằng cuộc 

đời vẫn vô thường, hiện tại đầu óc tôi còn chút ít khả năng. Nếu tôi 

lười biếng, việc có thể làm được hôm nay, mà không thực hiện xong, 

thì ngày mai, tuổi già mệt mỏi, đầu óc chắc chắn sẽ không linh hoạt 

nữa, chừng đó tôi có hối tiếc cũng đã muộn.  
 

Đây chính là lý do tập «NHỮNG ĐẠI THÁNH TĂNG KHÁC» cũng 

đồng thời ra mắt quí vị. Và «Lời nói đầu» nầy không gì khác hơn, là 

những giòng chữ «trần tình» của tôi, một Phật tử lúc nào cũng muốn 

đóng góp trong muôn một, vào kho tàng Phật học VN. 
 

Và để khỏi dài dòng, kính mời qúi vị hãy đi vào tập sách. 
 

Cầu mong đạo Phật luôn luôn hưng thịnh, để cứu giúp chúng sanh, 

bằng cách chỉ đường, soi sáng cho toàn thể tam giới nói chung, và cho 

nhân loại nói riêng, ở hiện tại cũng như ở tương lai. 
 

Kính chúc quí độc giả bốn phương, ngày đêm hằng an lành, thân tâm 

thường nhẹ nhàng, hoan hỷ, thanh tịnh, và sáng suốt. 
 

Tuệ Lạc (Paññanando) 
(Ivry sure Sene, Pháp quốc 4/2013) 

 

 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

 
 

1 
 

Thánh Tăng A-NHÃ KIỀU-TRẦN-NHƯ. 

(Aññata Kondañña). 
 

(Người đứng đầu năm vị tu khổ hạnh 

 với đạo sĩ Cồ-Đàm, trước khi Ngài thành Phật). 
 

A-Nhã Kiều-Trần-Như (Aññata Kondañña) là con trai một gia đình 

bà-la-môn giàu có ở vùng Donavatthu, gần kinh đô Cà-Tỳ-La-Vệ 

(Kapilavatthu). Ông ra đời trước Thái Tử Sĩ-Đạt-Ta (sau thành Phật) 

khá lâu, và được cha mẹ gọi tắt là «Kiều-Trần-Như» (Kondañña). 

Thời còn thanh niên, Ông lão thông kinh sử Vệ-Đà (Veda), cùng nổi 

tiếng về khoa học tướng số. 
 

Khi thái tử Sĩ-Đạt-Ta (Sidhatta) chào đời, thì Kondañña đã lớn. Ông là 

một trong 8 nhà đại tiên tri bà-la-môn. Bảy người kia có biệt danh là 

Ràma, Dhaja, Lakkhaṇa, Mantì, Bhoja, Suyàma, Sudatta). Theo sách 

Miliṅdapañhà («Mi-Lan-Đà vấn đạo» câu số 236), thì ông là nhà tiên 

tri trẻ tuổi nhất, được gọi bằng cái tên «A-Nhã» (Yañña). 
 

Khi tám vị tiên tri được vua Tịnh Phạn (Suddhodana Ràjà) mời vào 

cung, tiên đoán vận mạng của hoàng tử, thì mỗi vị đề cao một phương 

diện. Duy nhất chỉ có một mình Kondañña, đã dứt khoát nói rằng, 

«Hoàng tử sơ sinh nầy về sau sẽ thành Phật». Và ông tuyên bố ông 

mong ngày «hoàng tử xuất gia và thành đạo».  
 

Theo kinh điển ghi lại (refs. J.i.65f; AA.i.78-84; ThagA.ii.1ff), thì sau 

lần “xem tướng” đó ông đã cùng với 4 trong 7 vị tiên tri kia, vầy đoàn 

tìm nơi ẩn cư, hành đạo. Nhưng về sau, bốn vị ấy (lớn tuổi hơn 

Kondañña nhiều) vì tu khắc khổ mà qua đời. Con trai của họ thấy 



 5 

“Niên Trưởng” Kiều-Trần-Như (Kondañña) dũng cảm khổ hạnh một 

cách siêu đẳng, không mệt mỏi, nên kính ngưỡng vô cùng. Họ tình 

nguyện làm đệ tử, để noi gương tu tập và sẵn sàng hầu hạ. Tên của họ 

là Bhaddiya, Vappa, Mahànàma, và Assaji.  
 

(Đây chính là lý do, 4 trong 5 đạo sĩ nhóm “Kiều Trần Như” không có 

tên giống biệt danh của 4 trong trong 8 vị tiên tri, lúc trước vào cung 

tiên đoán tương lai của hoàng tử sơ sinh. -Lời dịch soạn giả). 
 

Đạo sĩ Cồ-Đàm (Gotama), sau sáu năm cực kỳ khổ hạnh, vượt thắng 

tất cả năm vị Kiều Trần Như thuộc thế hệ trẻ kia. Và vì dốc lòng hành 

đạo tận cùng như thế, mà chẳng đạt thành mục đích nào cả, nên 

Ngài đã tỉnh ngộ, chọn pháp tu trung đạo. Nhờ đó Ngài đắc quả 

Chánh Đẳng Chánh Giác (Sammà Sambuddha) dưới tàng cây Bồ Đề 

(Bodhirukkha), trở thành một đấng “Vô Thượng Pháp Vương” trong 

ba cõi (Anuttara Dhammaràjà).  
 

Sau khi đắc quả giải thoát, nhớ lại “thầy cũ” và “học trò” (thuở chưa 

thành đạo), đức Phật với lòng từ bi, đã tuần tự quay lại thăm họ. Trong 

số đó, có hai giáo chủ Àlàrà Kàlàma cùng Uddaka Ràmaputta là đối 

tượng thứ nhất, và năm người tu khổ hạnh là đối tượng thứ hai. Nhưng 

hai vị nêu tên trước ấy đã qua đời. Nên năm người tu khổ hạnh là 

nhóm được nghe Phật thuyết minh giáo lý giải thoát đầu tiên.  
 

Đó là kinh “Chuyển Pháp Luân” (Dhmmacakka Pavattana Sutta), Phật 

thuyết tại rừng Lộc Giả (Isipatanamiadàya). Bài pháp đầu tiên ấy đã 

làm cho “Trưởng nhóm khổ hạnh” là Kondañña, với 360 vị Phạm 

thiên (vô hình) từ cõi trời xuống nghe, đã đắc đạo quả nhập lưu 

(Sotapannà).  
 

Vì “đạo ttưởng” Kiều-Trần-Như (Kondañña) là người thứ nhất trên 

cõi trần, thấm nhuần pháp bảo mới ban bố, nhập vào thánh lưu giải 

thoát, nên đức Phật đã tán dương ông hai lần, bằng câu : 
 

“Aññasi vata kho Kondañño ! 

Aññasi vata kho Kondañño !”. 
 

Nghĩa là : 
 

“Đây, một Kiều-Trần-Như khác”, 

“Đây, một Kiều-Trần-Như khác”. 
 

 



 6 

Ngụ ý của hai câu ấy nói rằng, Kiều-Trần-Như nầy là một Kiều-Trần-

Như khác, một đạo sĩ đã thấy pháp giải thoát và giác ngộ, chứ không 

phải là Kiều-Trần-Như  (Kondañña) khổ hạnh một cách mù quáng như 

trước. (Theo Vin.i.12; Ud.A.324, 371; Mtu.iIi.333). 
 

Về phương diện sử liệu, đáng chú ý hơn hết, là chúng ta tìm thấy trong 

“cổ thư” Miến Điện, một quốc gia nhận ảnh hưởng đạo Phật nguyên 

thủy nhất, có một số tài liệu giá trị, cũng ghi lại cái tên “Aññasi 

Kondañña” nhiều lần. Đặc biệt là nhân vật “Aññata Kondañña” còn 

được tập “Pativedha Kondañña” chú thích và xác nhận. Còn sách 

ThagA. trong Tam Tạng Pàlì (Pàlì Tipitaka) nước nầy, thì cũng gọi 

ông là “Añña Kondañña”.  
 

-Riêng nữ học giả Rhys Davids (một nhà biên soạn tự điển Pàlì nổi 

tiếng), trong cuốn sách có tựa là “Cồ-Đàm, một con người” (Gotama 

The Man), trang 102, bà đã viết về một «đệ tử» được nghe Phật thuyết 

Pháp lần đầu tiên, là A-Nhã Kiều-Trần-Như (Añña Kondañña). 
 

Quay lại câu chuyện, ba ngày sau khi thuyết pháp lần đầu, hay 

Chuyển Pháp Luân, thì Phật nói tiếp kinh Vô Ngã Tướng 

(Anattalakkhaṇa sutta). Phật vừa thuyết xong kinh thứ hai, thì A-Nhã 

Kiều-Trần-Như (Aññata Kondañña) đắc quả thánh A-La-Hán 

(Arahatta), giải thoát. Còn các đồng đạo cùng tu chung ( thuộc thế hệ 

trẻ) của ông cũng đạt thánh tâm cao hơn. (Theo Vin.i.1.13.14). 
  

Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như, là vị sa-môn đầu tiên được Phật 

làm phép xuất gia, bằng tuyên ngôn “Thiện Lai Tỳ Khưu”. (Tiếng 

Phật nói là “Ehi bhikkhu”). Ông cũng là người thứ nhất được thọ giới 

“bậc trên” (Upasampadà) trong đạo Phật.  
 

Đây là lý do sau nầy, tại Kỳ Viên Tịnh Xá (Jetavana vihàra), một hôm 

Phật ngồi giữa đông đảo đệ tử, Ngài đã tuyên bố “A-Nhã Kiều-Trần-

Như là người có duyên lành lớn nhất, nhờ đó ông đã thấm nhuần pháp 

bảo trước tiên. Ông cũng là vị đệ tử sớm nhất, trong giáo lý Thích-Ca, 

nên Như lai gọi ông là người đệ tử trưởng lão của đạo Phật, ông là tỳ 

kheo thâm niên nhất” (Rattaññunaṃ). (Theo AA.i.84 và A.i23). 
 

Bình thường, trong hội trường thính pháp, đúng ra Thánh tăng A-Nhã 

Kiều-Trần-Như (Añña Kondañña) phải là người ngồi gần Phật nhất. 

Nhưng ông chọn chỗ phía sau hai vị đại đệ tử Xá-Lợi-Phất và Mục-



 7 

Kiền-Liên, là để cho hai vị nầy “thuận tiện” trong việc giúp bổn sư, 

hướng dẫn tăng chúng. (Theo AA.i.84 và SA.i.216).  
 

Về sau, vì Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như (Añña Kondañña) là 

một sa-môn quen sống cô độc, nên Ngài đã xin phép Bổn Sư, đến ẩn 

tu trong rừng Chaddanta, bên cạnh giòng suối Mandàkini. Nơi đó 

Thánh tăng đã tịnh cư đến hơn 20 năm. Ngài chỉ rời chốn ấy trong vài 

trường hợp vô cùng đặc biệt, và rời vĩnh viễn vào cuối đời, khi phải về 

chùa Kỳ Viên giả từ đức Phật, để nhập vô dư Niết-Bàn (Nibbàna). 
 

Tương truyền rằng, trong rừng nầy có rất nhiều voi. Chúng đã thay 

phiên nhau chăm sóc Thánh nhân, bằng cách kiếm hoa quả hay thực 

phẩm đem cúng dường bậc phạm hạnh. Dĩ nhiên, trước khi xả báo 

thân, vĩnh biệt đức Phật, Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như đã quay 

lại rừng Chaddanta, để chờ ngày nhập diệt. (Theo SA.i.218; AA.i.84).  
 

Chúng ta cũng tìm thấy một đoạn kinh thuật rằng, dân chúng nói 

chung, và Phật tử nói riêng, sống xung quanh vùng rừng núi ấy, đã rất 

ngưỡng mộ đức hạnh vô song của Ngài. Khi hay tin Thánh tăng A-

Nhã Kiều-Trần-Như viên tịch, họ đã thương tiếc, khóc lóc rất nhiều. 

(Theo SA.i.219).  
 

Sau đó, dân chúng lẫn Phật tử, đã cử hành lễ trà tỳ một cách vô cùng 

trọng thể, với 8000 thớt voi, đầu đội mão “long vương”, hộ tống nhục 

thân của Thánh Tăng đến giàn hỏa. Tất cả chư thiên, từ cõi trời thấp 

nhất đến cõi cao nhất, đều giáng trần tham dự. Mỗi “thiên nhân” 

(Deva) đã tự mình bỏ vào giàn hỏa một thanh gỗ đàn hương. Thánh 

tăng A-Nậu-Lâu-Đà (Anuruddha) đã dẫn đầu 500 tỳ khưu có mặt.  
 

Xá-Lợi (Sàri) sau đó được đưa về Trúc Lâm tịnh xá (Veluvana), và 

dâng lên đức Phật. Lạ thay, một bảo tháp bằng bạc, bỗng nhiên từ 

dưới đất mọc lên, để đức Thế Tôn đích thân an vị “hài cốt” (Sàri) của 

Thánh tăng vào bên trong.  
 

Giáo sử Ấn-Độ cũng ghi rằng, Thánh tăng Buddhaghosa (“Phật-Âm”), 

tác giả cuốn Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga), sống nhiều thế kỷ sau 

khi Phật nhập diệt, đã xác nhận vào thời của Ngài, bảo tháp kỳ diệu ấy 

vẫn còn. (Theo SA.i.219). 
 

Nhiều kệ ngôn, do Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như (Añña 

Kondañña) thốt ra, được ghi lại trong Theragàthà. Hầu hết nội dung 



 8 

những kệ ngôn ấy đều khuyên nhủ chư đồng đạo và người đời, nên 

tinh tấn giữ thân tâm trong sạch, chớ dễ duôi, vì vô thường không cho 

phép kẻ lười biếng, có thể tiến hóa. (Theo Theragàthà số 674-688). 
 

Một lần nọ, Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như theo lời yêu cầu, đã 

thuyết pháp cho vua trời Đế Thích (Sakka) nghe. Khi bài pháp chấm 

dứt, Đế Thích tỏ ra vui mừng khôn tả, và Đế Thích tán dương rằng, 

«Nghe những giáo lý của Ngài nói, tôi có cảm tưởng mình được nghe 

chính Đức Phật thuyết». 
 

Trưởng lão Vaṅgisa, một đệ tử ưu tú khác của đức Phật cũng đã từng 

tán dương đức hạnh của Thánh tăng A-Nhã Kiều-Trần-Như (Añña 

Kondañña), một cách long trọng, trước sự chứng minh của Thế Tôn, 

rằng “Sa-Môn A-Nhã Kiều-Trần-Như tuy là bậc lão thành, lớn tuổi 

nhất trong giáo hội, nhưng Ngài lại là một Sa-môn giản dị và khiêm 

nhượng nhất”. (Theo Thag. V.673; Thag.ii.3). 
 

Tiền kiếp. 
 

Vào thời đức Phật Pudumuttara, tiền thân Kiều-Trần-Như (Kondañña) 

sinh làm một người giàu có, đầy thiện tâm. Và tương tự như các 

trường hợp của những đại tông đồ khác, mà chúng ta từng đọc qua, 

tiền thân Kiều-Trần-Như, khi chứng kiến đức Phật quá khứ giao cho 

một đệ tử ưu tú, vai trò “tăng trưởng”, để hướng đẫn huynh đệ trong 

cộng đồng phạm hạnh, thì tiền thân “ông” liền cảm thấy ấn tượng, bèn 

phát nguyện rằng, trong tương lai «mình sẽ làm sao đóng được vai trò 

huynh trưởng như thế».  
 

Sau đó tiền thân A-Nhã Kiều-Trần-Như đã bắt đầu làm rất nhiều việc 

lành, nhất là xây cất tịnh thất cho tăng chúng, hay tạo bảo tháp thờ xá 

lợi Thánh nhân. Khi mạng chung, tiền thân Añña Kondañña đã tái 

sinh vào thiên cảnh, hưởng phước rất lâu và rất nhiều. 
 

Vào thời đức Phật Tỳ-Bà-Thi (Vipassi), tiền thân A-Nhã Kiều-Trần-

Như sinh làm một gia chủ giàu có khác, tên là Mahàkàla. Ông đã hoan 

hỷ cúng dường tứ vật dụng đến đức Phật rất nhiều lần, đặc biệt là 

những hoa trái tốt tươi, mà ông thu hoạch được từ «nông viên» rộng 

lớn của ông. (Theo ThagA.ii.1; DhA.i.80). 
 

Còn theo kinh Apadàna (i.48f; The Divy 430) ghi, thì một kỳ duyên 

khác, A-Nhã Kiều-Trần-Như (Añña Kondañña), cũng vào thời đức 



 9 

Phật Pudumattara, đã cúng dường bữa ăn đầu tiên đến đức Phật, sau 

khi Ngài vừa chứng đắc quả vị Toàn Giác. 
 

Nói về thân tộc, thì trưởng lão Punna Mantàniputta là cháu kêu Ngài 

A-Nhã Kiều-Trần-Như bằng cậu, vì mẹ của Punna Mantàniputta là chị 

của Ngài A-Nhã Kiều-Trần-Như. Và chính Ngài đã làm phép xuất ga, 

tế độ cho tỳ khưu Punna Mantàniputta. 

 
___________________________ 

 

 
 

 

 
 

2 
 

Thánh tăng BHADDIYA. 
 

(Người thứ hai trong nhóm Kiều-Trần-Như). 
 

Đây là vị Thánh tăng đắc quả A-Na-Hàm (Ànàgàmi), sau khi nghe 

đức Phật thuyết hai bài pháp đầu tiên, là “Chuyển Pháp Luân” 

(Dhammacakkappavattana) và “Vô Ngã Tướng” (Anattalakkhaṇa), 

cùng với các huynh đệ, tại vườn Lộc Giả (Isipatana Migadàya).  
 

A-Na-Hàm là “phẩm tính thanh khiết” của một Thánh Nhân. Theo đó, 

nếu sau khi đắc quả mà thân hoại mạng chung, thì “giác linh” của 

Thánh Nhân sẽ sinh lên cõi tịnh thiên. Rồi “Ngài” hành đạo tiếp tục 

trong cảnh ấy, cho đến khi viên tròn Ba-La-Mật (Paramità), để nhập 

diệt, và giải thoát, chứ Ngài không tái đọa xuống trần gian, làm nguời 

nữa. Danh từ phiên âm “A-Na-Hàm”, vốn đến từ tiếng Pàlì 

“Ànàgàmi” có nghĩa là Bất-Lai, hay không trở lại cõi dưới. 
 

Kinh điển cũng ghi rõ, nếu công phu “Ba-La-Mật” (hay Paramità) của 

Thánh A-Na-Hàm (Ánàgàmi) vừa viên tròn, khi kiếp người Ngài 

chấm dứt, thì Ngài tái sinh lên cõi “Tịnh Thiên Aviha” giờ phút nào, 



 10 

cũng giờ phút ấy Ngài đắc quả A-La-Hán (Arahatta). Và hết tuổi thọ ở 

đó, Ngài nhập Niết-Bàn, dứt sinh tử luân hồi trong tam giới. (Theo 

S.i.35, 60; ThigA.222..etc…) 
 

 (Chú ý : Xin đừng lẫn lộn Thánh tăng Bhaddiya nầy, thuộc nhóm 5 vị 

Kiều-Trần-Như, với Sa-môn Bhaddiya, anh em thúc bá của Ngài A-

Nậu-Lâu-Đà (Anuruddha), sắp thuật trong tập nầy. Sự trùng tên nhiều 

khi có thể gây ra lầm lẫn !  
 

 Rất tiếc, chúng tôi không tìm được nhiều tài liệu, để trình bày đầy đủ 

hơn về sử tích Ngài Bhaddiya thuộc nhóm Kiều-Trần-Như. 
 

______________________ 
 

 

 
 

 
 

3 
 

Thánh tăng VAPPA. 
 

 

Trưởng lão Vappa (Vappa Thera) cũng là một trong năm vị, thuộc 

nhóm khổ hạnh Kiều-Trần-Như, trước từng tu khắc khổ, tinh tấn hành 

xác với đạo sĩ Gotama (Cồ Đàm). Thân sinh Ngài Vappa tên là 

Vàsettha, một người Bà-La-Môn danh tiếng, sống trong vương thành 

Ca-Tỳ-La-Vệ (Kapilavatthu). 
 

Khi nhà tiên tri trứ danh A-Tư-Đà (Asita) báo tin cho những bạn hữu 

“thông thái” biết rằng, Thái tử Sĩ-Đạt-Ta (Siddhatta) đã ly gia cắt ái, 

rời khỏi cung điện, sống đời đạo sĩ, và sẽ thành Phật, Vappa cùng bốn 

giáo sĩ Bà-La-Môn khác, cầm đầu bỡi Kiều-Trần-Như (Kondañña), 

liền noi gương, lên đường tìm nơi ẩn dật. 
 

Sau đó, Vappa đã vầy đoàn, cùng hành đạo khổ hạnh với Bồ-Tát Cồ 

Đàm, suốt sáu năm trường, không ăn không uống, dù cho chỉ với mức 

độ cần thiết nhất, để cho tinh thần được minh mẫn, cũng không làm. 



 11 

Và ông đã hoàn toàn thất vọng, khi thấy Thái tử Sĩ-Đạt-Ta Cồ-Đàm, 

chấm dứt con đường cực đoan, quay qua trung đạo. Vappa và bốn đạo 

sĩ khổ hạnh kia liền rời bỏ Bồ-Tát Sĩ-Đạt-Ta, đi về hướng rừng Lộc 

Giả, để tiếp tục pháp môn khắc khổ bế tắc, nghĩ rằng “mình chịu nổi 

hành xác đến kiệt quệ, tức là đạt thánh quả”. (!?) 
 

Cần biết rằng “sẵn sàng khổ hạnh là một sự can đãm hiếm có”, nhưng 

“sự can đãm hiếm có ấy còn cao cả hơn nhiều, nơi một người đầy đủ 

chí khí Ba-La-Mật, khi đối diện với bế tắc, dám bình tĩnh hướng về 

một đạo lộ mới, dứt khoát buông bỏ bao nhiêu công lao mà mình đã 

lầm lạc tạo dựng, do thực tế chỉ thấy hiện tại gặt hái cái hư danh vô 

địch hành xác, và càng ngày càng cách xa ánh sáng giải thoát. Khi xét 

lại, hành giả tự biết mình bị bế tắt, nhưng vẫn tiếp tục, là ôm cứng cái 

vô minh, chủ quan mơ ước, một loại thành kiến nguy hiểm”.  
 

–Nhưng rất tiếc, nhất thời nhóm khổ hạnh Kiều-Trần-Như (Kondañña) 

đã không ý thức điều ấy ! 
 

Do đó, sự quay lại để tế độ “cựu đồng đạo” của đức Phật Cồ-Đàm 

(Buddha Gotama), quả thật mang một ý nghĩa từ bi vô lượng. Từ bi vô 

lượng ở đấy ám chỉ sự không bỏ rơi những con người có chí khí, và  

can đãm. Còn chí khí và can đãm theo Phật giáo chính là Nguyện 

Lực Ba-La-Mật (Adiṭṭhana pàramì) từ tiền kiếp. –Riêng cái gọi là 

“duyên lành trong hiện tại” phải chăng cũng chỉ là đáo lai chu kỳ phải 

gặp nhau, của những sinh linh sáng suốt, có trình độ đạo hạnh lẫn 

nguyện lực tương quan ? 
 

“Đáp số” chứng minh của hai vấn đề nói trên, là những diễn tiến, sau 

khi gặp lại các “cựu đồng đạo” tại rừng Lộc-Giả. Ngày thứ nhất Phật 

nói kinh Chuyển Pháp Luân (Dhammacakka Pavattana Sutta), thì hôm 

sau, Vappa chứng quả nhập lưu Tu Đà Hườn (Sotàpanna). Và vào 

ngày thứ ba Phật nói kinh Vô Ngã Tướng (Anattalakkhaṇa Sutta), thì 

khi bài kinh ấy chấm dứt, Vappa và những người bạn khổ hạnh đều 

đắc quả A-La-Hán (Arahatta), diệt tận tham sân si, phiền não. (Theo 

AA.i.84). và (Patipadadivase, says ThagA. “loc.infra” and MA.i.390). 
 

Qua một số kinh điển khác, thì trong quá khứ tiền thân Vappa đã tạo 

rất nhiều thiện nghiệp, và được tái sinh làm vua 16 lần. Trong số đó, 

một lần tiền thân ông đã có tên là Mahà Dundubhi. 
 



 12 

Nghĩa là, kể từ nguyện lực đầu tiên, mà tiền thân Vappa dốc lòng thực 

hiện, vào thời đức Phật Pudumuttara, đến nay đã trải qua không biết 

bao nhiêu chu kỳ sinh diệt. Và giờ đây nguyện lực đó phải viên tròn. 
 

 

 ___________ 
 

 

 

 
 

 

4 
 

Thánh tăng MAHÀNÀMA. 
 

Thánh tăng Mahànàma Thera cũng là một trong năm vị thuộc nhóm 

khổ hạnh Kiều-Trần-Như (Pañcavaggiya Kondañña). Sau khi nghe 

Phật nói kinh Chuyển Pháp Luân (Dhammacakkapavattanasutta), tại 

vườn Lộc Giả (Isipatana Migadàya), nơi Mahànàma và các đồng đạo 

khắc khổ ẩn tu, thì chẳng bao lâu ông đắc quả Tu-Đà-Hườn 

(Sotàpanna). Và vào ngày thứ ba, khi nghe Phật vùa thuyết xong bài 

pháp thứ hai, tên là Vô Ngã Tướng (Anattalakkhaṇasutta), thì 

Mahànàma đắc quả A-La-Hán (Arahatta).(Theo AA .i.84; MA.i.390). 
 

Nhưng đáng tiếc, thuật sự liên quan đến sử tích của Ngài xem ra rất ít. 

Trong kinh, chúng tôi chỉ tìm thấy một đoạn nói rằng, sau khi chuyển 

hóa theo Phật, một lần nọ Thánh tăng Mahànàma xuất hiện và khất 

thực tại vùng Macchikàsanda. Một đệ tử tại gia mới qui y Phật Pháp 

(tên là Cittagahapati) đã trông thấy Sa-môn Mahànàma. Cư sĩ nầy liền 

cung kính cúng dường thực phẩm bậc phạm hạnh. Sau đó, ông được 

nghe Ngài thuyết một bài pháp, thì vô cùng hoan hỷ. Cittagahapati đã 



 13 

phát tâm dâng cho Ngài ngôi vườn Ambàtakavaṇa, để làm một đại tu 

viện của Phật giáo. (Theo DhA.ii.74). 
 

_________ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

5 
 

 

Thánh tăng ASSAJI. 
 

 

Ngài Assaji trước kki giác ngộ, đắc quả giải thoát, là đạo sĩ trẻ nhất 

trong nhóm năm vị khổ hạnh Kiều-Trần-Như (Pañcavaggiya 

Kondañña), ẩn tu tại rừng Lộc Giả (Isipatana Migadàya).  
 

Sau khi đắc đạo Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác (Anuttaraṃ 

Sammàsambodhiṃ) dưới tàng cây Bồ-Đề, đức Phật đã tìm đến “thăm” 

hai vị “thầy” đầu tiên, lúc Ngài còn là đạo sĩ, nhưng hai vị nầy đã qua 

đời. Phật tiếp theo nghĩ đến những “bạn” đồng tu khổ hạnh, nên Ngài 

đến rừng Lộc Giả (Isipatana Migadàya), để tế độ họ.  
 

Và khi Phật thuyết xong bài pháp đầu tiên, tên “Chuyển Pháp Luân” 

(Dhammacakkappavattana Sutta), thì trong số 5 người, Assaji là người 

được “khai thị” (mở tuệ nhãn) sau cùng, chứng đắc sự thật.  
 

Rồi thời gian Phật lưu lại Lộc Giả lâm để nói Pháp, nhóm Kiều Trần 

Như. đã “noi gương” trung đạo của Phật. Mỗi ngày họ luân phiên đi 

khất thực, để nuôi mạng chân chánh bình thường, và cúng dường đến 

đức Phật. Hễ ba vị Kondañña, Bhaddiya, và Vappa mang bác đi hóa 

độ nhân sinh, thì Mahànàma và Assaji ở nhà làm phận sự chung tại 



 14 

chỗ, và nhân tiện nghe đức Phật giảng pháp thêm. Vì hai vị nầy tương 

đối chậm hiểu những điều sâu sắc hơn ba vị kia. (Theo Vin.i.13). 
 

Tuy nhiên, Assaji cũng đắc quả Tu Đà Hườn (Sotàpanna, “thất lai”) 

vào ngày thứ hai, sau khi “thấm nhiễm” bài Pháp “Chuyển Pháp 

Luân” (Theo AA.i.84). Và ông cũng đắc quả A-La-Hán (Arahatta) 

cùng với bốn huynh đệ, lúc đức Phật thuyết xong bài pháp tiếp theo, 

tên là “Vô-Ngã-Tướng” (Anattalakkhanasutta). (Theo Vin.i.14, J.i.82). 
 

Tưởng cũng nên nhắc lại rằng, chính Thánh tăng Assaji là “đầu mối” 

hướng dẫn đôi bạn lỗi lạc Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) và Mục-Kiền-Liên 

(Mahà Moggallàna) đến với đức Phật. Ngài Assaji đã xuất hiện đúng 

lúc, khi Xá Lợi Phất, một trong hai người nầy, (đã ước hẹn cùng đi tìm 

chân lý giải thoát, rồi thông tin cho nhau), đang “lang thang” trên 

đường, trong vùng Vương Xá thành (Ràjagaha). 
 

Hôm ấy, Xá-Lợi-Phất có ý định đi tìm những “đạo sĩ du phương giảng 

thuyết” (Pabbajika), để luận bàn vể triết học tâm linh, hy vọng may ra 

có thể khám phá được những giáo lý mới lạ, thì ngẫu nhiên ông gặp 

Thánh tăng Assaji chậm rải, trang nghiêm bước đi….khất thực.  
 

Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) liền quan sát, thấy Sa-môn Assaji phong thái 

vô cùng an vui, thanh tịnh. Ông hoàn toàn kinh cảm, và lập tức theo 

chân vị Thánh Nhân. Xá-Lợi-Phất chờ cho Ngài Assaji khất thực 

xong, tìm chỗ độ ngọ. thì ông vội vàng tiến lên ra mắt. Rồi Xá-Lợi-

Phất vui vẻ phục vụ Ngài, với cung cách một học trò đối với ông thầy. 
 

Sau khi chào kính, trải chỗ ngồi và chờ Ngài thọ thực xong để dâng 

nước, lời nói “cầu đạo” đầu tiên, mà Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) đã thốt 

đến Assaji là : “Thưa Ngài, tư cách của Ngài quả thật rất thanh tịnh. 

Vậy Ngài đã tu theo pháp môn gì, và bổn sư của Ngài là ai ?”.  
 

Nhưng Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) chỉ nhận lại một lời đáp ngắn gọn : 

“Bần tăng mới nhập môn, chưa nắm vững giáo lý cao siêu ấy”. 
 

Xá Lợi Phất liền chân thành nói tiếp : 

“-Cầu Ngài ban cho tôi một vài câu thôi.  

Dù ít, nhưng chánh pháp bao giờ cũng vô cùng quí giá !” 
 

Bần tăng xin lập lại những gì bổn sư đã dạy : 
 

“Ye dhammà hetuppabhàvà, 



 15 

Tesaṃ hetuṃ Tathàgato àha, 

Tesañca yo nirodho ca, 

Evaŋ vàdì mahà samano”. 
 

Tạm dịch : 
 

“Mọi pháp hành đều có nhân duyên.  

Đức Thế Tôn đã chỉ ra nhân duyên ấy.  

Và Ngài cũng dạy phương pháp để hóa giải.  

Đó là giáo lý của một Bậc Giải Thoát”. 
 

Xá-Lợi-Phất chỉ nghe mấy câu đó, thì tâm tư bừng sáng, như cái chụp 

vừa lấy khỏi ngọn đèn, như vầng mây vừa tan mất giữa bầu trời. Ông 

chợt giác ngộ chân lý, và đắc quả nhập lưu (tiến tới giải thoát), trước 

tiên là tiêu trừ những phiền não thô lậu. Tiếp theo, ông liền nhờ Thánh 

tăng Assaji nói rõ chỗ ngụ của đức Phật, để về thông báo cho bạn 

mình, là Mục-Kiền-Liên biết, và cùng nhau tìm đến đức Phật. (Theo 

Vin.i.39ff và DhA.i.75ff). Thế là Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) và Đại Mục-

Kiền-Liên (Mahà Moggallàna) trở thành đệ tử của Đấng Toàn Giác. 
 

Xem ra sau nầy, Xá-Lợi-Phất lẫn Mục-Kiền-Liên đã tôn thờ đức Phật 

làm thượng sư, và trở thành “Đại Tông Đồ” trong Phật giáo, thì 

“duyên phận cao thượng” ấy, nếu không phải bắt nguồn từ sự gặp gở 

đầu tiên của hai vị với Ngài Assaji, thì không thể qui vào một nguyên 

do nào khác.  
 

(Mời qúi độc giả hãy vào website tue lac.net xem thêm hai cuốn 

“Cuộc đời Ngài Xá-Lợi-Phất”, và “Lịch sử Đức Mục-Kiền-Liên”, 

cùng một soạn giả, để biết các chi tiết khác). 
 

Kinh điển còn ghi rằng, kể từ đó mặc dù đã được Phật ban cho vai trò 

“Tăng Trưởng”, Xá-Lợi-Phất tuy có bổn sư là đức Phật, nhưng hằng 

ngày ông vẫn nhớ lần “gặp gỡ” đầu tiên quí báu ấy, nên trong tâm vẫn 

xem Thánh Tăng Assaji như thầy. Hằng ngày, hễ ông biết Ngài Assaji 

ở đâu, thì ông quay về hướng ấy, để lễ bái.  
 

Trường hợp Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) không biết rõ Ngài Assaji có mặt 

chỗ nào, thì ông lễ bái tất cả các phương hướng, với ý nghĩ, để tưởng 

nhớ ơn Ngài Assaji. (Theo DhA.iv.150-1). 
 

Ngoài ra, tại thành phố Tỳ-Xá-Li (Vaisali), một hôm Thánh tăng 

Assaji đang đi khất thực, thì Nigaṅtha Saccaka, một “đạo sĩ du 



 16 

phương”, người luôn luôn đi tìm “đối tượng” để biểu dương tài tranh 

luận. Ông nầy biết Sa-môn Assaji thuộc nhóm Lộc Giả Kiều-Trần-

Như, đã trở thành Đại-Thanh-Văn (Nàtaññatara Sàvaka) của Phật Cồ-

Đàm. Nên ông chờ Ngài đi tới, để chận đường chất vấn.  
 

Sa-Môn Assaji liền thuyết lại tóm tắc nội dung kinh Vô Ngã Tướng 

(Anattalakkhana Sutta), mà ông đã thấm nhiễm từ đức Phật, đến đối 

tượng. Đạo sĩ Nigaṅtha Saccaka, sau khi nghe kinh Vô Ngã Tướng ấy, 

liền làm thinh, tránh ra để Sa-môn Assaji tiếp tục khất thực. Trong 

thâm tâm, ông quyết định tìm đến, tranh luận thẳng với đức Phật.  
 

Sau đó ông dẫn một đoàn tùy tùng khá đông, vốn là người địa phương 

(Licchavics) “ủng hộ” ông, đến xem ông chất vấn đức Phật. Đây chính 

là lý do Phật thuyết kinh Cula Saccaka, để thù thắng những bắt bẻ 

của Nigaṅtha Saccaka. (Theo M.i.227ff).  
 

Sách chú giải kinh ấy (MA.i.452) ghi lại rằng, Ngài Assaji về sau đã 

hiểu sâu xa hơn, ngưỡng mộ, bắt chước và áp dụng phương pháp 

“minh luận” của đức Phật, để hóa giải những cách chất vấn đầy thâm 

ý tranh đua, của đạo sĩ Nigaṅtha Saccaka, lẫn ngoại đạo. 
 

Tập-Bô-Kinh, số S.iii.124ff, có đoạn thuật lại lần đức Phật đến thăm 

tỳ khưu Assaji, khi vị đệ tử nầy đau nặng, nằm liệt trên giường, tại 

chùa Ca-Diếp (Kassapàràma). gần Vương Xá thành (Ràjagaha). Thấy 

Phật đến thăm, Assaji đã bạch với Phật rằng, ông vì hô hấp rất khó 

khăn, nên không thể nhập định được. Và do đó, tinh thần của ông 

không thể thăng bằng, để duy trì thiền pháp. Đức Phật liền an ủi đệ tử, 

và khuyến khích ông hãy quán tưởng về hai pháp vô thường (Aniccà) 

và vô ngã (Anatta). Ông liền làm theo lời Phật dạy, và khỏi bệnh. 
 

Chú ý : Trong nhóm “Lục sư du phương tranh luận” tiếng Phạn gọi 

là “Chabbaggiya”, cũng có 2 đạo sĩ, tên là Assaji Punabbasukà, và 

Assaji Punassasu. Một lần nữa, đó chỉ là hai người trùng tên. Chúng 

tôi xin ghi ra đây, để quí vị trong khi đọc những sách khác, nếu quí vị 

thấy 2 tên Assaji ấy, thì sẽ không nhầm lẫn. 

 
 

_____________________ 

 
 

 
 

 



 17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

6 
 

Thánh Tăng BHADDIYA 
(Em họ của đức Phật). 

 

Thánh Tăng Bhaddiya là một cựu hoàng thân, anh em chú bác ruột với 

đức Phật. Ngay sau khi xuất gia, cựu vương tử Bhaddiaya thường 

được tăng chúng “gọi thân thiện” là “Bhaddiya thera”. Chữ “Thera” 

nghĩa đen là trưởng thượng, hay lão thành. Nhưng ở đây, nó biểu lộ sự 

“nể nang” giai cấp xã hội thuở bấy giờ, hơn là ám chỉ lòng tôn kính do 

thâm niên trong Phật giáo. Tỳ khưu Bhaddiya là một sa-môn, nguồn 

gốc xuất thân từ giai cấp quí tộc Uccakulikànaṃ, một nhánh của 

vương hệ Thích-Ca (Sakya).  
 

Theo kinh sách, thì Tên thật của Bhaddiya là Kàligodhàputta. Ông vốn 

thuộc “giòng thứ hai” gia phả Thích-Ca (Sakya), kế nghiệp ngôi vua, 

sau nhánh “đích tôn” của vua Tịnh Phạn (Suddhodana). Ông là “tiểu 

công tước” có thế lực, trị vì một địa phận sung túc, gần vương thành 

Ca-Tỳ-La-Vệ (Kapilavatthu).  
 

Khi đi tu, Kaligodhàputta xuất gia và thọ giới tại một tu viện, nằm 

trong vườn xoài Anupiya, cùng lúc với A-Nậu-Lâu-Đà (hay A-Na-

Luật, Anuruddha), và một số vương tôn Thích-Ca khác. 



 18 

 

Sau một thời gian tinh tấn hành đạo, tỳ khưu Bhaddiya đã đắc quả A-

La-Hán (Arahatta). Với thánh tâm luôn luôn tự tại, nhiều lúc “chiêm 

nghiệm” sự tịnh lạc giải thoát, trong tịnh thất, hoặc dưới một tàng cây, 

hay tại một nơi thanh vắng, Thánh tăng Bhaddiya thường cảm hứng, 

ứng khẩu thốt lên rằng : 
 

“Aho sukhaṃ, aho sukhaṃ”. 

-Nghĩa là : 

“Hạnh phúc vô thượng, hạnh phúc vô thượng”. 
 

Chuyện ấy được thuật lại cho đức Phật nghe, Phật bèn gọi Bhaddiya 

đến và hỏi nguyên do, thì được Sa-môn Bhaddiya trả lời :  
 

“Khi còn là vương tử, trị vì trên địa phận riêng của mình, đệ tử dù 

được tùy tùng bảo vệ nghiêm nhặt, nhưng tinh thần đệ tử vẫn luôn 

luôn bất an, căng thẳng. Và hiện tại làm sa-môn, buông bỏ tất cả, đệ 

tử cảm thấy thực sự tự do, thực sự an lạc, không còn một chút nhỏ lẫn  

to lo sợ nào, nên đệ tử đã thốt ra những lời ấy”.  
 

-Nhân đó, đức Phật liền thuyết Trúc Sinh Truyện “Sống Trong Hạnh 

Phúc” (Sukhavihàrì jàtaka). (Theo ref. Thag.vss.842-65; UdA.i.10; 

Vir. i.183f; j.i.140). 
 

Thánh tăng Bhaddiya tuy hiện tại là công tử, con trai của nữ hoàng 

thân Kàligodhà, vị Niên Trưởng của giòng họ Thích-Ca (Sakyan). 

Nhưng trong vòng 500 kiếp trước, ông đã từng nhiều lần làm vua, nên 

kiếp nầy Bhaddiya dù chỉ là vương tử, ông vẫn tỏ ra nổi bật hơn 

những người quí tộc khác.  
 

Nguyện vọng ông muốn trở thành bậc “thinh văn độc đáo” như thế, 

không phải chỉ mới đây, mà nó đã thành hình từ thời đức Phật 

Pudumuttara trong quá khứ. Thuở ấy, ông sinh vào một gia đình rất 

giàu có, và cả đời chỉ biết giúp người, làm phước, nhất là thường 

xuyên cúng dường bốn món vật dụng đến đức Phật, và hộ trì những 

bậc phạm hạnh. 
 

Còn trong thời gian rất dài, nằm giữa hai giáo lý của Phật Ca-Diếp 

(Kassapa Buddha)) và Phật Thích-Ca Cồ-Đàm (Sakya Gotama 

Buddha), thì tiền thân Bhaddiya đã từng tái sinh làm một nam cư sĩ, 

tu hành tinh tấn tại gia, ở Ba-La-Nại (Varanasi, Benares). Khi nam cư 

sĩ nầy biết có một số các vị Độc Giác (Pacceka Buddhas) thường dùng 



 19 

ngọ (ăn cơm trưa) trên bờ sông Hằng (Gaṅga), ông liền đem đặt 

những tảng đá bằng phẳng và sạch sẽ cho các Ngài ngồi thọ thực. Do 

phước báu ấy, kiếp kế tiếp tiền thân Bhaddhiya sinh làm vua, ngai 

vàng của ông đã rất vững chắc.  
 

Và kiếp chót, lúc Bhaddiya còn là tiểu vương của một địa phận, như 

vừa nói trên, viên tướng cận vệ, tên Sona Potiriyaputta, đã rất trung 

thành, sống chết với ông. Sau nầy người tâm phúc ấy cũng noi gương 

chủ nhân, xuất gia tu Phật, và được giải thoát. 
 

Từ bé đến lớn, và trước khi đi tu, Bhaddiya là bạn rất thân của 

Anuruddha (A-Nậu-Lâu-Đà, hay A-Na-Luật). Khi Anuruddha xin mẹ 

cho phép xuất gia, thì bà không tán thành lắm. Bà đã nêu điều kiện, bà 

sẽ đồng ý nếu công tử Bhaddhiya cũng làm như vậy. Mẫu thân 

Anuruddha biết rõ vương tử Bhaddiya khó rời bỏ địa vị của mình. Và 

với điều kiện khó khăn đó, bà hy vọng giữ Anuruddha lại. Nhưng bà 

nào ngờ Anuruddha có khả năng thuyết phục được Bhaddiya !? 
 

Kinh điển thuộc tạng luật có ghi rõ, thời gian Tỳ khưu Bhddiya đắc 

quả A-La-Hán giải thoát, là trong mùa nhập hạ đầu tiên, sau khi xuất 

gia, sống thanh tịnh giữa hàng tứ chúng. (Theo Vin.ii 182f). 
 

_______________ 

 
 

 

 
 

 



 20 

 
 

 

7 
 

 

Thánh tăng MAHÀ KACCANA  
(Ma-Ha Ca-Chiên-Diên),  

 

(Vị Thánh nhân trước từng là Đại Thần Học Sĩ).  
 

  

Tại thị trấn Ujjena, thuộc kinh đô Avanti (cổ Ấn-Độ), ngày xưa có 

một đôi vợ chồng bà-la-môn họ Kaccana, tên ông là Tiritavaccha và 

tên bà là Candima. Vì họ tộc Kaccana là họ tộc lâu đời ở đó, được 

trọng vọng nhất trong giai cấp bà-la-môn, nên giòng dõi Kaccana đã 

rất nổi tiếng, và được mọi người tôn kính. 
 

Vợ chồng ấy có một đứa con trai, tên là Kañcana, nghĩa là người có 

màu da đẹp như vàng. Kañcana lão thông kinh sử Vệ-Đà của đạo Bà-

La-Môn (Brahma Vedas), nên khi chàng thanh niên đến tuổi trưởng 

thành, thì được phong tước «Học Sĩ Đại Thần», làm việc trong triều. 
 

Nhà vua có biệt danh là Candapajjota, tạm dịch «Nguyệt Đăng». Vì 

tính khí của ông tuy sáng suốt, nhiệt thành, nhưng ông rất nóng nảy và 

cương trực, nên nhà vua mới mang «biệt danh» như thế.  
 

Khi nhà vua hay tin có đức Phật đã xuất hiện ban bố giáo pháp trên 

đời, ông lập tức muốn diện kiến đấng Toàn Giác. Vua liền ra lệnh cho 

quan «Đại Học Sĩ» đi thỉnh Phật về kinh đô. Quan Đại Học Kañcana 

bèn tâu với nhà vua rằng, «Ông tình nguyên thỉnh Phật, nếu hoàng 

thượng cho phép ông xuất gia làm một nhà sư».  
 

Vua Candapajjota liền chấp thuận, và cho phép Kañcana lập phái đoàn 

hoàng gia đi thỉnh Phật. Kañcana bèn mời thêm bảy quan đại thần 

khác của triều đình, cùng rời kinh đô Avanti, lên đường đến thành Xá-

Vệ (Sàvatthì), nơi đức Phật đang có mặt.  
 

Sau khi đến nơi, được nghe liên tục mấy bài pháp Phật thuyết, cả tám 

vị đại thần đều thấm nhuần giáo lý. Họ đem ra thực hành ngay, và 



 21 

chẳng bao lâu, tâm ngưỡng mộ phạm hạnh, đã chuyển tánh, giúp họ 

giác ngộ, đắc quả A-La-Hán (Arahatta), với trí tuệ «Tứ Phần Vô Ngại 

Giải» (Catu Paṭisambhidà magga). Đoạn tất cả đều cầu xin Phật cho 

phép họ được thụ giới Sa-Môn tỳ-khưu (Upasampadà).  
 

Từ đó Kañcana có pháp danh là Kaccana. Tỳ-khưu Kaccana với trách 

nhiệm thỉnh Phật đi một chuyến đến quê hương của ông, nên ông đã 

mô tả phong cảnh thanh tịnh, xinh đẹp của kinh đô Ujjeni cho đức 

Phật nghe, và thỉnh Ngài đến viếng xứ Avanti. Đức Phật dùng tha tâm 

thông biết rằng, «Tỳ khưu Kaccana có đủ khả năng tiếp độ nhà vua, 

triều thân, và dân chúng Ujjena», nên Ngài bảo Kaccana và các tân đệ 

tử, là những cựu đại thần ấy, hãy trở về Avanti trước…. 
 

Trên đường quay về, tám vị tân tỳ khưu dừng chân nghĩ đêm tại một 

thành phố, tên là Talapanali. Ở đó có hai cô gái rất xinh đẹp, một 

người giàu có, nhưng bị bệnh đặc biệt, đã rụng hết tóc, người kia thì 

mồ côi, nghèo khổ, nhưng mỹ miều vượt bực. Thiếu nữ thứ hai nầy 

phải nương tựa nơi «bà giáo giữ trẻ», đã nuôi dưỡng nàng từ tấm bé. 

Cô gái mồ côi, nghèo và xinh đẹp ấy luôn luôn thèm khát đời sống 

trưởng giả, và âm thầm ganh tị với cô gái «đầu trọc» nhà giàu. Nên 

khi cô nhà giàu đề nghị mua mái tóc đẹp của nàng, với một giá rất 

đắc, để làm bộ tóc giả, thị bị nàng từ chối. 
 

Ngày nọ, cô gái nghèo nhìn thấy tám vị tỳ khưu khất thực, với vẻ mặt 

vô cùng trang nghiêm thanh tịnh….thì kinh cảm, và lòng cô chợt 

muốn cúng dường thực phẩm. Nhưng cô không có tiền để thực hiện, 

nên cô liền nảy ý nghĩ cắt mái tóc đẹp, đem bán cho cô gái nhà giàu.  
 

Có phương tiện rồi, cô liền đi mua những vật liệu tốt, để chế tạo 

những món ăn ngon, dâng đến tám vị sa-môn. Thiện tâm và ý muốn 

làm phước của cô gái nghéo rất mạnh, đã chiến thắng tính ích kỷ và 

ganh tị dễ dàng, khiến cho cô thực hiện được một việc lành quan 

trọng. Do quả phước ấy, và kỳ diệu thay, sau khi cúng dường thực 

phẩm đến các thánh nhân xong, tóc cô đã tự nhiên đã mọc dài như cũ. 
 

Khi Kaccana về đến kinh đô Avanti, thuật lên nhà vua câu chuyện kỳ 

lạ đó. Nhà vua rất ngạc nhiên và cảm kích, rồi nhà vua ra lệnh cho 

triều thần, rước ngay cô gái «có phúc đức nhãn tiền» ấy về cung, để 

phong làm hoàng hậu. Từ đó, đức vua Candapajjota đã rất tin tưởng 

quốc sư Kaccana. Và xứ Avanti đã trải qua một thời gian dài, cả vua 



 22 

chúa lẫn triều thần, và dân chúng đều ái mộ Phật giáo. Nhiều người 

cũng đã xuất gia tu hành, sống đời sống phạm hạnh cao thượng.  
 

Riêng hoàng hậu là người trong tâm luôn luôn tri ân tám vị sa môn 

trưởng lão, vì nhờ cúng dường thực phẩm đến họ, mà bà đã được «đổi 

đời», từ một cô gái nghèo nàn, trở thành một hoàng hậu đầy quyền thế 

và có nhiều của cải. Hoàng hậu đã cho lập ra một «Đại Công Viên 

trồng toàn trúc vàng xinh đẹp», trong đó xây nhiều tu viện và tịnh cốc, 

dâng đến đức Phật và cộng đồng Tăng Chúng (Saṅgha). 
 

Theo kinh điển ghi lại, thì đức Phật ngày xưa đã dùng hai phương 

pháp để hướng đạo chư đệ tử. Phật thường khởi đầu bằng một câu kệ 

ngắn. Tiếp theo, Ngài khai triển đề tài ấy, một cách rộng rãi, với 

những ví dụ cụ thể, hay những câu chuyện chứng minh, để đưa thính 

giả vào phần nội dung, cốt lõi của đề tài. Sau cùng Ngài đúc kết nội 

dung một cách gọn gàng, trong sáng, và làm bộc lộ ý nghĩa sâu xa, 

hay «pháp chỉ nam» của thông điệp giải thoát. 
 

Mặt khác, cũng có nhiều lần, Phật nêu ra một lời dạy ngắn, chứa đầy 

những nghĩa lý sâu xa, nhưng Ngài không giảng giải. Ngài cứ để yên 

như vậy cho thính chúng phải suy xét, và tìm ra cốt lõi lời Phật dạy. 

Mỗi đệ tử phải tự mình xác định ý nghĩa then chốt của nó. Nhất là xác 

định xuyên qua suy nghiệm, trong chánh kiến. 
 

Đệ tử nào có trình độ tâm linh sâu sắc, sẽ là người đối phó với sự 

«thách thức» đó một cách hăng hái. Vì nó làm cho kẻ ấy được vận 

dụng trí óc và giúp cho họ thăng tiến tinh thần. Nhưng cũng nhiều khi, 

người nghe là những Sa-Di (Samaṇera, hay tu sĩ mới nhập môn), 

không hiểu thấu ý nghĩa lời Phật dạy, thì những người ấy tất nhiên 

phải tìm Trưởng lão Kaccana, để nhờ giảng giải. 
 

Lúc bấy giờ Sa Môn Kaccana là người có thể làm việc ấy. Ngài khai 

triển những Phật ngôn, bằng cách trình bày làm sao, cho những «đối 

tượng» kém Phật học, trong cộng đồng tu sĩ, hiểu được giáo lý một 

cách dễ dàng, mà không phát sinh nghi ngờ, hoang mang,  hay bế tắc. 
 

Khi đức Phật nghe thuật lại cách giảng pháp của Sa-Môn Kaccana, 

Ngài liền tán dương khả năng phân tích và cung cách «sư phạm» của 

vị đại đệ tử, bằng câu xác nhận rằng, «Nếu Như Lai đứng trước yêu 

cầu như thế, thì Như Lai cũng trả lời giống như Kaccana vậy!».  
 



 23 

Phật còn tiếp «Bởi vì Kaccana đã đắc Tứ Phần Tuệ Phân Tích, nên 

ông luôn luôn nắm vững yếu pháp, để có thể xếp đặt, và đơn giản hóa 

cách trả lời như thế nào, cho người nghe, dù vì nghiệp lực kém thông 

minh đi nữa, cũng dễ hiểu». (Tứ Phần Tuệ Phân Tích có sách gọi là 

Vô Ngại Giải, Paṭisambhidàmagga). 
 

Sau cùng Phật tuyên bố, «Như Lai xác nhận tỳ khưu Kaccana là vị 

huynh trưởng của tăng chúng, có khả năng thuyết minh Phật ngôn 

(ngắn hay dài), một cách rõ ràng đến thính giả. Cách nói pháp của 

Kaccana khác hẳn và nổi bật, so với những đại đệ tử khác. Khả năng 

của ông quả đúng như danh hiệu mà người đời đã tặng cho ông». 
 

Tiền kiếp KACCANA. 
 

Trong tất cả những nỗi khổ, hay sự chịu đựng (Dukkha), của toàn thể 

chúng sinh, thì nỗi khổ «luân hồi, thăng đọa» (hay chịu đựng sinh 

tử) là nỗi khổ khắc nghiệt nhất. Và dựa trên những vòng luân hồi tái 

sinh ấy (tức là căn cứ vào tiền và hiện kiếp), mà giáo lý nhà Phật có 

thể mô tả tình trạng tiến hóa hay sa đọa của một sinh linh.  
 

Đó là lý do trong sử tích, của bất cứ một thánh nhân nào, theo Phật 

học, đều luôn luôn có một phần nói về nghiệp sống trước cho tình 

trạng bây giờ. Và dựa vào «ba yếu tố» nhân-duyên-quả của mỗi tiền 

kiếp đã qua, «nối lìền» quá khứ vào hiện tại, mà chúng ta mới có thể 

«thông giải» được những thắc mắc, rằng tại sao Phật tổ Thích-Ca 

Mâu-Ni (Buddha Sakya Muni), đã «ban bố» một số phẩm vị chuyên 

biệt nào đó, đến một số đại đệ tử nầy, mà Ngài không ban bố như thế 

đến một số những đại đệ tử kia. 
 

Nếu chúng ta không tin vào kết quả của những nguyện lực kiếp quá 

khứ ấy, chúng ta chắc chắn sẽ nghĩ lầm rằng, đức Phật vẫn còn sự 

«thiên vị», lúc tuyên bố  «ban thẩm quyền» cho một số đệ tử. –Do đó, 

dù muốn viết tóm tắt sử tích của Thánh tăng Mahà Kaccana đi nữa, 

chúng tôi cũng không tránh khỏi cái phần nói về tiền kiếp. 
 

Theo một số tài liệu, liên quan đến những kiếp quá khứ, thì đã rất 

nhiều «đại chu ký trái đất» trôi qua, vào thời Đức Phật Pudumuttara, 

tiền thân Kaccana một lần đã phát nguyên trở thành «trưởng tông đồ» 

của đức Phật Toàn Giác (Sammàsambuddha) trong tương lai.  
 



 24 

Kiếp ấy, tiền thân Kaccana sinh vào một gia đình rất giàu có. «Ông» 

hội đủ duyên lành được chứng kiến đức Phật Pudumuttara, ban phẩm 

vị «Sư Trưởng» cho một nam tỳ-khưu, bằng những kệ ngôn ngắn, rất 

có ý nghĩa. Khi nghe Phật nói kệ, tán dương các khả năng và đức hạnh 

của vị tỳ khưu đó, tiền thân Kaccana liền vô cùng kinh cảm, và phát 

nguyện muốn trở thành người đủ đức hạnh như thế.  
 

Từ đó về sau, tiền thân Kaccana đã không ngừng tinh tấn, sống đời cư 

sĩ phạm hạnh, tích cực làm sao cho viên tròn ba-la-mật (Pàramità), để 

trở thành vị đại tông đồ, trong giáo pháp của đức Phật tương lai.  
 

Tiền thân Kaccana cũng từng thỉnh Phật Pudumuttara và tăng đoàn về 

quê quán của mình, để làm phước cúng dường. Tiếp theo, «ông» còn 

xây dựng nhiều tịnh cốc, để làm chỗ cư ngụ cho tăng đoàn, sống đúng 

theo giáo lý giải thoát của  Phật Pudumuttara. Ngoài ra, ông cũng xây 

nhiều bảo tháp để an trí, tôn thờ Xá-Lợi nữa. 
 

Trong lễ hiến dâng các «thiện vật» nói trên, tiền thân Kaccana đã quì 

mọp trước chân đức Thế Tôn Pudumuttara, và Tăng Chúng, phát 

nguyện rằng, «Xin cho kiếp chót, gặp bậc Toàn Giác trong tương lai, 

đệ tử sẽ trở thành tông đồ rường cột của Ngài».  
 

Phật Pudumuttara nghe thế, lìền thọ ký và xác nhận : «Trong 100.000 

đại kiếp sau, con sẽ sinh vào một gia đình ba-la-môn giàu sang quyền 

quí, có tên là Kañcana. Và con sẽ là đại đệ tử uyên bác, lẫn hùng biện 

của đức Phật Cồ-Đàm tương lai ấy».  
 

Đức Phật Pudumuttara cũng tiên đoán tiếp, «quả phúc xây tịnh thất, 

bảo tháp, tự viện, và thường xuyên cúng dường bốn món vật dụng đến 

Thánh Nhân và phàm tăng kiếp nầy, khi mãn tuổi thọ, Kaccana sẽ 

được sinh làm chúa trời, hưởng phúc dài 30 «vũ trụ kiếp», trước khi 

giáng trần làm một vị vua hiền, tên là Pabhassara. Rồi để viên tròn 

ba-la-mật, con sẽ phải luân hồi hành thiện thêm một thời gian dài 

nữa, cho đến kiếp chót tái sinh vào gia đình Kañcana».  
 

Một số bản kinh cũng nói đến lý do tại sao Mahà Kaccana có màu da 

đẹp như vàng. Đó là là vào thời đức Phật Kassapa (Ca Diếp), tức là vị 

Phật quá khứ tiếp cận với Phật Thích-Ca Mâu-Ni, tiền thân Kaccana 

đã sinh làm một người giàu sang, có nhiều đức hạnh. Sau khi Đức 

Toàn Giác Kassapa (Ca-Diếp) nhập Niết Bàn, người đức hạnh kia đã 

dâng một viên gạch bằng vàng, xây vào bảo tháp thờ xá-lợi Phật. 



 25 

Người thiện tâm ấy đã phát nguyện «Xin cho tôi những kiếp sau được 

tái sinh vào bất cứ cảnh nào, màu da của tôi cũng xinh đẹp như viên 

gạch vàng ròng nầy». 
 

Riêng nghệ thuật nói Pháp của Mahà Kaccana là một đóng góp vô giá 

cho sự bảo tồn đạo Phật. Cách trình bày vừa trong sáng vừa sâu sắc 

của ông đã được diễn tả cẩn thận trong kinh điển, xếp đặt thành thư 

liệu chuyên biệt, không những đã giúp cho người đương thời hiểu rõ 

giáo lý giải thoát, mà còn hướng dẫn nhiều thế hệ theo Phật sau nầy, 

có thể duy trì chánh Pháp một cách «nguyên thủy», không bị lệch lạc.  
 

Nhiều chỗ trong kinh điển đã đề cao Mahà Kaccana là một «Đại 

Giảng Sư». Hay nói đúng hơn, vai trò của Mahà Kaccana là làm sáng 

tỏ những lời Phật dạy, nhất là những Phật ngôn hàm chứa nghĩa lý quá 

thâm mật, sâu xa, trừu tượng, mà một người học Phật mới nghe qua, 

khó có thể lãnh hội dễ dàng.  
 

Nếu so sánh khung cảnh giảng đạo của Mahà Kaccana với những Đại 

Thinh Văn khác, thì chúng ta thấy hiếm khi ông nói Pháp cho một cá 

nhân, mà hầu hết là những bài giảng trước đại chúng. Và đa số ấy là 

những bài Pháp của Kaccana, có khả năng vừa đánh tan nhiều mối 

nghi ngờ, vừa kích thích được «tuệ phân tích» của người nghe, mà ông 

không cần nêu ra những thí dụ dài dòng, hay căn cứ vào các câu 

chuyện cụ thể. -Sự độc đáo chính là ở điểm ấy !  
 

Chúng ta có thể nói rằng, ngoài Trưởng lão Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) 

ra, chỉ có Đại Sư Kaccana là vị đại tông đồ thành công như thế ! 
 

Chẳng hạng như, mở đầu một bài Pháp, Mahà Kaccana thường nhắc 

lại một câu kệ ngắn của đức Phật. Sau đó ông đi vào nội dung và 

giảng giải từng nghĩa lý ẩn dụ. Người ta đã tìm thấy 8 bài Pháp trong 

Trường Bộ kinh (Dìgha Nikàya), 3 bài trong Trung Bộ Kinh 

(Majjhima Nikàya), 3 bài trong Tập Bộ Kinh (Saṃyutta Nikàya), và 2 

bài trong Tăng-Chi-Bộ Kinh (Aṅguttara Nikàya). Tất cả đều là những 

«nghệ thuật» thuyết giảng rất đặc biệt.  
 

Ngoài ra, những Bộ Kinh (Nikàyas) ấy cũng chứa nhiều bài Pháp do 

chính Mahà Kaccana tự nêu đề tài để thuyết giảng, chứ không phải 

nhắc lại Phật ngôn. Các bài «Pháp Kaccana nầy» rất có «hương vị», 

vì đã phản ảnh sâu sắc về các cuộc sống quá khứ, tức là phát nguồn từ 

trí nhớ của ông, thuộc các kiếp trước (Túc mạng minh). Bố cục của 



 26 

mỗi bài pháp ấy rất quân bình, cặn kẽ và mạch lạc. Và để cho dễ nhớ, 

phần kết luận còn đã được Mahà Kaccana, khéo léo cô đọng thành 

một câu ngắn đặc biệt, dễ hiểu và dễ nhớ. 
 

Vài đoạn trích về nghệ thuật nói pháp của Mahà Kaccana, làm bộc lộ 

hết ý nghĩa sâu xa trong giáo lý giải thoát, đã được đức Phật khen 

ngợi, xin nêu ra sau đây, để chứng minh điều đó. 
 

Ngày nọ, đức Thế Tôn đang tọa thiền trong công viên Nigrodha, gần 

kinh đô Ca-Tỳ-La-Vệ (Kapilavatthu), thì một người rất ngạo mạn, 

thuộc giòng họ Thích-Ca (Sakyan), tên là Dandapani, đã đến gần và 

hất hàm hỏi Phật bằng một giọng bất lịch sự, rằng «Nầy đạo sĩ, ông 

chứng được cái gì, và sẽ công bố điều gì ?». 
 

Đức Phật biết rõ chủ ý kiếm chuyện, và tính tình tự cao tự đại của ông, 

liền thanh tịnh trả lời : 
 

«Nầy người bạn họ Thích, Như Lai đã chứng pháp giải thoát, và công 

bố một loại hạnh phúc, gọi là hạnh phúc sống hòa bình với người 

khác, hay sống an lành với bất cứ ai trong tam thế nầy, kể cả chư 

thiên, ma vương, và bà-la-môn. Giáo lý của Như Lai sẽ xuyên qua 

giòng thời gian, xuyên qua nhiều thế hệ, sản xuất ra những sa-môn, 

ẩn sĩ, quí tộc lẫn dân dã đầy đức độ, đủ phạm hạnh để xa lìa các thứ 

vướng mắc ngã mạn, chế ngự hưởng thụ nhục dục, vẹt sạch vô minh, 

hết hoang mang, dứt tham vọng, dứt lo âu, phá bỏ xiềng xích sinh tử». 

(Theo Majjhima Nikàya : Trung Bộ Kinh). 
 

Trước câu trả lời của đức Phật, Dandapani vì thiếu thiện căn, chẳng 

hiểu gì cả. Y cảm thấy mình lúng túng, chưa đủ trình độ để đặt câu 

hỏi, khoan nói đến việc biện luận phản bác, y liền chịu thua và lẳng 

lặng bỏ đi. Một tỳ khưu có mặt gần đó, cũng trong tình trạng như thế, 

liền nói với những đồng đạo xung quanh, rằng Phật ngôn thì nghe như 

vậy, nhưng nghĩa lý đích thật (hay pháp môn để thực hành chứa trong 

đó) của đức Phật là những gì. Nhất là nhờ nghĩa lý ấy (hay pháp môn 

đó), mà một người bắt chước Phật, có thể tránh được tranh luận, và 

đồng thời thoát khỏi bị chạm tự ái. 
 

Đức Phật biết có một số đệ tử chưa hiểu,  sau đó Ngài dạy : 
 

 «Nầy chư tỳ khưu, đó là khi xuyên qua năm giác quan, tiếp xúc với 

ngoại cảnh (người hay vật), phàm nhân thường có một số khái niệm, 



 27 

phản ảnh về đối tượng (vốn luôn luôn sai lạc), và bị các khái niệm ấy 

nẩy nở trong tư duy, bao vây, ảnh hưởng, dày vò tâm thức. Nếu thuận 

thì người ấy cảm thấy «hân hạnh», và phát khởi tham lam, muốn có 

nhiều hơn nữa. Và sự tham lam ấy cũng nẩy nở trong tư duy, bao vây, 

ảnh hưởng, dày vò tâm thức, làm phát khởi các ác pháp đối nghịch, 

như thèm khát, sân si, chủ quan, nghi ngờ, do mắc dính chặt vào hài 

lòng và bất mãn. Nếu nghịch thì người ấy phải chịu đựng thường 

xuyên. Nghĩa là cả hai trạng thái thuận và nghịch đều đưa đến khổ 

khổ tâm tẫn thân (Dukkha). 
 

 Nhưng bậc đã giác ngộ, dứt tham sân si, thì không vướng mắc bỡi 

cảm giác, khái niệm, và chẳng chịu đựng trạng thái nào cả, mà chỉ 

nhận thấy ngũ trần tiếp xúc với ngũ căn, qua kinh nghiệm cũ trong 

thức uẩn là như thế. Vì trong một con người, hay ngũ uẩn, chỉ có tập 

ấm và mâu thuẫn, xung đột, không có cái gì khác, gọi là «ta», là chân 

tâm, thanh tịnh, bình an cả. Ý thức như thế là có pháp môn giải trừ 

nghiệp bất thiện từ khởi đầu nơi ý thức, đủ năng lực dẹp bỏ, không 

cho dư sót, các «phương tiện tư duy» của những kẻ thích gây gổ, 

khiêu chiến, tạo bất hòa cho mình và cho ngườỉ». (Theo Trung Bộ 

Kinh, Majjhima Nikàya). 
 

Tuy nhiên một số tỳ khưu vẫn chưa hiểu lời Phật dạy. Nhưng lúc ấy 

đức Thế Tôn đã lui vào tịnh thất nghĩ ngơi. Các đệ tử nầy lại không 

dám quấy rầy bổn sư, nên họ kéo nhau đến gặp huynh trưởng Mahà 

Kaccana, để nhờ ông giải thích. 
 

Mahà Kaccana trước tiên xác nhận rằng, đức Phật mới chính là bậc sẽ 

ban bố cho những giải đáp xứng đáng nhất. Ông cũng khuyên chư tỳ 

khưu nên nhân lúc Phật đang pháp đàm với chư đệ tử, hay ngồi trước 

các hàng tứ chúng, mà hỏi đạo. Nghe được những lời Phật dạy ví như 

người tìm củi mà nhặt được cả thân cây đại thọ, chứ không phải chỉ 

bắt buộc chọn lựa giữa cành và lá.   
 

Nhưng chư tỳ khưu đã hỏi, thì Mahà Kaccana phải giúp đỡ các đồng 

đạo. Ông nhắc lại ý nghĩa Phật ngôn, dưới dạng những pháp «nhân 

duyên liên hoàn», hay điều kiện tương quan phát sinh lẫn điều kiện 

tương quan chấm dứt, -Xin diễn dịch như sau : 
 

-Tùy theo nhãn căn, hay những căn khác, mà phát sinh nhãn thức hay 

phát sinh những thức khác. (-Nói theo nhà Phật). Sự tập hợp của «bộ 



 28 

ba» trần, căn, và thức tạo ra vô số cảm giác, qua mắt, tai, mũi, lưỡi, 

và thân. Một người cảm giác cái gì thì người ấy có ý riêng về cái ấy.  
 

Từ ý riêng, người ấy sẽ tự suy nghĩ (hay tư duy, khái niệm), rồi người 

ấy có tâm thức bị «truyền nhiễm» bỡi «tư duy, khái niệm». Và tâm 

thức bị truyền nhiễm bỡi tư duy, khái niệm ấy chính là nguồn gốc 

của «tánh khí» và ý kiến cá nhân. Tánh khí hay ý kiến cá nhân nầy 

chính là điều kiện dẫn đầu trong sự vận chuyển hành vi của thân, 

khẩu và ý mỗi con người, xuyên suốt cuộc đời.  
 

Như vậy, tinh thần người ấy tất nhiên phải bị bao vây bỡi toàn bộ 

những duyên hệ tương lập xoay chiều, xuyên qua mỗi giác quan. Tức 

là hiệu lực «bộ ba nói trên» (trần-căn-thức), hợp thành qua thị giác 

như thế nào, thì hiệu lực đó cũng xuyên qua các giác quan còn lại như 

thế ấy. Và kết toán không sao tránh được là «tập ấm», là cô đọng toàn 

bộ những nhiễm nhập ở nội tâm. Phật giáo gọi toàn bộ tích tụ nội tâm 

đó là thức uẩn (Viññànakhandha), hay «căn thứ sáu, ý căn»….  
 

Đến đây, Trưởng Lão Mahà Kaccana chỉ cần nêu lại Pháp Thập Nhị 

Nhân duyên (Paticca Samuppàda), tương sinh tương diệt (cái nầy có, 

cái kia có. Cái nầy không, cái kia không), mà đức Phật đã từng thuyết 

qua. Tiếp theo, ông khéo léo dẫn giải đến các đồng đạo sự liên quan 

tùy thuộc, để sau cùng kết luận :  
 

«Nếu tiến trình có cái nầy thì có cái kia, là tiến trình thuận chiều cho 

luân hồi, thì tiến trình không có cái nầy sẽ không có cái kia, là tiến 

trình nghịch, để chấm dứt luân hốỉ. Sự giải thoát tối thương, chấm 

dứt tử sinh, Niết Bàn, là một pháp môn để thực hành, một chân lý khả 

thi, chứ không phải là lý thuyết, hay một đề pháp tưởng tượng». 
 

Theo Kaccana Bhaddekaratta Sutta, tìm thấy trong Majjhima Nikàya 

(Trung Bộ kinh), thì một lần nọ, tỳ khưu Samiddhi đã đến đảnh lễ đức 

Thế Tôn, yêu cầu Phật từ bi nói Pháp. Phật liền thuyết một bài giáo 

huấn bằng kệ ngôn, tựa là Bhaddakarattasutta, liên quan đến hệ trình 

suy tư trong sự sống.  
 

Nghe xong bài giáo huấn nầy, hầu như tất cả tỳ khưu đều nhớ rõ. Và 

nhắc lại bằng kệ ngôn của Phật, rằng : 
 

Đừng sống với quá khứ. 

Đừng xây hy vọng tương lai 



 29 

Vì quá khứ đã trôi qua 

Và tương lai thì chưa đến 

Hãy sáng suốt nhìn vào hiện hữu 

Nhân ra từng thực tại sanh diệt 

Chỉ cảnh giác biết rõ điều đó 

Một cách không hoang mang nghi ngờ. 
 

Và rằng : 
 

Nếu không tinh tấn hôm nay 

 Ngày mai chắc gì ta vẫn như thế ? 

Không thể thương thuyết với cái chết. 

Đừng đùa cợt với tử tính trong thân mình. 

Mà phải luôn luôn chánh niệm 

Ngày đêm không buông trôi 

Đó là lời khuyên của bậc giác ngộ 

Người thiện trí chỉ nhớ như vậy ! 
 

Nói kệ xong, Phật vào ngay tịnh thất. Tỳ khưu Samiddhi chưa hiểu 

thấu mục tiêu trong kệ giáo huấn, nhưng ông không dám quấy rầy đức 

Phật. Samiddhi lại tìm đến Trưởng Lão Mahà Kaccana, rồi yêu cầu vị 

Tôn Túc nầy giảng giải nội dung. 
 

Mahà Kaccana liền nhắc Samiddhi rằng, đức Phật có mặt nơi đây, mà 

Samiddhi đi hỏi giáo lý từ một người khác, là một điều không thích 

hợp. Tuy nhiên Trưởng lão cũng lập lại 2 câu đầu của bài kệ : 
 

«Đừng nên sống với quá khứ. 

Đừng xây hy vọng trong tương lai….» 
 

Và ông diễn giảng, dưới dạng lục căn (hay «sáu» giác quan), khởi đầu 

bằng nhãn căn (hay đôi mắt),  như sau : 
 

«Khi một người xuyên qua nhãn căn (thị giác), mà hồi tưởng, mắc 

dính vào đối tượng, người, vật, hay những hình ảnh, đã nhìn thấy 

trong quá khứ, rồi phát sinh phản ứng thuận nghịch, thèm khát hay dị 

ứng ở hiện tại, và nếu hiện tại không hội đủ điều kiện để thủ đắc, hay 

khử trừ, thì họ hy vọng vào tương lai sẽ được như thế. Người ấy cũng 

biết rằng, cáì gì đã qua chắc chắn không kéo lại được, còn cái gì chưa 

đến thì chỉ là tưởng tượng, nên «hy vọng» vào tương lai, là hy vọng 



 30 

vào một cái không thật. Đó là người sống với bế tắc, không căn bản 

tiến hóa.  
 

Ngưọc lại, nếu một người không nuối tiếc trần cảnh quá khứ, họ cũng 

chẳng tưởng tượng «sẽ hưởng» những gì trong tương lai, thì người ấy 

gọi là biết sống thảnh thơi, tiến hóa, đúng theo lời Phật dạy.  
 

Chư Phật hằng chê trách hạng người thứ nhất, và khen ngợi hạng 

người thứ hai là kẻ biết chiến thắng nội tâm, và vô địch trước sự cám 

dỗ không ngừng của ngũ trần lục dục». 
 

Lời giảng nầy ghi rõ trong Trung Bộ Kinh (Majjhima Nikàya), là một 

món quà pháp bảo của Trưởng Lão Mahà Kaccana đến tỳ khưu 

Samiddhi nói riêng, và để lại cho nền Phật học sau nầy, gồm toàn thể 

chúng ta nói chung. 
 

Cứ thế, Trưởng Lão Mahà Kaccana (Ca-Chiên-Diên) tuần tự giảng 

giải, hết nhãn căn (thị giác) đến nhĩ căn (thính giác), rồi tỷ căn (khứu 

giác), thiệt căn (vị giác), thân căn (xúc giác), sau cùng là ý căn (cảm 

giác nội tâm) xuyên qua những pháp hành với ngoại cảnh, đưa đến 

các thức bị dục vọng ô nhiễm, kích thích, để Ngài khuyên nhủ các 

đồng đạo không nên mắc dính với quá khứ, tương lai, và ngay cả hiện 

tại nữa.  
 

Ngài nhấn mạnh, thay vì thế, họ nên tinh tấn, dùng tuệ giác quan sát 

mọi nhịp sống trong thân tâm, để chứng đắc VÔ THƯỜNG (Aniccà), 

tỉnh thức biết rằng sinh tử có thể xảy ra bất cứ lứ lúc nào. Nghĩa là 

một người không thể «thương thuyết» với cái chết. Và thời gian thì 

không ngừng trôi, không thể bảo nó quay lại, để ta tháo gỡ những 

nghiệp xấu cũ để sửa chữa. -Không nên để sự sống trở thành «vô ich», 

dẫn đến phiêu lưu, sa đọa. 
 

Sau đó, khi đức Phật nghe chư tỳ khưu tăng thuật lại, Ngài đã khen 

ngợi Trưởng Lão Mahà Kaccana. Phật nói rằng «Nếu một đệ tử hỏi 

Như Lai về đề tài pháp ấy, Như Lai cũng giảng giải tương tự». 
 

Trưởng Lão Mahà Kaccana đã luôn luôn dùng khả năng phân tích, và 

nghệ thuật qui nạp của mình, để thuyết pháp. Trong Trung Bộ Kinh 

(Majjhima Nikàya), có một đoạn đối thoại khá hấp dẫn, giữa Trưởng 

Lão Kaccana và vương tử Avantiputta, cai quản vùng Madhura. Người 

nầy là cháu nội của vua Candrappajjoti xứ Avanti. 



 31 

 

Lần nọ, khi Trưởng lão Mahà Kaccana tịnh cư tại Madhura, vương tử 

Avantiputta, vì nghe danh trưởng lão từ lâu, đã tìm đến Ngài để luận 

đạo. Đề tài của vương tử nêu ra, tuy không mới mẻ, phức tạp gì, 

nhưng đó lại là triết lý thần học quan trọng, hằng đè nặng trong tâm tư 

con người, rằng «Chúa Trời Phạm Thiên (hay thượng đế «tạo hóa»), 

đã chọn giai cấp bà-la-môn là giai cấp lãnh đạo». Giai cấp nầy tự cho 

mình là con cái ưu tú duy nhất của «phạm thiên». Họ sinh ra là đương 

nhiên quí tộc, có tâm hồn công bằng, và tinh khiết. Nên họ trọn quyền 

đóng vai cao cả, bất khả lý luận, trên khắp nước Ấn-Độ, để họ cha 

truyền con nối, thờ phượng «Phạm Thiên», và cai trị mọi người. 
 

Trái lại, đức Phật Thích-Ca Mâu-Ni (Sakya Muni Buddha) thì công bố 

pháp tiến hóa, có thể phát triển trong tất cả các loài sinh-vật, và vạch 

trần sự thực tế thiếu phẩm giá của giai cấp nầy. Phật xác nhận «đức 

hạnh không phải do máu mủ sinh ra, mà là do thực hành». Hai chữ 

«phạm hạnh» (Brahmin) ám chỉ bất cứ ai có thân tâm cao 

thượng, thanh tịnh, đạo đức, chứ không ám chỉ một tầng lớp xã hội, 

hay nòi giống đặc biệt nào cả. 
 

Vương tử Avantiputta đặt vấn đề nầy ra cho Mahà Kaccana, vì ông 

biết Trưởng Lão xuất thân từ một gia đình bà-la-môn «cao cấp», được 

mọi người trọng vọng, thì sự giải đáp sẽ mang ý nghĩa vô cùng quan 

trọng. Vương tử Avantiputta cũng nhân dịp đó, mượn lời người khác 

chứng minh thẩm quyền của giai cấp bà-la-môn, dựa trên «niềm tin» 

vào tạo hóa thượng đế, và sự «mặc nhận» của dân gian, vốn chưa ai 

biết rõ  «phạm thiên thượng đế là gi».  
 

Nêu thẳng một câu hỏi như thế với một người có «phổ hệ» bà-la-môn 

truyền đời như Mahà Kaccana, nổi tiếng là uyên bác, để vừa xem 

Trưởng Lão thuyết minh như thế nào, vừa giải tỏa được những bế tắc 

trong tư duy đương thời nơi lòng Avantiputta.  
 

Nhưng Trưởng Lão Mahà Kaccana đã thẳng thắn sửa lại cái quan 

niệm sai lầm của vưong tử Avantiputta, bằng cách nói rằng «Sự tuyên 

bố đề cao mình của giai cấp bà-la-môn, là một sang đoạt quyền lực 

giai cấp, vốn là một bản tánh không thánh thiện. Bản tánh ấy không 

xứng đáng để lãnh đạo, hay phán quyết ai cả». 
 

Tiếp theo, Trưởng Lão Mahà Kaccana chứng minh lời nói của mình, 

bằng cách biện luận dựa trên thực tế, rằng «Không phải bất cứ ai trở 



 32 

nên giàu có, đóng vai chỉ huy, cũng do cha mẹ sinh ra. Công trình của 

người nầy không phải là công trình của người khác. Giữa xã hội, ai 

cũng thấy, trong số những người hằng ngày lao dịch chân tay, chịu 

đựng sự khinh bỉ và sai khiến của cấp trên, thiếu chi là những cá nhân 

đến từ gia đình gốc bà-la-môn ?  
 

Người của bất cứ giai cấp nào mà làm nhiều nghiệp ác, thì hiện tại bị 

thế gian cười chê, và sau khi chết, vẫn bị tái sanh xuống địa ngục như 

thường. Điển hình là đệ tử phản Phật, Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) và 

vua A-Xà-Thế (Ajàtasattu).  
 

Trái lại, bất cứ ai sống trong giới hạnh, rộng lượng, có tâm hồn thanh 

tịnh, cao thượng, khi hết tuổi thọ, đều tái sinh vào nhàn cảnh (Laja). 

Còn hiện tiền, tại thế gian, thì giai cấp nào phạm tội cũng đều bị luật 

pháp trừng trị. Còn bất cứ cá nhân nào xuất gia, sống đời sống thanh 

tịnh, cũng được người đời kính trọng, tán dương, dâng cúng. Chẳng 

hạng như Sunita và Upàli (Ưu-Bà-Li), trước khi đi tu đã thuộc « hạng 

người» mà giai cấp ba-la-môn giáo cho là nô lệ.  
 

-Cứ thế, Trưởng Lão Mahà Kaccana tiếp tục nêu ra thực tế, và kết 

luận rằng : Bốn giai cấp dương thời (bà-la-môn, chiến sĩ, nông 

thương, và hạ tiện), tất cả đều như nhau. Không có sự phân biệt nào về 

«nguồn gốc» thánh thiện hay thấp hèn, để bày ra việc ấn định giai cấp 

hầu độc quyền cai trị «phán xét». 
 

Vào cuối buổi luận đạo, Vương tử Avantiputta với nét mặt vô cùng 

rạng rỡ, ông hoan hỷ tuyên bố «sẵn sàng qui-y với đại sư Mahà 

Kaccana, với pháp bảo, và với tăng chúng». Nhưng Trưởng Lão Mahà 

Kaccana đã điều chỉnh lại ngay. Ngài bảo «Đừng qui y với bần tăng. 

Hãy đến qui y với đức Phật, vì chính bần tăng cững đang nương nhờ 

nơi đấng Toàn giác (Sammà Sambuddha) ấy». 
 

Khi vương tử Avantiputta hỏi Trưởng Lão Mahà Kaccana hiện đức 

Thế Tôn ở đâu, thì được trưởng lão trả lời «Phật đã viện tịch».  
 

Điều nầy chứng tỏ rằng giai thoại luận đạo ấy phải xảy ra sau khi Phật 

nhập Niết Bàn. Và lời khuyên của Trưởng Lão Mahà Kaccana, bảo 

Vương tử Avantiputta «hãy qui Y Phật» cũng gián tiếp nói lên rằng 

Ngài là một Thánh Nhân, luôn luôn bảo tồn Tam Bảo, không vì danh 

vị riêng, mà lập ra một giáo lý Kaccana ! -Lành thay ! 
 



 33 

Ngoài ra, tưởng cũng nên nhắc lại rằng, Trưởng Lão Mahà Kaccana 

đã không những được kính trong bỡi tăng chúng, hay cộng đồng tu 

Phật tại gia, mà Ngài còn được toàn thể chư thiên tôn thờ.  
 

Tỷ như khi đức Phật còn tại tiền, mỗi năm cứ đến mãn mùa an cư kiết 

hạ, thì chư đệ tử bốn phương hằng quay về thăm Phật. Trong những 

cuộc tái hợp đông đảo, rất đạo vị ấy, Trưởng Lão Mahà Kaccana luôn 

luôn có mặt và thường an tọa chỗ nào, thì sau khi Phật viên tịch, hằng 

năm chư tỳ-khưu-tăng cũng tìm về các nơi lúc sinh tiền đức Phật đã 

ngự, để tưởng nhớ Bổn Sư, thì Trưởng Lão Mahà Kaccana cũng có 

mặt, ngồi đúng vào chỗ ấy.  
 

Dù cho Trưởng Lão có đi hoằng phap phương xa, Ngài cũng không 

quên, và sắp xếp thời gian, để quay về tưởng niệm đức Phật «đúng 

hẹn». Đây chính là lý do, mà chư tỳ-khưu-tăng ngụ tại địa điểm cu 

hội, đã luôn luôn chuẩn bị tọa cụ sẵn cho Ngài. 
 

Một lần nọ, lúc đức Phật còn tại tiền, trong dịp Đế Thích (Sakka), vua 

trời tầng thứ 33 (Tàvatiṃsa), cùng với thiên chúng tùy tùng, giáng trần 

thăm chư Thinh Văn đệ tử Phật. Đế Thích thấy Trưởng Lão Mahà 

Kaccana không hiện diện, bèn nghĩ rằng «Phải chi có Sa-Môn Mahà 

Kaccana ở đây, để ta đến đảnh lễ Ngài, thì vui biết mấy».  
 

Chợt Đế Thích thấy Trưởng Lão Mahà Kaccana xuất hiện, bước vào 

hội chúng, và ngồi vào chỗ chuẩn bị sẵn. Đế Thích liền tràn đầy hân 

hoan, ông khom lưng quì mọp trước chân Trưởng Lão để tỏ lòng tôn 

kinh. Tiếp theo Đế Thích còn «biến hóa» trong bàn tay có nhiều tràng 

hoa và trầm hương,  để cúng dường….. 
 

Những tăng nhân phàm tục, mới tập tu, cảm thấy mình bị coi thường, 

vì Đế Thích không chú ý đến họ. Ngoài đức Phật ra, Đế Thích chỉ biết 

tôn kính Mahà Kaccana mà thôi. Đức Phật biết ý nghĩ ấy, liền sau đó 

quở trách và xác nhận với các phàm tăng rằng, «Một sa-môn như 

Mahà Kaccana là người đã luôn luôn bảo vệ các căn, không cho 

những tác ý hay hành động bất thiện phát sinh, nên được trời và 

người yêu thích». Đoạn Phật nói kệ ngôn : 
 

«Chư thiên quí trọng sa môn ấy, 

Vì các căn đã thanh tịnh hoàn toàn. 

Như tuấn mã được luyện tập đầy đủ 

Không còn tự cao, hay dính mắc lợi danh !» 



 34 

 

(Theo Dhammapada 94) 
 

Cùng một cách như vậy, đức Phật đã thường xuyên nhắc nhở các hàng 

đệ tử, không nên dễ duôi rồi tùy thuộc vào ngoại cảnh, hay cầu xin tha 

lực cứu rỗi, mà trái lại phải tự mình hành đạo để được giải thoát. Chư 

thiên ở bất cứ cảnh giới nào cũng rất hoan hỷ và tìm cách «hộ trì» 

những bậc đầy đủ phạm hạnh, viên tròn giới đức. 
 

Dù vậy, nhưng trưởng Lão Mahà Kaccana đã giúp đỡ rất nhiều nhà sư 

mới nhập môn, hay các hàng tại gia tu Phật, giúp họ họ hiểu thấu 

những giáo lý thâm sâu và phức tạp. Thánh tuệ ký diệu và biệt tài 

phân tích cũng như qui nạp của Trưởng Lão Mahà Kaccana, đã làm 

cho những ai, vì nghiệp lực mà trí óc kém minh mẫn, vẫn được soi 

sáng đầy đủ, để họ có thể lãnh hội lời Phật dạy một cách «thông suốt». 
 

Nói tóm lại, Đức Thế Tôn đã nhiều lần «tuyên dương» Trưởng Lão 

Mahà Kaccana, như một trong những Đại Thinh Văn hàng đầu, có thể 

hiểu giáo lý của Phật một cách rốt ráo, và đủ tư cách truyền bá giáo lý 

ấy một cách đầy đủ. 

 

____________ 

 

 

 

 
 

 

 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Dharma_Wheel.svg


 35 

 

 

8 
 

Thánh Tăng BAKKULA 
 

 

(Vị nầy lúc bé từng thoát chết một cách kỳ diệu,  

và đắc quả A-La-Hán sau 80 tuổi). 
 

 

Thuở Phật Thích-Ca Mâu-Ni (Sakya Muni) còn trụ thế, tại thành phố 

Kosabha (cổ Ấn-Độ), có một cặp vợ chồng thương gia giàu có, thuộc 

giai cấp trưởng giả….. 
 

Đôi vợ chồng nầy, sau khi kết hôn và sống hạnh phúc một thời gian, 

người vợ mang thai rồi sinh một bé trai rất đẹp. Hai vợ chồng vô cùng 

sung sướng, hảnh diện, và yêu thương con hết mực. Ngôi nhà của họ 

tọa lạc gần một giòng sông, tên là Yamuna, nên đứa bé được người vú 

hằng ngày đem nó ra đó tắm. 
 

Đây là một giòng sông khá lớn, sâu và rộng. Tuy bãi tắm hai bên thoai 

thoải, nước trong nhưng chảy mạnh. Lúc người vú đang kỳ cọ cho đứa 

bé, thì một con kình ngư (cá thật lớn) bất thần xuất hiện. Nó hướng 

thẳng về phía người đàn bà và đứa bé tiến tới…..  
 

Người vú hoảng hốt, vội ẵm đứa bé chạy lên bờ, nhưng vi hấp tấp, 

chân lính quýnh, bà sẩy tay, đánh rơi đứa bé. Và nó bị giòng nước 

cuốn phăng, trôi ra giữa sông….. 
 

-Người vú tuy sợ, cũng đánh bạo lội ra cứu đứa bé, nhưng bà thấy nó 

mỗi lúc môt đến gần «quái vật» hơn, nên bà không dám. Sức bà vú có 

hạn, không thể làm gì được. Bà đành đứng khóc la trong giòng nước, 

la lối, cầu cứu những người xung quanh, nhưng chẳng ai dám mạo 

hiểm lội ra vớt đứa bé cho bà. Sau cìng bà chỉ biết về nhà nói thiệt, và 

chịu tội vớí chủ nhân. 
 

Xuôi giòng sông, cách chỗ tắm khoảng hơn trăm dặm, có một làng 

đánh cá. Hôm ấy, các ngư dân vẫn làm việc như thường lệ. Họ đang 

cùng nhau bủa lưới, bỗng lòng tò mò của họ bị kích thích, bỡi sự vùng 



 36 

vẫy của một con vật rất to lớn, trong giòng nước. Và tiếp theo, họ kéo 

lưới lên, thu hoạnh được một mẻ cá khá quan trọng, trong đó có 1 con 

kình ngư, cái bụng thật to, dường như nó đã nuốt một cục mồi rất lớn. 
 

«Mẻ cá» được bán sỉ cho một gia đình trong vùng, chuyên nghề mua 

đi bán lại. Và lẽ dĩ nhiên con cá to ấy củng là món hàng đắc giá nhất, 

nên nó chỉ bán được, đến người khách nào trả tiền cao nhất. Cuối 

cùng, một đại phú gia nọ đã mua được. Cặp vợ chồng đại phú nầy tuy 

khỏe mạnh, mà không có con. Tuy họ đã làm nhiều việc phước thiện, 

để cầu tự, mong sự nối giòng, nhung vẫn chưa kết quả linh ứng. 
 

Khi vợ chồng phú gia mua được con cá, giao cho thợ nấu, thì anh đầu 

bếp bỗng nãy ra một ý nghĩ ngộ nghĩnh. Với óc «mỹ thuật», anh 

không muốn làm chín con cá hiếm có ấy, một cách thông thường. Anh 

nghĩ phải trổ tài khéo léo, để sau khi nấu xong, trình bày lên bàn ăn, 

hình thức con cá vẫn còn nguyên vẹn, để cho chủ nhân trông đẹp mắt, 

mà hài lòng. Đó là lý do anh chỉ cạo vảy, không cắt vây và không làm 

trầy da, rồi anh rửa cá thật sạch. Toàn thân con cá anh để nguyên, 

chẳng chặt đầu hay đoạn từng khúc, như những lần khác. Anh chỉ cẩn 

thận mổ bụng con cá một cách khéo léo, lấy hết phần ruột dơ ra. Còn 

những phần nào bên trong có thể ăn được anh giữ lại. 
 

Trong khi làm vậy, người đầu bếp vô cùng ngạc nhiên, phác giác một 

đứa bé, còn sống trong bụng con cá. Nó mở mắt ngơ ngác ngó anh, mà 

không khóc. Anh tuy sửng sốt, những vẫn bình tĩnh đem đứa bé ra 

khỏi bụng cá, và vội vàng chạy đi, báo tin cho bà chủ biết. Người nữ 

chủ nhân vốn đang cầu con, nên tin vừa mừng vừa sợ. 
 

Trong trường hợp nầy, dĩ nhiên là bà cho là linh ứng, lập tức chạy 

xuống nhà bếp xem, và đón nhận đứa bé xinh đẹp như một vật qúi. 

Sau đó, bà nhận nó làm con. Bà tin rằng «trời Phật đã ban con quí cho 

bà». Tiếp theo bà thành tâm đích thân nuôi dưỡng «quí tử», chứ không 

giao cho gia nhân làm việc đó. 
 

Câu chuyện lạ lùng về một đứa bé nằm trong bụng cá, loang ra khắp 

vùng, rồi thấu đến tai cha mẹ ruột của đứa nhỏ. Đôi vợ chồng bất 

hạnh, kể từ khi mất con đến giờ, đã không nguôi buồn khổ. Ngày đêm 

họ luôn luôn nghe ngóng tin tức khắp nơi, hy vọng tìm được xác đứa 

con yêu quí, đem về mà chiêu hồn, chôn cất cho tử tế. Nay nghe 

chuyện lạ, họ lập tức đến nơi đứa bé có mặt.  
 



 37 

Sau khi nhận ra con mình, họ liền trưng nhiều bằng cớ, năn nỉ cặp cha 

mẹ nuôi của đứa nhỏ, để «chuộc» nó về. Nhưng người mẹ nuôi vì rất 

thương «đứa bé trời cho», nên nhất định từ chối. Bà tuyên bố chính 

tay bà dưỡng dục nó, chứ không giao lại cho bất cứ một ai khác, dù 

cho đó là cha mẹ ruột, hay để đổi lấy một số tiền rất lớn. 
 

Các cuộc thương thuyết giành con, càng kéo dài càng gay cấn, và càng 

không có điểm chung. Vì cả hai bên, chẳng bên nào chịu nhượng bộ. 

Cuối cùng nội vụ phải lên đến nhà vua. Sau khi vua nghe toàn thể câu 

chuyện, vua cũng chẳng biết phải giải quyết thế nào cho ổn. Nhà vua 

bèn ra lệnh cả hai phía cha mẹ phải đồng ý thay phiên «nuôi dưỡng» 

đứa con chung nầy.  
 

Thế là đứa bé được đặt tên là « BAKKULA», có nghĩa là thằng «Nhị 

Tộc» (hay «Cậu Bé Hai Họ»). Khi Bakkula lớn lên, nó có một ưu 

quyền độc đáo, là thừa hưởng một cách chánh thống cả hai gia tài bà-

la-môn cao cấp.  
 

Thời gian lặng lẽ trôi qua, Bakkula mỗi ngày một lớn khôn, trong sự 

giàu sang tột bực, của cả hai gia đình cha mẹ đại trưởng giả. Thiếu 

niên Bakkula được cho theo học với nhiều danh sư tăm tiếng hạng 

nhất đương thời. Và nó chia thời gian,  thay phiên đến sống với cha 

mẹ bên nầy, lẫn cha mẹ bên kia, một cách vui vẻ, không trở ngại.  
 

Đến tuổi trưởng thành, chàng thanh niên Bakkula ấy còn được cha mẹ 

đôi bên, tổ chức linh đình, cưới cho một cô vợ giàu sang, tên Yasodarà 

rất xinh đẹp, và chia cho một phần gia tài rất lớn. 
 

Nhờ tiền duyên đã gieo trồng trong vô số kiếp trước, nên Bakkula đã 

không chung thân vướng mắc hưởng thụ trần tục, đến suốt cuộc đời. 

Nghĩa là khi tuổi về chiều, Bakkula tự nhiên cảm hứng, và hướng về 

giáo lý nhà Phật. Ông tìm đến Đức Thích-Ca Mâu-Ni, để  học hỏi giáo 

lý (Buddha Sakya Muni). Rồi Bakkula quyết định xuất gia. Và sau khi 

xuất gia, chăm chỉ sống đời sống phạm hạnh. Tỳ khưu Bakkula đã rất 

tinh tấn trong pháp hành. Chỉ tám ngày sau khi thọ giới sa-môn bậc 

cao, ông đắc quả A-La-Hán (Arahatta) giải thoát. 
 

Thuở ấy, chư tỳ khưu đồng đạo hằng ngày vẫn để ý đến một hiện 

tượng lạ thường, nơi Sa-Môn lão niên xuất gia Bakkula. Ông tỏ ra 

không những có kiến thức uyên bác, như một nhà vật lý học và y khoa 

đại tài, mà ông còn là một người có thân thể rất khoẻ mạnh. Ông 



 38 

không bao giờ ngã bịnh, mặc dù hằng ngày Bakkula thường xuyên, 

hết lòng chăm sóc những nhà sư bệnh hoạn.  
 

Một điểm đặc biệt khác là Bakkula tuy già, nhưng có một bộ óc phi 

thường. Trí nhớ của ông có thể đem so sánh với trí nhớ của Xá-Lợi-

Phất (Sàriputta) hay Mục-Kiền-Liên (Mahà Moggllàna), hai đại đệ tử 

ưu tú hàng đầu của đức Phật. Trí nhớ ấy còn vượt hẳn trí nhớ của 

Yasodarà, người vợ cũ của ông. Lúc Phật còn tại tiền, ông là một 

trong những đệ tử có thể nhớ lại rất nhiều kiếp trước. 
 

Chính đức Phật đã xác nhận Sa-Môn già Bakkula là người có sức khỏe 

phi thường và có tuổi thọ cao nhất. Ông đã sống đời sống cư sĩ đến 80 

năm mới xuất gia.  
 

Và để biết lý do tại sao Sa Môn Bakkula có trí nhớ độc đáo và tuổi thọ 

vô địch như thế, chúng ta cần tìm hiểu nhân duyên thuộc quá khứ. 
 

Tiền kiếp của BAKKULA 
 

Một 100.000 kiếp trái đất đã qua, vào thời thịnh hành giáo lý của đức 

Phật Anomadassi, trên cõi Diêm-Phù-Đề nầy. Sau khi ban bố chánh 

pháp Tứ Diệu Đế (Catu Ariyasacca), và Thập Nhị Nhân Duyên 

(Dvàdasa Paticca Samuppàda Dhammà), đức Phật Anomadassi và hai 

thượng đệ tử thuở ấy là Nisabha và Anoma, đã rất tích cực trong việc  

truyền bá giáo pháp giải thoát đến chư thiên và  nhân loại. Ngày lại 

ngày qua, đức Phật Anomadassi không ngừng bôn ba gieo rắc chánh 

pháp, từ thành thị đến thôn quê…..  
 

Một hôm Phật thấm mệt, dừng chân nghĩ tại một tu viện, nơi có trúc 

xanh và hoa đẹp, gọi là Sobitha, thì nhục thân Ngài ngã bệnh, đau đớn 

trầm trọng. Phật vượt qua sự dày vò thể xác một cách thanh tịnh, với 

sức mạnh của thiền pháp. 
 

Lúc đó, có một thanh niên, là người rất thông bác nhiều lãnh vực, 

nhưng anh không hài lòng với cái học đương thời, bèn quay qua 

nghiên cứu chân lý tôn giáo. Sau đó, anh buông bỏ nếp sống trần tục, 

đi tu thành một đạo sĩ. Đạo sĩ hành đạo chẳng bao lâu, thì đắc được 

các bậc thiền. Và tiếp theo thuận nhân duyên đạo sĩ gặp Phật giáo. 

Ông lập tức ái mộ đức Toàn Giác Anomadassi, nên phát tâm xuất gia 

theo Phật, để sống đời phạm hạnh. Khi đã trở thành tỳ khưu, ông hành 

đạo tinh tấn vô cùng, nhưng vẫn không đạt đến đạo quả.  



 39 

 

Khi tỳ-khưu tiền thân Bakkula thấy đức Phật Anomadassì, thân thọ 

bệnh nặng, bèn xin phép chữa trị cho Ngài, và được Phật nhận lời. Vị 

tỳ-khưu ấy bèn phát nguyện đem hết kiến thức của mình, để chẩn 

bệnh và kiếm thuốc cho Phật. Ông lặn lội khắp vùng Sobitha, tìm cho 

ra những lá cây, những rễ thuốc, để bào chế dược thủy dâng Phật 

dùng. Ông làm như vậy với tất cả lòng từ bi và tôn kính đức Phật. 

Mục đích duy nhất của ông là phục hồi sức khỏe cho Ngài.  
 

Khi thuốc bắt đầu có hiệu quả, và sức khỏe đức Phật Anomadassi dần 

dần bình phục, thì «tỳ khưu y sĩ» liền phát nguyện rằng, «Xin cho tôi 

trong những kiếp sau này, hằng khỏe mạnh và sống lâu». Phát nguyện 

xong, ông xét lại mình, và nhận thấy công đức Ba-La-Mật (Pàramì), 

chưa đủ, nên vui vẻ, và sẵn sàng tinh tấn làm hoài những thiện nghiệp. 
 

Đức Phật Anomadassi dùng tuệ nhãn nhìn vào tương lai, và tiên đoán 

rằng, «Tỳ-khưu nầy khi hết tuổi thọ, sẽ sinh vào cõi Phạm Thiên, và 

hưởng phước rất lâu, bằng nhiều chu kỳ đại kiếp vũ trụ. Sau đó «ông» 

sẽ tái sinh nhiều lần làm người cao quí, là những minh quân. Và trong 

suốt vô số kiếp luân hồi ấy, dù sanh làm trời hay làm người, «ông» 

luôn luôn khỏe mạnh và sống lâu». 
 

Về đối tượng gây cảm hứng, một tiền kiếp khác của Bakkula, là vào 

thời Phật Pudumuttara, tiền thân Bakkula đã sinh làm người phúc hậu, 

được một Tỳ Khưu đệ tử ưu tú của Phật Pudumuttara tiếp độ. Vị thầy 

nầy cũng là một sa-môn có thân thể rất khỏe mạnh và có tuổi thọ rất 

dài. Tiền thân Bakkula cảm hứng trước sức khỏe và tuổi thọ của thầy, 

mà tự nguyện sẽ làm tất cả việc lành, để được như vậy.  
 

Đức Phật Pudumuttara cũng tiên đoán, là vô số vòng luân hồi đại kiếp 

sẽ trôi qua, đến thời kỳ giáo lý của đức Toàn Giác Thích-Ca Mâu-Ni 

Cồ-Đàm (Sammà Sambuddha Sakya Muni Gotama), «thiện sĩ» nầy sẽ 

sinh vào một gia đình bà-la-môn giàu có, mạnh khỏe phi thường, sống 

đến 80 tuổi mới xuất gia theo Phật, trở thành đại đệ tử ưu tú, đắc quả 

giải thoát tối thượng, rồi sống thêm đến 150 tuổi mới viên tịch. (Khi 

viên tịch ông được 70 hạ, nghĩa là ông làm tỳ-khưu được 70 năm. Thật 

là hiếm có ! 
 

Trong giáo sử nói về đức Phật quá khứ Tỳ-Bà-Thi (Vipassì), chúng ta 

cũng thấy nhắc đến tiền thân Bakkula. Kiếp ấy, tiền thân Bakkula sinh 

tại thành phố Bandumatti. Khi trưởng thành, và vừa học hành xong, 



 40 

thì tiền thân ông bỏ đi tu, xuất gia Tỳ-Khưu theo đức Phật, và hành 

đạo đắc tất cả các bậc thiền, đạt nhiều thần thông.  
 

Nhằm lúc có bệnh truyền nhiễm trong tăng đoàn (Sangha) của đức 

Phật Tỳ-Bà-Thi (Buddha Vipassì). «Tỳ khưu» ấy đã dùng thần thông 

của mình tìm được thuốc và chữa khỏi bệnh cho cả tăng đoàn. Lại một 

lần nữa, khi tăng đoàn hết bệnh, «tỳ khưu thầy thuốc» cũng phát 

nguyện, «Xin cho tôi kiếp nào còn luân hồi cũng khỏe mạnh, và sống 

lâu». Khi hết tuổi thọ, «tỳ khưu» ấy đã sinh lên cõi phạm thiên, hưởng 

phước tuổi trời rất dài. 
 

Sau thời Phật Tỳ-Bà-Thi (Vipassì), đến thời Phật Ca-Diếp (Kassapa 

Buddha), tiền thân Bakkula thấy một tu viện bị bỏ hoang, đổ nát, 

không ai chăm sóc, «ông» liền sửa chữa lại, rồi dâng đến chư Tăng 

(Saṅgha). Tiếp theo, tiền thân Bakkula đã đi tu, gia nhập tăng đoàn 

của Phật Ca-Diếp, đồng thời hành đạo rất tích cực để giải thoát, nhưng 

Ba-La-Mật (Pàramità=công hạnh) của ông vẫn chưa đủ. Hết tuổi thọ, 

tiền thân Bakkula lại tái sinh lên các cõi trời. 
 

Do những lời chân thành phát nguyện, được «làm chứng» và  «thọ 

ký», bỡi ba vị Toàn Giác (Sammà Sambuddhà), kể từ thời Phật 

Anomadassi, rồi Phật Pudumuttara, cũng như Phật Kassapa (Ca Diếp). 

Đến kiếp cuối cùng Bakkula sinh vào thời giáo pháp của Phật tổ 

Thích-Ca Mâu-Ni (Sakya Muni Buddha), nên ông có trí nhớ phi 

thường. Đặc biệt Trưởng Lão Bakkula là một trong 500 thánh nhân 

còn sống, sau khi Phật nhập Niết-Bàn, để tham dự cuộc Kết Tập Tam 

Tạng lần thứ nhất (Paṭhama Sangìti), tại «Động Heo», gần Vương Xá 

thành, để bảo tồn Phật giáo. 

 
___________________________________________ 

 

 

 

 



 41 

 

 

 

 

 

 

9 
 

Thánh Tăng SIVALI 
 

(Vị Sa-Môn đại phúc, ai thân cận được hưởng phúc lây). 
 

Lúc Phật Thích-Ca Mâu-Ni (Sakya Muni Buddha) còn trụ thế, vương 

quốc Kosala một thời được trị vì bỡi một vị vua anh minh, tên là 

Koliya Mahàli, và hoàng hậu nhân đức, tên là Suppavasa, nên toàn 

dân vô cùng an cư lạc nghiệp. Khi Hoàng hậu vừa thọ thai, thì lạ một 

điều là «nguồn lợi» của hoàng gia cũng bắt đầu gia tăng, sung túc. 
 

Tương truyền rằng, hoàng hậu Suppavasa kể từ khi cấn thai thì dung 

nhan trở thành tươi nhuận, sinh lực dồi dào. Mỗi khi bà đặt chân ra 

ngoại thành, hoàng hậu thường bảo tùy tùng, đưa bà đến những nơi có 

dân chúng làm việc, để thưởng thức quang cảnh sinh hoạt.  
 

Một hôm hoàng hậu thấy nông dân đem lúa ra gieo, bà liền bước lại 

xem, và đưa tay sờ những hạt giống. Lạ thay, những hạt giống ấy tất 

cả đều tự nhiên có màu vàng rất đẹp và no tròn, không thấy một hạt 

nào xấu lép cả. Rồi người ta đem gieo, thì chúng mọc rất nhanh, rồi 

lúa non cũng xanh tươi, mập mạp vô cùng. 
 

Một lần khác, cũng trong dịp ngắm cảnh, hoàng hậu sờ vào bất cứ hạt 

giống trái cây, hay ngũ cốc nào, thì hạt giống ấy liền trở nên xinh tốt. 

Và kết quả sau khi gieo trồng, người dân đã gặt gái lượng trái, hay hoa 

màu rất dồi dào, có thể nói là gấp mười, gấp trăm lần những năm vấ 

vả canh nông trước.  
 

Tin đồn loang ra khắp hướng, khiến thần dân vô cùng sung sướng, Họ 

thi nhau tìm đủ mọi cách để được hoàng hậu, sờ vào gia súc, hay vật 

liệu hành nghề của họ. Kết quả cũng giống như đối với cây trái hay 

ngũ cốc vậy. Sinh vật nào được đụng vào bàn tay của hoàng hậu, là 

sinh vật ấy trở nên sung mãn, sinh sản đầy đàn. Rồi trang trại hay 

công xưởng của những người dân ấy, mỗi ngày một thịnh vượng.  
 



 42 

Còn hoàng hậu và nhà vua thì hằng ngày tiếp nhận không biết bao 

nhiêu hiến vật, do lân bang, bạn hữu, thân nhân, hay thần dân thành 

tâm tặng biếu. Về phía quần chúng thì mọi sinh hoạt đều thu hoạch 

dồi dào, đại đa số người dân, đều được dư giả cơm ăn áo mặc, sức 

khỏe đầy đủ, đời sống thanh bình. Chúng tôi không diễn tả dài dòng, 

quí độc giả cũng thừa biết là vương quốc Koliya thời gian ấy, hưởng 

thanh bình thịnh trị. 
 

Hoàng hậu tuy mang thai nhưng mỗi ngày một khỏe mạnh. Bà chờ giờ 

phút lâm bồn. Nhưng đã qua chín tháng mười ngày, mà chẳng thấy 

dấu hiệu gì sinh nở cả, và hoàng gia bắt đầu lo ngại. Hoàng hậu liền 

yêu cầu nhà vua thỉnh Phật và chư tăng vào hoàng cung để làm phước, 

cúng dường thực phẩm.  
 

Nhân dịp ấy, hoàng gia chẳng những đã hộ trì Tam Bảo dồi dào, mà 

nhà vua còn ra lệnh mở kho lấy tiền phát cho dân «nghèo», hay tổ 

chức những buổi «đãi cơm quần chúng», với những thức ăn mà 

thường dân hiếm khi được thưởng thức.  
 

Trong thời gian làm việc phúc đức, có lần, hoàng hậu tuy mang thai, 

nhưng bà tình nguyện đứng múc các thức ăn cho dân chúng. Lạ thay, 

món ăn trong cái nồi nào mà bà đang múc, thì thấy không lưng, múc 

đến bao nhiều lần, nó vẫn còn đầy như cũ. 
 

Tin đồn thấu đến tu viện. Một tỳ-khưu liền ra mắt bổn sư, và hỏi 

duyên cớ với đức Thế Tôn, thì được Phật cho biết rằng «Phép lạ dồi 

dào đó là do phúc đức của cái thai trong bụng hoàng hậu». 
 

Như trên vừa nói, hoàng hậu mang thai đã hơn chín tháng mười ngày, 

mà việc sinh nở vẫn chưa biểu lộ dấu hiệu. Nhưng nhờ sức khỏe của 

hoàng hậu vẫn bình thường, và hài nhi trong bụng cũng chẳng có cử 

động gì làm cho bà khó chịu hay mệt mỏi, nên nhà vua cũng yên tâm. 

Mặt khác, hoàng hậu vốn là người thuần thục đạo đức, nên việc 

thường xuyên làm những phước thiện cũng khiến cho bà thỉnh thoảng 

quên đi tình trạng mang thai dai dẳng của mình….. 
 

Ngày tháng trôi nhanh, hoàng hậu mang thai đã bảy năm, bảy tháng, 

và bảy ngày, mà bà vẫn trong tình trạng chờ đợi. Hoàng hậu có thói 

quen, cứ đúng thời kỳ cúng dường đức Phật và Thánh chúng, thì bà 

nhắc nhở nhà vua.  
 



 43 

Hôm nay như thường lệ, bà lại nhắc chồng. Vương gia liền hoan hỷ 

dùng xe giá đi thỉnh Phật và chư tăng. Nhân tiện vương gia cũng yêu 

cầu Phật ban ân, chúc phúc để hoàng hậu được sinh nở, chấm dứt sự 

âm thầm lo ngại của mình, và của thần dân.   
 

Sau khi thọ trai xong, đức Phật liền dùng «thần nhãn» soi sâu vào quá 

khứ. Ngài biết rõ dư quả không tốt, từ một kiếp xa xưa của hoàng hậu 

và tiểu hoàng tử trong bụng bà, đã mãn, Phật liền chúc lành Hoàng 

hậu, bằng kệ ngôn như sau : 
 

«Sukhinì vata hotu Suppavasa, 

Koliyadhità sukhinì arogà, 

Arogaṃ puttaṃ vayatu».  
 

Nghĩa là : 
 

«Do phước báu nầy, xin cho hoàng hậu Suppavasa, ái nữ của vương 

tộc Koliya hãy được hạnh phúc, mạnh giỏi, và sinh một hoàng nam 

khỏe mạnh, xinh đẹp». 
 

Lành thay, thọ thực xong, Phật và tăng đoàn vừa rời hoàng cung về 

chùa, thì Hoàng hậu Suppavasa hạ sinh một hoàng nam vuông tròn, 

khỏe mạnh và tuấn tú. Sự lâm bồn đã dễ dàng như một người «rót 

nước tử trong bình ra chậu». Để tỏ lòng tri ân lẫn kính ngưỡng, trước 

lời chúc lành của đức Phật, hoàng gia đã tái thỉnh Ngài cùng chư tăng 

vào hoàng cung thọ trai liên tiếp trong bảy ngày sau. Kinh Phật gọi 

cuộc trai tăng bảy ngày nầy, là «Vàyamangala» («Mừng sinh con»). 
 

Trong lễ đặt tên, hoàng tử được mệnh danh là Sivali, nghĩa là «phúc 

đức tròn đầy» hay «phú túc», đúng như hiện tượng xảy ra, bắt đầu từ 

lúc hoàng hậu cấn thai, cả nước bỗng trở nên hưng thịnh, no đủ. Tức 

là việc làm của mọi tầng lớp dân chúng, từ nhà nông cho đến công, 

thương, trí thức…ngày xưa thì vất vả, nhưng lúc ấy lại không khó 

khăn nữa, mà thu hoạch rất nhiều, đời sống trở thành «lao động bình 

thường, mà gặt hái dồi dào, mỹ mãn». 
 

Một hôm, Trưởng Lão Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta Thera), trên đường đi 

khất thực, ghé thăm hoàng tử Sivali, và nhân dịp kể lại cho hoàng tử 

nghe câu chuyện hoàng hậu mang thai ông rất lâu, và sinh muộn. 

Thấy hoàng tử có vẻ ngạc nhiên, Trưởng Lão liền giảng giải do nghiệp 

gì mà hoàng hậu có quả mang thai lâu như thế. 
 



 44 

Tiền kiếp SIVALI. 
 

Một lần trong quá khứ, tiền thân Sivali sinh làm vua, trị vì tại thành 

Ba-La-nại (Vàrànasì, Bénares, Ấn-Độ ngày nay). Vua đã ỷ mình hùng 

mạnh, đem quân gây chiến với lân bang, bắt nhiều tù binh, và bao vây 

thành trì nước bên cạnh. Vua xâm lăng còn ra lệnh cho toàn dân nước 

bị chiếm phải đầu hàng, nếu không chiến tranh sẽ tàn khốc hơn nữa. 

Nhưng dân nước bị bao vây nhất định không chịu phục, vì sợ phải 

nằm dưới sự cai trị khắc nghiệt của một ông vua ngạo mạng. 
 

Kết quả, qua một thời gian dài, đời sống dân chúng tại nước bị trị vô 

cùng cơ cực, cơm không đủ ăn, áo không đủ mặc. Nhiều người bệnh 

hoạn và kẻ già phải bỏ mạng. Vua cai trị và hoàng hậu bên «thắng 

trận» chẳng đoái hoài gì đến nỗi khổ của họ. (Hoàng hậu kiếp trước ấy 

bây giờ chính là Suppavasa, mẹ Sivali). 
 

Lúc ấy, có một vị Độc Giác (Pacceka Buddha) ngụ tại chùa Migadaya, 

nằm trên biên giới hai nước. Phật Độc Giác không nói pháp gì nhiều, 

Ngài chỉ chúc lành và khuyên dân chúng hai bên đừng thù hằn, gây 

oan trái lẫn nhau. Và nhấn mạnh, ai làm cho kẻ khác đau khổ, thì quả 

xấu chắc chắn sẽ đến với người ấy, không thể nào tránh được. Lời dạy 

ấy thấu đến tai hoàng hậu và nhà vua xâm lăng, khiến cho cả hai bắt 

đầu suy nghĩ…. 
 

Hơn nữa, sự bao vây thành trì ở một nước khác, càng kéo dài càng tốn 

kém. Nếu tinh thần dân chúng nước bị chiếm ấy mà rất cao, họ nhất 

định chịu chết chứ không chịu nhục, thì tình hình cai trị lại phức tạp 

hơn. Chưa kể ngày lụn tháng qua, quan quân phe thắng trận có thể trở 

thành kiêu binh, chễnh mãng, để lộ nhiều sơ hở, thì biến cố bất ngờ sẽ 

có thể xảy ra.  
 

Biết đâu đám dân khổ cực kia, bị dồn vô chân tường, họ có thể trở 

thành liều mạng, tìm cách thích khách nhà vua tàn bạo hay thân thuộc 

hoàng gia, thì cuộc diện chính nước ông sẽ hỗn loạn, các hoàng thân 

nhân dịp ấy tranh giành ngôi báu, nguy hiểm cho một ông vua có sức 

mạnh quân sự bị «cầm chân» ở nước ngoài. Cuối cùng, vua «thắng 

trận» cảm thấy thượng sách là phải rút quân, và thả tù binh.  
 

Nhưng như vậy không có nghĩa là vua xâm lăng sẽ không nhận quả 

xấu của những nghiệp bất thiện, mà ông đã tạo, gây khổ cho bao 



 45 

nhiêu người khác. Kiếp đó, khi hêt tuổi thọ, vua dữ sinh vào địa nguc 

Avichi (vô minh), để chịu khổ trong một thời gian rất dài….  
 

Mặc dù sau khi mãn địa ngục Avichi, trong các vòng luân hồi tiếp 

theo, tiền thân Sivali đã thức tỉnh, tạo rất nhiều phúc đức, nhưng dư 

quả lưu lai của sự bao vây ấy vẫn còn. Và kiếp nầy Sivali và mẫu hậu 

đã chịu như thế. 
 

Sau khi nhắc lại tiền kiếp, Trưởng Lão Xá-Lợi-Phất (Sàriputta) đã hỏi 

hoàng tử Sivali (lúc đó mới 13 tuổi), xem «cậu» muốn chấm dứt sự 

luân hồi, ngay kiếp nầy hay không. Nếu hoàng tử muốn, thì hãy xuất 

gia, sống phạm hạnh trong cộng đồng tăng chúng của Phật, để tận trừ 

nguồn gốc luân hồi (sinh tử), hay nguồn gốc của khổ đau. Sivali vô 

cùng vui mừng, trước «lời mời» của Trưởng lão. Hoàng tử liền xin 

phép phụ vương và mẫu hậu cho «cậu» đi tu, và được chấp thuận. 
 

Hoàng hậu Suppavasa là một tín đồ thuần thành cùa đức Phật. Bà vui 

vẻ tổ chức cuộc lễ tiễn đưa hoàng tử Sivali đi xuất gia. Đoàn người 

diễn hành rất đông, hộ tống Sivali đến tận tu viện, và dự lễ thọ giới 

của hoàng tử một cách trọng thể.  
 

Trong khi xuống tóc, thọ giới Sa-Di (Sàmaṇera vinaya), trưởng lão 

Sàriputta khuyên «giới tử» Sivali nên lấy tóc làm đề mục, quán tưởng, 

về sự bất tịnh và vô thưòng của xác thân nầy. Sivali vốn có căn cơ trí 

tuệ từ kiếp trước. «Cậu» liền định tâm quán chiếu, theo lời khuyên của 

trưởng Lão. Tóc trên đầu «giới tử» vừa cạo xong (do Trưởng lão Đại 

Mục-Kiên-Liên, Mahà Moggallàna), thì Sivali đã đắc quả giải thoát, 

A-La-Hán (Arahatta). Đây là một Sa-Di A-La-Hán. 
 

Một hiện tượng kỳ diệu, là từ đó về sau, chư tỳ khưu để ý thấy Thánh 

Nhân Sivali luôn luôn có đầy đủ thực phẩm, vừa thơm ngon vừa quí 

giá, vá các thứ cần dùng hằng ngày. Đồng đạo nào sống gần ông cũng 

được hưởng phước lây. Thánh nhân Sivali có mặt ở đâu, là ở đó người 

ta phát tâm cúng dường thực phẩm, hay mọi vật dụng dồi dào. 
 

Hiện tượng sung túc ấy luôn luôn xảy ra cho Sa-Môn Sivali, không có 

trường hợp tùy điều kiện nào cả. Riết rồi nó trở thành một thông lệ, 

đến độ ai cũng tin rằng, «Ngài» Sa-Di Sivali không bao giờ thiếu thốn 

bất cứ món gì. Hễ ông có ý định đi đến nơi nào, là ở đó tự nhiện có cái 

xui khiến người ta cùng nhau chuẩn bị một cách chu đáo, những vật 



 46 

dụng tươi tốt hằng ngày, để cung cấp cho những buổi trai tăng hay 

làm phước theo Phật giáo. 
 

Đến năm 20 tuổi, «Sa Di» Sivali thọ cụ túc giới, thì bốn món vật dụng 

lại càng phát sinh dồi dào hơn nữa. Ân đức và phúc lộc của vị tân tỳ-

khưu Sivali nhiều như nước biển, không ai có thể làm cạn được. 
 

Lần nọ, khi Thánh Tăng Sivali cùng đoàn tùy tùng, gồm 500 tỳ khưu, 

đã du hành xuyên qua một vùng rừng hoang, không có người cư ngụ. 

Chuyến đi kéo dài suốt bảy ngày. Nhưng một điều kỳ lạ, là cũng trong 

thời gian ấy lại có những đoàn thương nhân nhiều thiện tâm, chở đủ 

thứ dụng cụ, phẩm vật, cùng đồng hành, và họ rất cách biết hộ độ, 

cúng dường đến các hàng đạo sĩ du phương, nên tất cả tăng chúng đều 

không thiếu thốn vât thực, và các thứ vật dụng khác.  
 

(Một nguồn kinh điển khác ghi, những đoàn thương nhân nhiều thiện 

tâm ấy vốn là chư thiên, hiện ra để làm phước. «Họ» không những 

cúng dường thực phẩm, nước uống, mà còn dùng thần thông biến hóa 

thành nhiều nhà cửa, tịnh thất đủ tiện nghi (Gandhakuti), dành cho 

Phật và chư sa-môn, hay thánh nhân nghỉ ngơi ban đêm nữa).  
 

Nhưng «soạn dịch giả» của tập sách nhỏ nầy vẫn  hy vọng rằng, 

những đoàn thương nhân hảo tâm ấy là người thật. Nhờ phước đức 

của Thánh tăng Sivali đã tạo trong kiếp trước, mà họ ngẫu nghiên 

đồng hành, để giúp đỡ đức Phật và các bậc phạm hạnh về phương diện 

vật chất. -Tránh đi cho Phật giáo những chuyện hoang đường càng 

nhiều càng tốt. 
 

Tương tự như thế, một lần khác Thánh Tăng Sivali và tăng đoàn phải 

đi ngang một sa mạc mênh mông, mà tất cả vẫn không bị thiếu thốn. 

Đức Phật biết rõ tiền kiếp Sivali đã làm quá nhiều thiện nghiệp, nhất 

là cung cấp sự sống với tâm không giới hạn, cho những ai cần đến. 

Do đó, kiếp nầy, ông không thể nào gặp cảnh khó khăn trong bốn món 

vật dụng, là thực phẩm, y phục, chỗ ngụ, và thuốc men.  
 

Đức Phật đã thường nói «Sa-Môn Sivali là người nhiều phúc lộc nhất, 

trong số những sa-môn có phúc đức vô song». Phật tiết lộ như vậy, để 

làm an lòng nhiều phàm tăng, trước khi khởi hành một chuyến đi, vừa 

xa xôi vừa vất vả, dễ gây ra buồn chán.  
 



 47 

Có lần, nhân nghe tăng chúng, bàn luận về phúc lộc vô biên của 

Thánh tăng Sivali, đức Phật đã nói :  
 

«Etadaggaṃ bhikkhave mama 

sàvakànaṃ labhinaṃ yadidaṃ Sìvali». 

Nghĩa là : 

«Nầy chư tỳ khưu, Thanh Văn Sìvali 

là đại đệ tử nhiều phúc lộc nhất của Như Lai» 
 

Nhiều khi một chuyến hành trình như vậy, lại xuyên qua những vùng 

rộng lớn, hoang vu. Phật thưòng làm phấn chấn tinh thần các đệ tử, 

bằng một câu : «Có Sa-Môn Sivali bên cạnh, thì chư tỳ-khưu tăng 

đừng lo thiếu thốn». Và kết quả, lời nói của đức Phật đã nghiệm đúng. 
 

Độc đáo hơn hết, là khi ấy có Phật đồng hành, với con số 30.000 tỳ-

khưu tăng, để lặn lội đến thăm một Sa-Môn, tên là Khadhiravaniya 

Revata, em ruột của Trưởng tông đồ Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta). Cả đoàn 

phải đi xuyên qua một vùng rừng rộng mênh mông và hoang vắng. 
 

 Đệ tử thị giả hầu Phật là A-Nan-Đa (Ananda) đã tỏ ra lo ngại, ông sợ 

không thể tìm được thực phẩm giữa rừng, cho một số quá đông tăng 

chúng như thế. A-Nan-Đa (Ānanda) liền thỉnh ý Phật, để bổn sư 

hướng dẫn ông phải làm sao, giải quyết vấn đề thực phẩm đó.  
 

Đức Phật chỉ nói câu sau đây, là A-Nan-Đa liền an lòng : «Đệ tử đùng 

lo, đã có Sivali cùng đi, thì những vật cần dùng hằng ngày sẽ không 

thành vấn đề nữa !». Phật còn dạy thêm, «Ngay cả chư thiên ham vui 

nhất trên cõi trời, cũng không quên việc hộ độ Sivali, và những ai 

trong đoàn hành trình của ông». 
 

Theo Phật giáo, quả lành hay quả xấu của ai đã gieo trồng, thì chỉ 

người ấy sẽ gặt hái. Nhưng trường hợp của Thánh Tăng Sivali thì 

những người khác cũng được hưởng lây. Hiện tượng đó có thể cắt 

nghĩa bởi hai lý do sau đây : Thứ nhất, người gieo trồng (ám chỉ tiền 

kiếp Ngài Sivali) đã làm quá nhiều thiện nghiệp trong vô số quá khứ, 

vượt khỏi mức tròn đủ Ba-La-Mật bố thí cúng dường. Lý do thứ hai, 

những người hưởng lây cũng là những hàng tu sĩ, có nhiều hay ít 

phạm hạnh, giữ tròn giới luật, tâm thức hướng về thanh tịnh. Chứ 

không phải là những người hằng ngày say sưa trong ngũ dục.  
 



 48 

Tiếng Phật gọi quả lành có thể chia sớt đó là «Nisandha pàla» (Thoát 

dịch là sự tràn trề của Nghiệp). Nếu «quả thường» của nghiệp xấu hay 

tôt (Vipàka pàla) chỉ được gặt hái bỡi người gieo trồng, thì «Sự tràn 

trề» của nghiệp xấu hay tốt ấy (Nissandha pàla), có thể «tràn» qua 

người khác, sống đầy đủ giới hạnh, hay kém giới hạnh hơn.  
 

Quả tốt «tràn» qua người khác, như trường hợp Ngài Sivali trên đây, 

thì chúng ta vừa đọc. Còn quả xấu «tràn» qua người khác, thì chắc quí 

độc giả cũng thường chứng kiến, và biết. Đó là chuyện «giao du với 

người ác, sẽ bị vạ lây». Hiện tượng nầy cũng nhắc đến một Thánh 

Nhân nổi tiếng, như Trưởng Lão Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta) mà sự «tràn  

trề» quả xấu trong một tiền kiếp vô cùng xa xôi (Túc Sinh Truyện tên 

Losaka) đã làm cho Ngài (Xá-Lợi Phất, Sàrìputta) trong kiếp chót, có 

lần đã khất thực không đủ ăn. 
 

Theo Phật giáo, tìm kiếm nguyên nhân của một hiện tượng bất thường 

(hay kỳ lạ), là phải quay lại vô số chu kỳ luân hồi trong quá khứ. 

Trường hợp của Ngài Sivali, thì vào thời đức Phật Pudumuttara, tiền 

thân Sivali đã sinh làm một người nghèo, nhưng may mắn là được 

chứng kiến cảnh Phật ban cho một đệ tử tên Sudassana, cái vinh dự 

đãm trách việc chu toàn các vật dụng cho cộng đồng phạm hạnh, vì vị 

đệ tử đó là người có khả năng và phúc đức nhiều nhất.  
 

Được kinh cảm và thích thú, nếu làm được vai trò đó, tiền thân Sivali 

đã phát nguyện hành thiện trên mọi phương diện, để có đủ phước đức 

chu toàn phạm hạnh ấy, nhất là trong những kiếp tái sinh sau nầy. Còn 

ngay trong kiếp hiện tại, cùng thời với đức Phật Pudumuttara, thì 

«ông» luôn luôn cố gắng mở toang tấm lòng, làm thật nhiều thiện 

nghiệp, cúng dường đức Phật và Thánh chúng, càng thường xuyên 

càng tốt. Và mỗi lần làm phước, tiền thân Ngài Sivali, đều phát 

nguyện «kiếp sau được dồi dào ân đức, để chia sớt đến xung quanh». 
 

Đức Phật Pudumuttara biết rõ ước vọng của người phát nguyện sẽ 

được thành tựu mỹ mãn, nên Ngài dùng phép Anàgataṃsañàna (thần 

túc nhìn về tương lai), tiên đoán rằng «Vào thời Đức Phật Thích-Ca 

Mâu-Ni Cồ-Đàm (Buddha Sakya Muni Gotama, trải qua 100.000 kiếp 

trái đất ( Bhaddakappa), hậu thân của người nầy sẽ trở thành đệ tử ưu 

tú, trong số những Sa-Môn có nhiều phúc đức nhất của Phật». Từ đó, 

tiền thân Sivali không ngừng tinh tấn hành thiện, để sớm chu toàn 



 49 

nguyện vọng. Và sau khi hết tuổi thọ, tiền thân Sivali đã tái sinh lên 

các cõi trời, rồi hưởng phước rất nhiều. 
 

Một chuyện tiền kiếp làm phước nổi bật khác nữa, là vào thời đức 

Phật Tỳ-Bà-Thi (Vipassì Buddha), cách Phật Thích-Ca Mâu-Nì Cồ-

Đàm, khoảng 91 chu kỳ vũ trụ, tiền thân Sivali sinh làm một thương 

gia giàu có, tại thành phố Bandhumati. Lúc ấy, cả thành phố đang 

chuẩn bị một đại lễ cúng dường thực phẩm, đến đức Phật Tỳ-Bà-Thi 

và thánh chúng. Những thí chủ bỗng hay rằng họ thiếu sữa chua và 

mật ong, là hai món đặc biệt, thường dùng sau bữa ăn trưa. 
 

Nhóm người thí chủ ấy lập tức thông báo với nhau khắp thành phố, để 

tìm hai món thiếu đó. Nhưng số lượng cần dùng không được đáp ứng, 

vì tay chân bộ hạ của nhà vua đã thu mua tất cả, làm tăng giá hai thực 

phẩm ấy, từ một đồng vàng cho một đơn vị, lên đến 100 đồng vàng. 

Lý do, nhà vua đồng thời cũng thi đua làm phước với cuộc «trai tăng 

hội» của dân chúng. 
 

Tiền thân Sivali khi ấy làm chủ một hiệu buôn lớn. Cửa hàng của ông 

không thiếu bất cứ một phẩm vật nào. Ông rất ngạc nhiên khi thấy một 

khách hàng chịu mua với giá 200 đồng vàng cho một đơn vị mật ong, 

cộng với một đơn vị sữa chua. Chủ tiệm (tiền thân Sivali) liền ngạc 

nhiên hỏi duyên cớ, tại sao khách chịu mua giá cao như vậy. Người 

khách trả lời là «đắc mấy tôi cũng mua, vì để cúng dường đức Phật 

Tỳ-Bà-Thi và tăng chúng».  
 

Nghe thế đại thương gia (tiền thân Sivali) liền cảm thấy ấn tượng, ông 

phát sinh hảo tâm, muốn làm việc thiện, cúng dường đến đức Phật, 

bèn nói rằng, «Cho tôi hùn phước với được không ?». Người khách 

hàng hoan hỷ đáp «Hướng dẫn kẻ khác cúng dường đức Phật, thì 

người hướng dẫn cũng có phước lây, vậy xin mời ông tham gia !». 

Thế là sau đó chủ tiệm (tiền thân Sivali) đã hăng hái hiến dâng dồi dào 

số lượng sữa chua và mật ong, cần dùng cho suốt cuộc lễ. 
 

Trong khi cúng dường và trước mặt đức Phật Tỳ-Bà-Thi (Vipassi 

Buddha), tiền thân Sivali đã lập lại nhiều lần lời phát nguyện, là «Xin 

cho tôi tái sinh kiếp nào cũng được đầy đủ phúc đức, để chia xẻ vật 

dụng đến người khác». Đức Phật Tỳ-Bà-Thi (Buddha Vipassì) biết 

nguyên vọng của người nầy sẽ thành tựu trong tương lai, bèn thọ ký 



 50 

rằng, «Thí chủ sẽ được như ý. Và phước báu nầy sẽ kéo dài đến 6 triệu 

8 trăm ngàn năm».  
 

Kể từ ngày ấy, tiền thân Sivali là đệ tử thuần thành của đức Phật Tỳ-

Bà-Thi, và ông tu tập rất tinh tấn. 
 

Kết quả cuối cùng, là «thiện tâm ba-la-mật chín muồi», đã đẩy tiền 

thân ông tái sinh vào thời đức Phật Thích-Ca Mâu-Ni Cồ-Đàm 

(Buddha Sakya Muni Gotama), làm hoàng tử, tên là Sivali. Rồi hoàng 

tử xuất gia trở thành Sa-Di Sivali, rồi Tỳ-khưu Sivali. Và nhờ tinh tấn 

hành đạo, mà Sa-Môn Sivali trờ thành vị Thánh Bất Lai A-La-Hán 

Sivali, ngay lúc mới thọ giới sa Di. 
 

Thánh nhân nầy lại có phúc đức vô biên, để làm phát sinh vật dụng, 

chu toàn cho bất cứ cộng đồng phạm hạnh nào đang sống bên cạnh 

ông. Ngay cả với con số tỳ-khưu, lên đến 30.000 vị, giữa một nơi 

hoang dã, không người cư ngụ. Thánh Tăng Sivali thật là một nhân 

vật phúc đức phi thường !  
 

Ngày nay, tại những nước Phật Giáo Nguyên Thủy (Nam Tông), hình 

ảnh của Thánh Tăng Sivali tương trưng cho sự sung túc, không nghèo 

đói. Kinh nói về Thánh Tăng Sivali còn gọi là Kinh Paritta, nghĩa là 

kinh cứu nạn, nhất là ai thành tâm đọc kinh ấy, thì sẽ tránh được sự 

nghèo khó, hay đói rách. 

___________ 

 

Vài đoạn kinh liên quan  

đến Thánh Tăng Sìvali. 
 

I-Nghiệp quả : 
 

«Yadisaṃ vàpate bijaṃ. 

Tàdisaṃ harate phalaṃ 

Kalyanakari kalyanaṃ 

Papakari ca papakaṃ”. 
 

Tạm dịch, 

“Người gieo hạt giống nào thì gặt quả ấy, 

Người hành thiện thì được quả thiện. 

Người hành ác thì nhận quả ác” 



 51 

**** 
 

II-Kệ ngôn cầu tài lộc. 
1 

“Sivali ca mahànàmaṃ, 

Sabbalabhaṃ bhavissati. 

Therassa anubhàvena 

Sabbe hontu piyaṃ mama”. 
 

Nghĩa 

“Đại Thánh Sivali, danh đầy phúc đức, 

Cầu xin mọi tài lộc sẽ phát sinh. 

Nhờ oai lực của Ngài, tất cả chư thiên và nhân loại 

Đều có thiện tâm với con”. 
 

2 

“Sivali ca mahàlabhaṃ, 

Sabbalabhaṃ bhavissati. 

Therassa anubhàvena, 

Sadà hontu piyaṃ mama”. 
 

Nghĩa 

Đại Thánh Sivali, bậc đầy phúc đức, 

Cầu xin mọi tài lộc sẽ phát sinh. 

Nhờ oai lực của Ngài, tất cả chư thiên và nhân loại, 

Đều có có thiện tâm với con”. 
 

3 

“Sivali ca mahàthero, 

 mama sise thapetvàna. 

Mantitena jàyomantaṃ, 

Ahaṃ vandàmi sabbadà». 
 

Nghĩa 
 

Đại Thánh Sivali, bậc cao thượng, 

Xin cung kính quì dưới chân Ngài. 

Con thành tâm tán dương ân đức, 

Và luôn luôn đảnh lễ Ngài”. 

_____________________________ 

 



 52 

 

 
 

 

 
 

 

10 
 

 

Thánh Tăng AṄGULIMALA (Vô Não) 
 

(Vị Thánh nhân trước từng là một sát thủ, vì cuồng tín) 
 
 

Một cận thần rất trung thành của vua Ba-Tư-Nặc (Pasenadi), nước 

Kosala, tên  Bhaggava Gagga, thuộc giai cấp Bà-La-Môn, nổi tiếng là 

bác học, đã phục vụ trong triều, như một quan giáo thụ. Bhaggava và 

phu nhân tên là Mantani sinh được một đứa con trai.  
 

Và theo phong tục thời bấy giờ, người cha phải lập bản tử vi cho đứa 

con mới sinh ra. Ông đã thất vọng, vì căn cứ theo đó thì con ông chào 

đời dưới một ngôi sao xấu. Đó là «Đạo Tinh» hay «sao ăn cướp». Nó 

cầm bổn mạng cho một người mang tên tướng cướp giết người. 
 

Sáng hôm ấy, khi quan giáo thụ vào yết kiến vua Ba-Tư-Nặc 

(Pasenadi), và hỏi thăm xem «đêm qua hoàng thượng ngủ ngon 

không ?», thì được nhà vua trả lời vua đã trải qua một đêm mộng mị 

kinh hoàng. Nhà vua nói «Trẫm đã thức giấc vào nửa đêm, sau một ác 



 53 

mộn thấy những võ khí sắc bén của trẫm nằm ngổn ngang cạnh 

giường. Chúng loé lên những tia sáng rùng rợn. Và phải chăng đây 

làm điềm chẳng lành, báo hiệu một sự đe dọa nguy hiểm cho trẫm, 

hay cho vương quốc chúng ta ?». 
 

Đại thần Bhaggava cũng thuật lại cho nhà vua biết rằng, nhiều hiện 

tượng kỳ lạ đã xảy ra trong kinh đô, có lẽ là do nguyên nhân vợ ông 

vừa hạ sinh một đức con trai, mà lá số tử vi của nó, là lá số tử vi của 

một đại đạo tặc. Nhà vua liền hỏi Bhaggava coi lá số tử vi ấy có nói 

rõ thằng bé sẽ trở thành đại đạo tặc một mình, hay nó sẽ lập đảng với 

những tay hung bạo khác. Đại thần Bhaggava thành thật tâu rằng, nó 

sẽ trở thành đại đạo tặc đơn độc.  
 

Tiếp theo, đại thần Bhaggava cũng thỉnh ý nhà vua xem ông có nên 

giết đứa bé ngay bây giờ, để ngừa trước sự nuôi dưỡng tội lỗi trong 

tương lai. Vì là một đệ tử thuần thành của đức Phật, vua Ba-Tư-Nặc 

(Pasenadi) liền sáng suốt phân tích rằng, tuy thằng nhỏ có lá số tử vi 

xấu như thế, nhưng nếu ngay từ bé, chúng ta để tâm giáo dục nó một 

cách cẩn thận, thì nó sẽ có thể không trở thành đạo tặc. Đoạn nhà vua 

ra lệnh cho Bhaggava bảo vệ và dạy dỗ thật tốt cho con mình, hầu 

tránh sự báo trước của lá số tử vi. 
 

Sau đó, vợ chồng Bhaggava và Mantani quyết định đặt tên con là 

«Ahiṃsaka», nghĩa là «Người Vô Hại», hy vọng danh tánh và sự nuôi 

dưỡng trong thiện pháp sẽ thay đổi «căn xấu» ẩn niơ tâm khảm của 

đứa con. Ahiṃsaka lơn lên vừa đẹp trai khỏe mạnh vừa thông minh, 

và có hạnh kiểm rất tốt. Vì con học giỏi, nên cha mẹ Bhaggava-

Mantali phải gởi lên trường Takkasila, một đại học nổi danh thuở bấy 

giờ ở Ấn-Độ, để hoàn tất sự học.  
 

Ahiṃsaka (Vô Hại) đã tỏ ra là một sinh viên xuất sắc. Chẳng bao lâu 

anh được xếp hạng nhất, trên tất cả những sinh viên học giỏi khác, và 

càng ngày anh càng được giáo sư Viện Trưởng thương mến. Giáo sư 

nầy đã đối xử với Ahiṃsaka một cách đặc biệt, và thường mời chàng 

về tư gia ăn cơm.  
 

Đó là lý do làm cho hầu hết những sinh viên khác phát sinh lòng ganh 

tị. Vì ganh tị, những sinh viên ấy xem Ahiṃsaka như kẻ thù. Họ lập 

kế chia rẽ bằng cách đầu đọc tinh thần giáo sư Viện Trưởng để phá 

hủy «mối quan hệ» giữa hai người.  
 



 54 

Những sinh viên ác ý ấy đã làm việc một cách có thứ tự. Trước tiên, 

họ đặt những câu chuyện nói xấu Ahiṃsaka. Thoạt đầu, giáo sư Viện 

Trưởng đã không tin. Ông chẳng những đã không quan tâm, mà còn 

rầy la họ nữa. Nhưng họ tiếp theo tìm cách xúi dục những sinh viên 

gọi là «độc lập, không thiên vị», cũng đến gặp giáo sư Viện Trưởng, 

kể lại những việc xấu tương tự, để kết tội nặng nề Ahiṃsaka.  
 

Phương pháp đó đã làm cho lòng tin của giáo sư Viện Trưởng đối với 

người học trò tốt bị lung lay. Dần dần một mầm móng nghi ngờ tự 

nhiên hiện ra trong tâm vị giáo sư Viện Trưởng, Rồi hằng lô những 

thắc mắc, những câu hỏi phát sinh trong đầu óc ông. -Nào là «Phải 

chăng Ahiṃsaka âm mưu chống lại mình ?». -Nào là «Ahiṃsaka ỷ học 

giỏi, dám qua mặt, dụ tất cả học trò bỏ rơi ông ?»…v…v… 
 

Vì sợ bị giảm uy thế và tên tuổi, cuối cùng, giáo sư Viện Trưởng 

quyết định «trừ khử» Ahiṃsaka, bằng cách «ra tay trước khi ông bị 

đối thủ làm hại». Nhưng Ahiṃsaka là một thanh nhiên to lớn, khỏe 

mạnh. Hạ thủ một người như thế không phải là chuyện dễ. Hơn nữa, 

danh tiếng của ông, một Viện Trưởng lớn, nếu liên quan đến cái chết 

của Ahiṃsaka, thì sẽ tiêu tan hết. Là một giáo sư dồi dào kinh nghiệm 

và «thông minh», ông phải nghĩ cách nào hãm hại Ahiṃsaka một cách 

«an toàn» hơn. 
 

Nhân khi đó, Ahiṃsaka cũng vừa mãn khóa. Theo phong tục cổ Ấn-

Độ, học trò trước khi rời trường, đến từ giả thầy, phải tìm một tặng 

vật đặc biệt, để biếu cho thầy dạy dỗ mình. Thế là giáo sư Viện 

Trưởng khai thác phong tục ấy. Ông liền cố ý nhắc lại, và bảo 

Ahiṃsaka hãy kiếm cho ông một món quà «đặc biệt». Đó là một xâu 

chuỗi đeo cổ, với 1000 đốt xương ngón tay tươi, được phơi khô, của 

1000 người khác nhau. Ông nhấn mạnh, ấy là món quà duy nhất ông 

muốn. Vì chỉ có nó mới đủ hiệu lực làm cho những «bí quyết» mà ông 

đã dạy cho Ahṃsaka, sau nầy trở thành linh nghiệm. 
 

Dĩ nhiện là giáo sư Viện Trưởng cũng đã bí mật chấm số tử vi của 

Ahiṃsaka. Ông biết rõ người học trò nầy không sợ những việc làm 

sắc máu, rùng rợn, và có «khả năng» giết người. Sau đó, ông sẽ nhờ 

bàn tay của đức vua, hằng trị tội những kẻ sát nhân, mà tiêu diệt đối 

thủ. Toan tính xong, ông quyết định thực hiện kế hoạch ác độc có vẻ 

«hoàn hảo» đó. 
 



 55 

Nhưng khi Viện Trưởng yêu cầu Ahiṃsaka tặng ông món quà kỳ cục 

ấy, thì thấy người học trò có vẻ do dự. Ông liền vừa nài nĩ vừa hăm 

dọa, nói ra sự mất linh thiêng những gì ông đã dạy, nếu Ahiṃsaka 

không làm đúng theo ý ông, và kích thích lòng biết ơn trong vô minh 

của Ahiṃsaka…. 
 

Ahiṃsaka xuất thân từ một gia đình đạo dức, luôn luôn chủ trương bất 

bạo động. Anh tuy còn nhớ những giá trị gia giáo đó. Nhưng «ân sư» 

của anh nhất quyết đòi cho được món quà đền ơn ấy. Nếu anh không 

đáp ứng thì tình thầy trò sẽ không còn, và những pháp thuật mà giáo 

sư Viện Trưởng đã dạy cho anh sẽ hết linh nghiệm, nhất là sẽ không 

hiệu lực để đưa linh hồn người chết lên thiện đàng. Chưa kể khi học 

xong, chia tay mà học trò không được thầy chúc lành, thì về sau sẽ 

gặp nhiều tai họa. Cuối cùng Ahiṃsaka bắt buộc phải nhận lời.  
 

Bất hạnh thay, cũng ngay lúc đó, ác quả của nghiệp xấu thuộc quá 

khứ, như tiền thân anh đã có lần từng ăn thịt người, và cho là mùi vị 

thơm ngon, trong một kiếp xa xưa, đuổi bắt kịp. Chủng tử coi thường 

sự giết chết sinh vật, nằm sâu trong tiềm thức, của một người lực 

lưỡng như Ahiṃsaka, từ một kiếp xa xưa bỗng nổi dậy. «Nó» lấn áp 

và chiếm hẳn chỗ đứng, của ảnh hưởng giáo dục, và đạo đức từ gia 

đình anh. Nên «nhất thời» Ahiṃsaka chợt cảm thấy thích thú trước sự 

nguy hiểm, và không ngại mọi phiêu lưu.  
 

Đầu óc anh lúc đó trở nên tối tăm (vô minh, avijjà). Thay vì anh có thể 

tìm 1000 ngón tay của 1000 xác chết chưa chôn trong nghĩa địa, rồi 

phơi khô, thì anh liền vào cánh rừng Jalini (thuộc biên cương lãnh thổ 

vương quốc Kosala), để làm nơi ẩn thân, giết người sống, thực hiện 

«món quà» ký quái cho thầy. 
 

«Sào huyện» bí mật của Ahiṃsaka nằm trên đỉnh cao của một vách 

núi, sát nách con sơn quan độc đạo, rất ghê rợn và vắng vẻ, nơi thỉnh 

thoảng có khách bộ hành bạo gan đi qua. Mỗi khi rình thấy những 

«mục tiêu» di động, thì Ahiṃsaka mới xuất hiện, như một con chim 

ưng phóng xuống giết người nhanh như chớp, rồi vất xác, và chặt mỗi 

nạn nhân một ngón tay.  
 

Đoạn Ahiṃsaka đem những ngón tay ấy treo lên cành cây, chỗ không 

ai từng đến, chờ cho chim ưng và ong kiến ăn hết thịt, phơi nắng thật 

khô, rồi anh xỏ chúng thành một xâu chuổi, đem lủng lẳng ở cổ. Từ đó 



 56 

Ahiṃsaka trở nên khét tiếng, và được mọi người gọi là tướng cướp 

Aṅgulimala, hay tên sát nhân mang xâu chuỗi xương khô ngón tay. 
 

Hung tin loan ra, cả thành đô kinh hoàng, rằng sức mạnh của tướng 

cướp Aṅgulimala như thiên thần vô địch. Nhiều võ sĩ nổi danh đã 

được lệnh, cùng nhau mai phục, để tiêu diệt tên sát nhân. Nhưng tất cả 

đều bỏ mạng…..  
 

Và Aṅgulimala đã bắt đầu tự tin, về sự bất khả xâm phạm của sào 

huyệt mình. Hằng ngày, không ai dám đến gần khu rừng núi ấy, chứ 

đừng nói là cả gan tiến vô sào huyệt của anh. Riết rồi, Aṅgulimala 

phải đi xa hơn, ra ngoài vùng ẩn núp, để tìm mục tiêu, hay bén mãng 

đến những xóm làng ngoại ô thành phố…kiếm «mồi».  
 

Đối tượng của Aṅgulimala là giết người chặt ngón tay, chứ không 

phải cướp của, thành thử anh không cần đến những nơi trưởng giả, kín 

cổng cao tường. Còn quan chức địa phương thì thói thường chỉ bảo vệ 

những nhà giàu sang, hay có nhiều của báu mà thôi. Ít ai chịu hy sinh 

tánh mạng để bảo vệ dân đen. Đây cũng là lý do, giúp cho Aṅgulimala 

ít đi sự kháng cự, ngoại trừ nhà vua. 
 

Và cũng nhờ một ít người chạy thoát, thấy được Aṅgulimala, rổi tả lại 

tướng mạo của tay sát nhân, nên dân chúng đã đồng tình bảo nhau, 

mỗi khi ai nhận ra Aṅgulimala xuất hiện, thì phải lập tức báo động, để 

mọi người truyền tin, cùng rút lui vào nhà, đóng cửa ẩn trốn….  
 

Kết quả, hễ lối đi nào Aṅgulimala từng đặt chân đến, là nơi đó không 

thấy một bóng người. Vì «tướng cướp» cần đủ số ngón tay, nên nhiều 

khi phải phá cửa hay vách, xông vào nhà, để tìm người giết.  
 

Trước hoàn cảnh nguy cấp ấy, dân quê đã vô cùng hoảng sợ. Họ cùng 

nhau bỏ làng bỏ xóm, chạy vào kinh đô Sàvatthì (Xá Vệ), tránh tử 

thần. Dân chúng tị nạn che lều, cắm trại ngoài vòng đai, xung quanh 

thành vua, và dâng hàng loạt biểu chương, cầu cứu lên nhà vua. Rồi 

báo động hơn nữa, là rất nhiều người sống tại kinh thành, cũng bất 

thần bị giết một cách đột ngột. Thế là không khí tại kinh đô cũng vô 

cùng căng thẳng, và đức vua Ba-Tư-Nặc (Pasenadi) phải quyết định tự 

mình đứng ra dẹp «loạn». Nhà vua quyết tâm phải bắt cho được tướng 

cướp. 
 



 57 

Lức ấy Aṅgulim ala đã giết đến 999 người, chặt được 999 ngón tay. 

Anh chỉ cần giết thêm một người nữa, là sẽ có đủ số 1000 ngón tay 

phơi khô cho xâu chuỗi, làm quà «trả ơn thầy tổ».  
 

Nhìn lại thực trạng tướng cướp. Đó không phải là thân thể của chàng 

thanh niên anh tuấn, có tên Ahiṃsaka ngày xưa. Hiện tại, anh đã hoàn 

toàn khác hẳn. Và hiện tượng dân làng nào, từng thấy tướng cướp, rồi 

kể lại hình dáng của tên sát nhân Aṅgulimala, cho mọi người nghe để 

tránh, thì chính kẻ ấy, sau đó bị giết, nên dân tị nạn không ai dám hở 

môi mô tả tướng mạo của Aṅgulimala như thế nào. 
 

Vả lại, râu tóc của Ahiṃsaka ngày xưa, hiện tại đã quá dài, rối nùi, 

bờm xờm, và đóng đanh, quấn xung quanh đầu cổ, như những con rắn. 

Toàn thân anh ta là một khối dơ dáy, màu da đen đúa, áo quần rách 

rưới, khắp người dính đầy đất cát, và máu khô, hôi thúi… 
 

Ngoại dạng của «tướng cướp khét tiếng» mới nhìn qua, người ta thấy 

tồi tệ hơn một kẻ ăn mày bất hạnh. Thế còn ai có thể nhận ra đó là một 

tướng cướp «oai phong», hay một cựu công tử con nhà Bhaggava, tên 

là Ahiṃsaka (người vô hại) ngày xưa ?  
 

Hung tin về tên sát nhân Aṅgulimala truyền ra khắp nơi trong kinh đô, 

sau cùng thấu tai cha mẹ Ahiṃsaka. Ông bà đã nghi rằng Aṅgulimala 

chắc chắn là con mình. Vì từ ngày Ahiṃsaka nhập học trường 

Takkasila đến nay chưa bao giờ trở lại. Mẹ của Ahiṃsaka van nài 

chồng đi tìm con mang về. Nhưng ông Bhaggava đã thất vọng bảo 

rằng «-Một đứa con như thế đem về nhà để làm gi ? -Tốt hơn hãy giáo 

tánh mạng nó cho nhà vua !».  
 

Bà Bhaggava Mantani (mẹ Aṅgulimala) không còn cách nào hơn, liền 

quyết định một mình, phiêu lưu vào rừng núi cứu con. Với tình yêu vô 

biên của một người mẹ, bà nghĩ có thể thuyết phục được con quay về 

nẻo chánh. Bà sẽ từ bi báo cho con biết rằng, nếu không qui hàng, bị 

nhà vua bắt được, thì sẽ bị hành quyết. Bà lẳng lặng ra đi giữa cảnh 

khắp nơi vắng ngắt, ngoài đường không thấy một bóng người 
 

Trong khi đó thì Aṅgulimala đang tìm kiếm một cách tuyệt vọng 

người cuối cùng, hay nạn nhân thứ 1000, để «hoàn tất công việc». Tên 

học trò cuồng tín Ahiṃsaka cũng đã mệt mỏi quá rồi, với đời sống 

hằng ngày phải tìm người để giết, cho tròn nhiệm vụ đối với «sư 

môn». Tuy y nhất định phải giết đến người thứ 1000, để chặt được 



 58 

ngón tay sau cùng, với bất cứ giá nào. Nhưng vì mệt mỏi Aṅgulimala 

tạm quay về sào huyệt. Và y cũng biết rằng nhà vua đang bí mật ra 

lệnh cho hùng binh, tìm kiếm mình khắp nơi để trị tội. 
 

Nhất thời Aṅgulimala đang ẩn thân nơi sào huyệt, để nghĩ cách đối 

phó với nhà vua, đồng thời làm sao tìm người cuối cùng để giết. Chợt 

Aṅgulimala nhìn thấy từ xa, một bóng người đàn bà hướng tới cánh 

rừng Jalani. Y vội vàng ẩn thân sau những mỏm đá cao để quan sát, vì 

sợ hình dáng bà kia có thể là «cái mồi» của nhà vua «nhử» mình xuất 

hiện, để vây bắt. Nhưng người đàn bà mỗi lúc một đến gần, và tỏ ra 

hành trình đơn độc, không dấu hiệu có nhiều người theo chân yểm trợ.  
 

Aṅgulimala lập tức nhảy ra như một con báo, phóng ngay về hướng 

người đàn bà. Khi chạy được một khoảng, y thấy rõ thì người ấy 

không ai khác hơn chính là mẹ mình. Aṅgulimala cảm thấy hởi ôi, 

nhưng anh lại nghĩ rằng, «Mình làm tròn bổn đối với thầy, thì pháp 

thuật sẽ linh thiêng. Rồi mình sẽ đưa linh hồn mẹ mình lên thiên đàng 

và tạ tội». Suy nghĩ như thế, Aṅgulimala tiếp tục xông tới…. 
 

Lúc ấy đức Phật đang ngự tại Kỳ Viên Tịnh Xá (Jetavana Vihàra). 

Ngài dùng thần nhãn với lòng từ bi quan sát, để xem trong nhân gian 

có ai hữu duyên, hay cần Ngài tiếp độ. Phật thấy Aṅgulimala đang 

chạy về phía mẹ, để thực hiện lần giết người cuối cùng. Ngài cũng 

thấy thêm, trong tâm Aṅgilimala còn chứa hạt giống thiện. Hiện tại 

nếu gặp Phật, duyên lành của anh cũng đang trỗ, để tỉnh ngộ. Và trong 

kiếp nầy Aṅgulimala có thể đắc quả giải thoát.  
 

Phật biết, đây vốn không phải là lần thứ nhất, Phật «đối diện» trước 

vần đề nhân duyên của Aṅgulimala, mà trong một số kiếp quá khứ, 

tiền thân Phật và tiền thân Aṅgulimala đã từng gặp nhau. Hai bên từng 

đối địch với nhau, một bên dùng sức mạnh thể xác, bên kia dùng sức 

mạnh tinh thần.  
 

-Lời thêm của dịch giả : -Chúng ta nên gọi tiền thân Phật là Bồ-Tát 

(Bodhisatva). -Còn theo Jàtaka 513 (Túc Sinh Truyện số 513) thì lần 

đối địch tiền kiếp ấy, tiền thân Aṅgulimala là chú của đức Bồ Tát. 
 

Đức Phật liền tuyên bố cho các đệ tử biết Ngài muốn đến rừng Jalini, 

để ngăn chậm một sự phạm tội tối quan trọng. Đó là con giết mẹ. Khi 

mọi người nghe Phật nói vậy, tất cả đền khuyên can Ngài, viện dẫn 

rằng ở đó có tên sát nhân Aṅgulimala, vô cùng nguy hiểm….  



 59 

 

Nhưng đức Phật đã dùng thần thông biến mất. Mọi người thấy dường 

như Ngài đã vào tịnh thất. Rồi Ngài hiện ra, đi bộ lửng thửng gần rừng 

Jalini, trong khoảng giữa Aṅgulìmala và người mẹ…......Ngài cố ý 

hiện rõ, làm cho tên sát nhân chú ý. 
 

Khi Aṅgulìmala nhìn thấy Phật vẻ mặt tự nhiên, hoàn toàn tỏ ra không 

biết đây là nơi nào, y liền xoay chuyển ý nghĩ «Tại sao ta lại giết mẹ ? 

Có người đạo sĩ kia thay thế, là «ngón tay» cuối cùng ta sẽ có. Như 

vậy quá tốt rồi !». 
 

Đoạn Aṅgulìmala đổi hẳn mục tiêu, hướng thẳng về phía đức Phật. Y 

rút nhanh gươm ra, và chặt mạnh tất cả cây lá, ló ra hai bên đường, để 

dễ dàng phóng tới, với mục đích bắt kịp đức Phật. Đôi chân của 

Aṅgulímala tự nhiên gia tốc…. 
 

Mặc dù Aṅgulìmala có sức mạnh phi thường, hai chân chạy như bay, 

nhưng y vẫn không đuổi kịp đức Phật. Rồi y dốc toàn lực lao tới, mà 

vẫn không rút ngắn được khoảng cách, Còn đức Phật thì y thấy Ngài 

rõ ràng Ngài đang ung dung chậm rải bước đi…..  
 

Vừa mệt vừa ngạc nhiện, Aṅglìmala hướng về đối tượng, gọi lớn : 

«Đạo sĩ, ngừng lại. Đạo sĩ, ngừng lại !». 
 

Đức Phật thản nhiên trả lời : 

«Ta đã dừng bước rồi, Aṅgulìmala. Ngươi nên dừng chân đi !». 
 

Nghe tiếng đáp hiền từ của đức Phật, Aṅgulìmala kinh ngạc và hoang 

mang vô cùng. Kinh ngạc vì đạo sĩ thong thả bước đi mà y không bắt 

kịp. Hoang mang, vì khộng hiểu tại sao Aṅgulìmala không muôn giết 

đạo sĩ nữa.  

Aṅgulìmala buộc miệng hỏi Phật : 

«Ông nói cái gì tôi hoàn toàn không hiểu ?». 
 

Phật bèn đáp lại bằng câu kệ : 

« Nầy Aṅgulìmala, Như Lai đã vĩnh viễn dừng chân. 

Và dứt hẳn bạo hành đối với sinh mạng chúng sanh, 

Như lai bình đẳng trước mọi vật sống nhờ hô hấp. 

Nên Như Lai có thể đến gần ngươi. 

 Còn  ngươi thì không !». 
 



 60 

Khi Aṅgulímala nghe hết mấy lời nầy, thì một «phép lạ» đã bất thần 

xảy ra. Những nghiệp lành từ vô số kiếp quá khứ chợt trở về, trong 

tiềm thức tướng cướp. Y tự nhiên trở thành bình tĩnh, và cảm động 

hiểu rằng «Đạo sĩ» kia vì lòng từ bi vô biên, mà đến rừng Jalini, duy 

nhất để cứu vớt linh hồn y, ra khỏi tăm tối.  
 

Sự cảm động đập thẳng vào trung tâm ý thức, kích thích lòng hướng 

thiện, Aṅgulìmala liền vận thần lực, quăng lưỡi gươm thật xa. Lúc bấy 

giờ tự nhiên y có thể đến gần Phật và quì mọp xuống đất. Lạ thay, y 

thấy đầu y cách hai bàn chân «đạo sĩ» chỉ một tấc. Rồi Aṅgulímala 

nức nở khóc ròng. Tiếng khóc phục thiện của y giống như tiếng khóc 

của một trẻ thơ trước bà mẹ. Y tự động gọi «vị đạo sĩ» là Phật, và tình 

nguyện từ giờ phút nầy quay lại nẻo chánh, bằng những lời lẽ thành 

thực như sau : 
 

«Ôi Đấng trọn lành, ngày nào Ngài còn sống, 

Xin Ngài hãy cứu vớt con khỏi ngôi rừng đen tối nầy. 

Nghe lời dạy đầy chân lý của Ngài, 

Con bừng tỉnh,  nguyện bỏ hết những điều ác !». 
 

Đức Phật biết Angulimala đã cải tà qui chánh, bèn làm phép xuất gia, 

và truyền giới cho Aṅgulìmala tại chỗ, rồi Ngài dùng thần thông dẫn 

người tân đệ tử nầy, quay về Kỳ Viên Tịnh Xá, trong thành Xá Vệ 

(Sàvatthì).  
 

Nhắc qua dân chúng chưa hay tin Phật đã thu phục được tướng cướp, 

lẫn sự «hồi chánh» của Aṅgulìmala. Họ tiếp tục dâng biểu lên nhà 

vua, yêu cầu «dẹp họa». Còn nhà vua thì cũng đang tuyển chọn những 

binh sĩ tinh nhuệ nhất, để vào rừng Jalini bắt sống tướng cướp 

Aṅgulimala. Khi đoàn quân đi bắt cướp kéo ngang chùa Kỳ Viên 

(Jeatavana Vihàra), vua Ba-Tư-Nặc (Pasenadi) vốn là một đệ tử thuần 

thành của đức Phật, ông không thể không ghé thăm, và nhờ đức Phật 

chúc lành.  
 

Đức Phật thấy nhà vua nai nịt chiến bào, có quân binh lực lưỡng xung 

quanh, liền hỏi, phải chăng vương gia đang trên đường chinh phục 

một lân bang. Vua Ba-Tư-Nặc bạch rằng, ông không phải đi khai 

chiến với nước nào cả, mà là đi bắt một tướng cướp khét tiêng, tên là 

Aṅgulimala. Nhà vua còn tỏ ra lo ngại, mặc dù đã tuyển chọn những 

quân lính thiện chiến, vua cũng không chắc sẽ nắm được phần thắng. 
 



 61 

Đức Phật liền hỏi nhà vua xem ông sẽ đối xử như thế nào, nếu tướng 

cướp đã cải tà qui chánh, và xuất gia tu hành (?). Vua Ba-Tư-Nặc 

không ngần ngại trả lời, ông sẽ kính trọng và lễ bái, như bao nhiêu tỳ-

khưu (khất sĩ) khác. Đức Phật nghe vậy, liền gọi người tân đệ tử bước 

ra trình diện. Nhà vua thấy một tỳ khưu râu tóc đã cạo, y phục chỉnh 

tề, và nét mặt ôn hòa, trang nghiêm trước mọi người.  
 

Tuy nhiên, ánh mắt của vua Ba-Tư-Nặc vừa chạm phải ánh mắt của tỳ 

khưu Aṅgulimala, hình ảnh của một tướng cướp sát nhân liền hiện ra 

trong đầu óc vua. Ông không ngăn được sự rúng động, và lòng bỗng 

nhiên lo lắng. Vương gia cảm thấy dù tướng cướp đã mặc y vàng, và 

đứng bên cạnh Phật, nhưng y vẫn là một đối tượng đáng sợ. Nhà vua 

dợm bước muốn bỏ đi. 
 

Đức Phật liền khuyên vua Ba-Tư-Nặc rằng, vương gia không còn gì 

phải ngại, Aṅgulimala đã từ bỏ con đường sát nhân, hoàn toàn quay về 

nẻo chánh. Chính Như Lai đã đích thân đi tiếp độ. Người nầy bây giờ 

là tỳ-khưu Aṅgulimala, chứ không phải tướng cướp. Còn tên sát nhân, 

thì Như Lai đã «khử trừ» rồi. Nhà vua liền bình tĩnh trở lại, và lập tức 

chất vấn về cha mẹ và giòng họ của vị tỳ khưu đối diện. Aṅgulimala 

với giọng ôn hòa, cung kính trả lới, ông là con trai của học sĩ 

Bhaggava và mẹ là Mantali…v….v….. 
 

Nhà vua không cưỡng được việc nhớ lại cái ngày Angṅlimala ra đời, 

và cái đêm có điềm bất thường, mộng mị kinh hoàng xảy ra trong 

cung. Nhưng vua tin tưởng vào đức Phật, đã nhận một người cựu sát 

nhân làm đệ tử, nên ông nghĩ tiếp theo rằng, «Muốn cho tân tỳ khưu 

nầy quên hẳn chuyện quá khứ, ta phải đối xử và nói chuyện với ông 

bằng cái tên Bhagga Mantaliputta». (-Nghĩa là đứa con ngoan của bà 

Mantali).  
 

Sau đó nhà vua hỏi han thêm Tỳ-khưu Aṅgulimala vài câu, gọi tên 

ông là «Bhagga Mantaliputta», trước khi quay qua nói chuyện với đức 

Phật. Sau đó vua còn tỏ ra bình thường trước Aṅgulimala, và hứa sẽ 

xá tội, và bảo trợ cũng như cung cấp các vật dụng cho một nhà tu 

hành. Tuy nhiên, tân tỳ-khưu Mantaliputta đã phát nguyện sám hối, 

bằng thực hành khổ hạnh, nên ông nói thẳng ra quyết định của mình, 

là ông chỉ mặc tam y tự tạo, và chỉ dùng vật thực, xin được ngoài làng 

xóm mỗi ngày. 
 



 62 

Vua Ba Tư Nặc vô cùng ngạc nhiên trước sự thay đổi, hay phục thiện,  

của Aṅgulimala, bèn tán dương ân đức của đức Phật, như sau : 
 

«Kỳ diệu thay, bạch đức Thế Tôn. Làm sao Ngài có thể thu phục được 

một con người không thể thu phục. Làm sao Ngài có thể thanh tịnh 

được một con người không thể thanh tịnh ? Đối tượng nầy trẫm đã 

từng nghĩ, dùng võ khí và trừng phạt nghiêm khắc nhất, chưa chắc đã 

bình định nổi. Thế mà đức Thế Tôn chẳng dùng những thứ ấy, vẫn thu 

phục được dễ dàng?!». 
 

Mặc dù có tin nhà vua đã ân xà cho Aṅgulimala loang ra, nhưng dân 

chúng vẫn tiếp tục sợ sệt người cựu sát nhân ấy. Theo hạnh tu của đạo 

Phật, thì hằng ngày tỳ-khưu Mantaliputta phải đi khất thực để sống. 

Và mỗi khi dân chúng trông thấy ông ở đâu, thì tất cả lập tức bỏ chạy, 

không ai dám đến gần, chứ đừng nói là bố thí thức ăn hay cúng dường. 
 

Kết quả, tỳ-khưu Mantaliputta không thể xin được thực phẩm. Nhưng 

ông vẫn vui vẻ chịu đựng sự đói thường xuyên như thế. Trong dân 

chúng, có người còn bảo là Aṅgulimala đi tu, để tránh bị nhà vua 

trừng phạt. Nên họ cũng chưởi mắng, nhục mạ đồng thời ném mọi đồ 

vật lên người ông. 
 

Đức Thế Tôn dùng tuệ nhãn, quán xét trường hợp phục thiện của tỳ 

khưu Mantaliputta, và Ngài cũng biết rằng, quyết tâm tu hành của ông, 

ngoài Phật cùng các Thánh Nhân ra, chỉ có một mình Mantaliputta 

hiểu. Ông chính là người duy nhất không để nóng giận nổi lên, vì biết 

rõ tại sao mọi người xa lánh ông….  
 

Rồi Phật tiên đoán, trong tương lai cũng sẽ có những cá nhân bất hảo, 

sau khi phạm tội sẽ lạm dụng đạo Phật để ẩn thân an toàn, khỏi bị luật 

pháp tra cứu. Hay những kẻ lười biếng, sẽ vào cửa Phật để thu góp sự 

cúng dường của tín thí, bám chặt lấy giáo hội, mà hưởng thụ sung túc. 
 

Đây chính là lý do chúng ta thấy, trong luật phần tỳ-khưu tăng hay 

luật phần tỳ-khưu-ni, có điều đức Phật đã để lại «Một người có tiền án 

không được xuất gia, sống trong tăng chúng hay ni chúng». 
 

Tỳ khưu Mantiputta hằng ngày tinh tấn hành đạo, dĩ nhiên là đã gặp 

rất nhiều khó khăn trong việc đạt đến mục đích. Hình ảnh của những 

nạn nhân năn nỉ tha mạng, và những cảnh la khóc, quằn quại thường 

lởn vởn trong đầu óc ông. Ông không thể nào yên tâm để ngồi thiền, 



 63 

hay tập trung tư tưởng, mỗi khi ông nhớ lại quá khứ đầy tội lỗi. 

Nhưng Mantaliputta vẫn tiếp tục, kiên nhẫn và cố gắng. Tuy 

Mantaliputta chẳng được tín thí cho vật gì để ăn, nhưng ông vẫn mỗi 

ngày đi khất thực, như bao nhiêu tỳ-khưu khác….. 
 

Một hôm, tỳ-khưu Mantaliputta trông thấy một người đàn bà mang 

thai, đang lăn lộn với cơn đau, dường như sắp sinh nở. Ông cảm thấy 

vô cùng tội nghiệp, và lòng từ bi của ông không cho phép ông làm 

ngơ. Ông liền lập tức quay về ra mắt đức Phật, và yêu cầu Phật 

khuyên ông phải làm gì, để có thể giúp đỡ người đàn bà ấy. 
 

Đức Phật liền dạy cho ông một bài kinh cầu chúc, hay đúng ra là một 

kệ ngôn an lành. Kệ ngôn nầy ngày nay rất phổ thông trong các giới 

Phật tử, nhất là tại các nước Phật Giáo Nguyên Thủy (Theravàda), với 

cái tên là «Kinh Vô Não» (Aṅgulimala Sutta). Đoạn Phật bảo ông hãy 

quay lại, và đến gần người đàn bà mang thai ấy, mà đọc nguyên văn : 
 

«Vì nghiệp lực, khi được sinh ra, 

Không ai xác nhận mình muốn chào đời 

Một chúng sanh vô minh vốn hoàn toàn bất lực. 

Với chân lý Phật-Đà nầy, xin cho bà sinh nở bình an». 
 

Linh diệu thay, sau khi nghe mấy câu nói giản dị ấy, người đàn bà 

bỗng bớt đau, và hạ sinh một đưa bé vuông tròn khỏe mạnh. Tin đồn 

«chỉ đọc một kệ ngôn, một người đàn bà sinh nở bính an» loang nhanh 

ra khắp hướng. Dân chúng bắt đầu hết sợ tỳ-khưu Mantaliputta, và 

đón nhận ông với hảo tâm. Kề từ đó, tỳ-khưu Mantaliputta đi khất 

thực, mới nhận được chút bít thức ăn. 
 

Chúng ta biết rằng, đức Phật vốn không khuyến khích đệ tử, được lợi 

lộc xuyên qua dư âm phô diễn phép lạ, hay nhờ trị bệnh, rồi người đời 

phát sinh lòng tin mà ủng hộ. Nhưng ở đây tại sao Ngài lại dùng «Phật 

Lực», và dạy Mantaliputta đi cứu giúp người đàn bà, sinh nở một cách 

hữu hiệu, bằng một kệ ngôn, để sau đó ông được dân chúng cúng 

dường ? Lý do, vì Phật không thể để cho Mantaliputta, thường xuyên 

nhịn đói mà hành đạo. Ngài cũng không thể bảo một đệ tử khác chia 

phần ăn của họ cho Mantaliputta. Ngài càng không thể yêu cầu thiện 

nam tín nữ phải hộ độ người đệ tử, có quá khứ hung dử nầy.  
 

Chưa kể đến lý do Phật làm như vậy, là để giúp cho Mantaliputta lấy 

lại lòng tin, biết chắc rằng «tất cả đều vô thường, tất cả tùy thuộc vào 



 64 

nhân duyên hay điều kiện hiện tại, một người bị oán ghét ngày hôm 

nay, có thể được thương mến vào ngày mai».  
 

Và đó cũng là đề mục để cho Mantaliputta định tâm, không bị chi phối 

bỡi quá khứ. Ngoài ra, lòng từ bi của ông hướng về người đàn bà đang 

khổ sở, và sự hoan hỷ khi ông giúp được người đàn bà ấy bình phục, 

cũng làm cho tinh thần ông được phấn khởi. Và quả thật, những yêu tố 

ấy đối với tỳ-khưu Mantaliputta rất quan trọng, vì chẳng bao lâu sau, 

nhờ sự phấn khởi và tinh tấn hành đạo, mà tỳ khưu Mantaliputta, một 

cựu tướng cướp chuyên sát nhân, đã đắc Thánh Quả A-La-Hán 

(Arahatta), tận trừ vô minh, tiêu diệt phiền não, giải thoát. 
 

Tuy nhiên, sự đời bao giờ cũng nằm trong luật tương đối, không toàn 

vẹn. Dù Mantaliputta đã trở thành thánh nhân, và tuy ông đã được 

đa số tín đồ đạo Phật hoan hỷ hộ độ. Nhưng một thiểu số có thân 

thuộc đã chết vì ông. Họ vẫn không chịu bỏ qua. Việc trả thù tỏ ra rất 

dễ dàng, khi biết rõ đối tượng hiện tại không trốn tránh, không chống 

trả, nên họ đã đón đường, dùng gậy gộc đánh đập ông, một cách tàn 

nhẫn. Còn ông thì thản nhiên nhận lấy hậu quả, không kháng cự.  
 

Kết quả, một hôm Tỳ khưu Mantaliputta, sau khi khất thực về, đã vào 

đảnh lễ đức Phật với mặt mủi sưng bầm, y phục tả tơi, máu me cùng 

khắp, nhưng ánh mắt thì vô cùng tươi tỉnh, và thanh tịnh. -Giống như 

một người (với tinh thần trách nhiệm), đang thực sự hài lòng, vừa trả 

xong một món nợ, mà mình đã vay ! 
 

Tưởng tượng lại hình ảnh đánh đập đó, chắc chắn chúng ta không thể 

nào không bất nhẫn, trước cảnh một người dưới lớp áo nhà tu đứng 

yên cho những kẻ khác bao vây đánh đập, cho đến khi họ hả cơn giận. 

Nhưng chúng ta lại càng kính trọng «nạn nhân» hơn, khi biết rằng, đa 

số tín đồ Phật Giáo Nguyên Thủy trên thế giới ngày nay, vẫn có một 

niềm tin lớn, vào bài «Kinh Vô Não» (Angulimala Sutta), và xem đó 

như một bài kinh linh nghiệm, mang lại bình an cho những người đàn 

bà sắp sinh nở.  
 

Nếu xét qua ý nghĩa đoạn kinh nầy, thì chúng ta chẳng thấy chữ nào 

có vẻ bí ẩn cả, hay tượng trưng cho một phép thuật gì lạ. Nhưng sách 

vở cũng ghi rõ : Chính Angulimala ngày xưa, mỗi khi ông sống cô độc 

giữa rừng vắng, trong nghĩa địa, hay dưới tàng cây, để hành dạo. Mà 



 65 

vì tôn kính oai đức của Phật, rồi mỗi lần đọc bài kinh nầy, ông luôn 

luôn hằng được bình an. 
 

Trong Theragàthà (Tôn Túc Kệ) Thánh Mantaliputta, (hay biệt danh 

cũ là Aṅgulimala) còn để lại những lời sau đây, với lòng từ bi khuyên 

nhủ những người hằng xem ông như kẻ thù, hãy dứt bỏ tâm thức oan 

khiên, và tả lại sự chứng đắc của mình, trong một ngôn ngữ dầy 

ngưỡng mộ, và tri ân đức Phật :  
 

« Ôi Thế Tôn, Người đã nóí, 

Trước dây con coi thường nghiệp dữ, 

Bây giờ tuyệt đối con không dám nữa, 

Ngài đã tiếp độ con được giác ngộ. 
 

Con như vầng trăng đã ra khỏi mây đen, 

Như kẻ đang hoan hỷ nhận lỗi mình, 

Để hành thiện và trả hết nghiệp, 

Sống trong ánh sáng từ bi vô lượng. 
 

Con như vầng trăng đã ra khỏi đám mây, 

Như một khất sĩ thuần thành, 

Con luôn luôn tinh tấn theo lời Phật dạy. 

Và được giải thoát trong ánh sáng từ bi. 
 

Con như vầng trăng đã ra khỏi mây đen, 

Không nhớ kẻ thù, chỉ nhớ Phật Pháp, 

Và cầu cho kẻ thù hướng về chánh đạo. 

Để họ nhận ra người lành. 
 

Đang nuôi dưỡng tâm linh bằng Chân Lý. 

Ai ghét tôi, xin thỉnh thoảng lắng nghe, 

Pháp âm của nhẫn nại Ba-La-Mật. 

Của tâm thành, tán dương pháp thanh tịnh. 
 

Ai theo Phật và thực hành Phật ngôn, 

Thì người ấy sẽ không làm hại tôi, 

Cũng không nghĩ đến làm khổ chúng sanh khác, 

Và che chở mọi loài bình an, mạnh hay yếu. 
 

Xin cho ai xây dựng hòa bình được thành công, 

Như người làm ống, dẫn được nước đi thẳng 

Như thợ làm tên, có thể uốn tốt cây tên. 



 66 

Như thợ mộc làm thanh gỗ thật ngay. 
 

Hàng thiện trí tự huấn luyện mình, 

Có người dùng phương pháp đánh đập, 

Có người dùng cây nhọn và roi. 

Nhưng tôi dùng tâm tư thức tỉnh 
 

Tôi không có gậy gộc hay võ khí, 

Dụng cụ tôi dùng là pháp vô hại, 

Dù cho lúc vô minh tôi đã nguy hiểm. 

Nhưng bây giờ giác ngộ, Vô Hại là tên thật của tôi. 
 

Tôi không còn làm khổ bất cứ chúng sinh nào 

Dù cho tôi đã từng là một tướng cướp. 

Với cái tên đeo xâu chuỗi ngón tay. 

Đã làm nhiều người đổ máu. 
 

Tôi đã thành tâm qui y Phật. 

Dù cho tay tôi đã từng nhuộm đỏ, 

Với cái tên đeo xâu chuỗi ngón tay. 

Nhưng tôi đã chứng đắc, chặt được sợi dây sinh tử. 
 

Kiếp xưa tôi đã tạo nghiệp ác, 

Đưa tôi vào các cảnh luân hồi, 

Và quả xấu đời nầy tôi phải trả, 

Nhờ Phật tôi đạt được vô sanh trong sự chết. 
 

Đáng thương cho tôi trước đây không cảnh giác. 

Coi thường nghiệp ác, dấn thân vào, 

Thay vì phải tỉnh táo, chuyên cần, 

Xem đó như pháp hành tốt nhất. 
 

Mong cho người đời đừng dễ ngươi, 

Đừng rơi vào lạc thú trong ngũ dục 

Mà phải định tâm trong tinh tấn. 

Để tìm ra hạnh phúc cuối cùng. 
 

Xin tán dương người nào chọn chánh đạo, 

Giữ tâm thanh tịnh, không làm điều xấu, 

Thực hiện đầy đủ các pháp lành, 

Để đạt đến chỗ toàn thiện. 
 



 67 

Xin tán dương người nào chọn chánh đạo 

Giữa tâm trong sáng, không hành vi xấu 

Và đắc được ba tuệ chân lý. 

Thành tựu những gì Phật đã dạy. 
 

Tôi đã từng sống trong rừng, giữa ngàn cây, 

Và ngủ trong hang núi, bất khả xâm phạm. 

Nhưng bất kỳ tôi di chuyển ở đâu, 

Tâm tư tôi cũng không yên ổn. 
 

Và bây giờ tôi được bình an, 

Quảng đời còn lại luôn thanh tịnh, 

Thoát ra ngoài bẩy lưới của Ma Vương. 

Ôi, ân đức của Phật sâu dày không thể tưởng ? 
 

Tôi gốc là trưởng nam nhà gia giáo, 

Hai bên nội ngoại đều tôn thờ đạo đức. 

Và ngày nay tôi là con đức Phật. 

Bổn sư tôi là một bậc Pháp Vương. 
 

Hết tham lam thì hết vướng mắc. 

Tâm tư lành thì ngũ quan được bảo vệ. 

Chủng tử khổ không gieo, thì không có gì để mọc. 

Sự chứng đắc cuối cùng tôi đã đạt. 
 

Tôi đã tận hưởng pháp giải thoát của Bổn Sư. 

Và của chư Phật muôn năm không thay đổi. 

Gánh nặng ngũ uẩn trên vai tôi đã bỏ xuống 

Các cửa tái sinh tôi đã đóng hết rồi !" 
 

(-Theo Theragàthà số 871-891). 
 

Và với bản dịch bài kệ dài nầy, chúng tôi xin chấm dứt sử tích Thánh 

Tăng Mantaliputta (hay kỳ truyện “Tướng cướp tên Angulimala thành 

Thánh Nhân” ). 

_________________ 
 

 

 
 

 



 68 

 

 

 

 

11 
 

 

Thánh tăng NAN-ĐÀ (Nanda) 
(Vị cựu hoàng tử “đi tu” trong ngày cưới) 

 
 

Nan-Đà (tiếng Pàlì Nanda) là hoàng tử thứ hai của vua Tịnh Phạn 

(Suddhodana), và đệ nhị hoàng hậu Mahà Pajàpati Gotàmì (Đại Ba-

Xà-Ba-Đề Cồ-Đàm). Ông là em trai cùng cha khác mẹ với Phật. 
 

Sau khi Thái tử Sĩ-Đạt-Ta (Siddhatta) đi tu, và thành Phật, thì một số 

hoàng thân khác cũng theo chân Ngài. Hoàng tộc Thích-Ca (Sakya) 

theo thực tế chỉ còn hoàng tử Nan-Đà, là người chánh thống kế vị. 
 

Hôm ấy Nan-Đà đang hân hoan trong buổi lễ, một ngày vui kết hợp ba 

ý nghĩa quan trọng, là đăng quang Hoàng Thái Tử, kết hôn với công 

chúa Janapada Kalyàni, và mừng tân gia, hay Nan-Đà chính thức vào 

ở Đông Cung, chờ ngày lên ngôi. 
 

Dĩ nhiên, trong một ngày trọng đại như vậy, hoàng gia phải có làm 

phước, như bố thí nhiều vật dụng cho dân nghèo, và trai tăng cúng 

dường đến Phật và các bậc phạm hạnh. Suốt thời gian dâng thực phẩm 

đến Phật và Thánh Chúng, Hoàng Tử Nan-Đà (Nanda) đã vô cùng vui 

vẻ. Ông vừa bận rộn, vừa túc trực bên đức Phật, vừa phải quan tâm 

đến người vợ mới cưới, hay công chúa Janapada. 
 

Độ ngọ xong, đức Phật bỗng trao bình bát cho Nan-Đà, và tỏ dấu 

muốn hoàng tử mang giùm cho Ngài. Rồi Phật rời hoàng cung đi 

thẳng về Kỳ Viên tịnh xá. Nan-Đà vì lòng thương mến lẫn kính trọng 

đức Phật, liên vui vẻ đón nhận cái bát. Hoàng tử những tưởng Phật chỉ 

cần mình tiễn chân một đoạn đường thôi. Nào ngờ sau đó Phật không 

quay lại nhận bát, mà Ngài im lặng đi luôn. Nan-Đà bắt buộc phải 

bước theo Phật cho đến tu viện. 
 



 69 

Khi đi ngang qua Đông Cung, nơi người vợ mới cưới có mặt đứng 

chờ, hoàng tử liền ngoảnh đầu ngó lại, thì thấy nàng vẫy tay qua cửa 

sổ, và nói theo bằng một giọng ngọt ngào “Hãy về sớm nghe chàng!”.  
 

Âm thanh dịu dàng và hình ảnh xinh đẹp ấy dĩ nhiên nằm mãi trong 

tâm tư hoàng tử. Thực ra, Nan-Đà (Nanda) muốn quay lại liền, nhưng 

vì quá tôn kính đức Phật, hoàng tử không đủ can đảm tự động trao bát 

cho Phật, để sớm trở về với người vợ yêu quí mới cưới. 
 

Khi đến tu viện, đức Phật dùng “thần nhãn”, quan sát hoàng tử Nan-

Đà, Ngài thấy người em trai nầy có thiện duyên đạt đến thánh quả. 

Phật liền hỏi Nan-Đà xem chàng muốn xuất gia theo Phật hay không. 

Trước câu hỏi bất ngờ nầy, Nan-Đà như người đứng giữa ngả ba 

đường. Trong lòng thì muốn trở về với người vợ yêu quí, nhưng sự 

thương mến và ngưỡng mộ đức hạnh, đối với người anh Toàn Giác, 

cũng vô cùng mạnh mẽ. Làm sao hoàng tử có thể từ chối lời của đức 

Phật. Thế là Nan-Đà bất đắc dĩ phải gật đầu. 
 

Việc gì sẽ đến phải đến. Nan-Đà (Nanda) sau khi thọ giới xưất gia, tỳ 

đã không vui vẻ chút nào cả. Ông luôn luôn nghĩ đến người vợ mới 

cưới. Và càng ngày sự nhớ nhung càng tăng. Cuối cùng ông trở thành 

một người sống trong tình yêu tuyệt vọng. Lúc đầu, tỳ-khưu Nan-Đà 

còn cố gắng che dấu. Nhưng về sau không chịu đựng được nữa, Nan-

Đa đã tìm các đồng đạo, để thổ lộ tâm tình. Nan-Đà thật lòng nói rõ ý 

định của mình, là quay lại hoàng cung, với đời sống trần tục. 
 

Tin thấu tai đức Phật, Ngài liền đi gặp Nan-Đà, hỏi xem “vấn đề 

phiền não chính” của ông là gì. Phật nghe Nan-Đà thú thật rằng ông 

rất yêu thương người vợ xinh đẹp, và nhất là ông không thể nào an 

tâm chia tay trong ngày cưới, để cho vợ mỏi mòn trông đợi. 
 

Phật lại dùng “thần nhãn” kiểm soát căn cơ “người em” một lần nữa. 

Ngài thấy rõ Nan-Đà, chỉ với một chút cố gắng thêm, sẽ có thể đạt đến 

hạnh phúc tối thượng, là đắc Thánh quả A-La-Hán. Với lòng từ bi cứu 

độ, Phật muốn kích thích Nan-Đà tự động ở lại đời sống phạm hạnh, 

bằng chính cái tâm lý vướng mắc sắc trần của ông. 
 

Phật bảo Nan-Đà đi bách bộ nói chuyện với Ngài một đoạn. Rồi Phật 

dùng thần thông “đưa” Nan-Đà lên tận cõi trời Đạo-Lợi (Tavatimsa 

deva). Dọc đường, Phật trước tiên chỉ cho Nan-Đà thấy một nàng tiên 

rất đẹp, nhưng vì ham sắc dục, mà đọa xuống trần gian, làm một con 



 70 

khỉ cái Con khỉ nầy lại bị phỏng lửa, trong một trận cháy rừng, nên 

mất cả tai, mũi, và đuôi…., trông thật thảm hại…..  
 

Tiếp theo, Phật chỉ cho Nan-Đà thấy, để “chiêm ngưỡng” sắc đẹp lộng 

lẫy của một nàng tiên khác, và bảo Nan-Đà cho Ngài biết cảm tưởng 

của mình về tiên nữ ấy. Nhất là hãy so sánh nàng tiên kia với một 

người, gọi là đẹp nhất trần gian. Sau khi trình bày sự so sánh, Nan-Đà 

bỗng quên mất hình bóng của người vợ mới cưới. 
 

Phật đọc được trong tư tưởng phàm tục của Nan-Đà, tật mê thích nhan 

sắc phái nữ, Ngài bèn nói “Nếu ngự đệ bền lòng làm theo thiện pháp 

của Như Lai, thì Như Lai bảo đãm với ngự đệ, sau khi hết đời Sa-

Môn, ngự đệ sẽ tái sinh lên cõi trời. Ở đó có rất nhiều những nàng tiên 

như thế, và ngự đệ sẽ được một hay nhiều vợ đẹp. 
 

Sau chuyến “đi bộ nói chuyện” ấy, tỳ khưu Nan-Đà (Nanda) bỗng vui 

vẻ trở lại, và thuật cho đồng đạo nghe rằng, ông không muốn quay về 

hoàng cung nữa, trái lại ông muốn tiếp tục tu hành để đạt được mục 

đích. Có tỳ khưu khác hỏi “đó là mục tiêu gi”, thì ông thực thà trả lời, 

mục tiêu là cõi Đạo-Lợi-Thiên.  
 

Từ đó, trong tăng chúng, ai cũng cho rằng Nan-Đà tu để trở thành tiên 

trên cõi Đạo-Lợi, chứ không phải tu để giải thoát sinh tử. Nhiều tu sĩ 

trẻ tuổi, mới nhập môn còn cười nhạo, và chọc ghẹo ông, gọi đích 

danh, là “Nan-Đà tu chỉ để có vợ tiên mà thôi”.  
 

Sự chế diễu ấy kích thích lòng tự ái trong Nan-Đà. Và vì xấu hổ với 

đồng đạo, ông đã quyết tâm hành thiền một cách tinh tân, cho đến khi 

đạt được giác ngộ mới thôi. Ông xua đưổi tất cả những hình thức đẹp 

xấu, mà ông đã trải qua trong trí óc, rồi dốc lòng thanh tịnh thân tâm. 

Nhờ vậy, thiền công của Nan-Đà mỗi ngày một phát triển. 
 

Ngày kia, trong khi hành thiền, Nan-Đà (Nanda) chợt khám phá ra 

rằng, mọi vướng mắc trong tâm ông, hay mọi dục lạc của thân không 

còn nữa, dù cho đó là vướng mắc với an vui, thanh tịnh. Sáu cảnh trần 

là sắc, thinh, hương, vị, xúc, và pháp có dập vào thân tâm ông hay 

không, ông vẫn an nhiên tự tại, tâm thức trong suốt như nhau. Đó là 

“trạng thái” tỳ khưu Nan-Đà (Nanda) đã đắc quả A-La-Hán, giải thoát. 

Thánh Tăng Nan-Đà chợt ứng khẩu nói kệ : 
 

“Vì tôi đã quan niệm sai lầm, 



 71 

Mê thích sắc đẹp bên ngoài, 

Tin tưởng chuyện ảo huyền, 

Nên đã tự làm khổ. 
 

Nhờ đức Phật từ bi tế độ, 

Do liên hệ hoàng tộc, và lòng thương chúng sanh 

Giúp tôi có pháp hành cao thượng, 

Để đạt thành quả vị vô sanh”. 
 

(Theo Theragàthà 157-158) 
 

Sau khi đã chứng được hạnh phúc giải thoát Niềt Bàn, Thánh tăng 

Nan-Đà (Nanda) liền đến đảnh lễ đức Phật, và tán dương Thế Tôn 

bằng một câu như sau :  
 

“Bạch đấng Toàn Giác. Ngài đã giải thoát cho đệ tử, 

khỏi cả các cảnh cõi trời”. 
 

Đức Phật bèn nói với Nan-Đà rằng : 
 

“Lời nguyện sẽ lên cõi Đạo Lợi của ông vừa được hoàn toàn hóa giải. 

Vì hạnh phúc Niết Bàn là hạnh phúc cao nhất”. 
 

Và với mấy giòng chữ nầy, dịch giả xin kết thúc sử tích Thánh Tăng 

NAN-ĐÀ (Nanda). 

_______________ 

 
 

 

 
 

 

 

 

 



 72 

 

 

 

 
 

 

Phụ lục 1. 
 

Hộ Pháp Mahà Nàma 
 

Cư sĩ Mahànàma một vương tử trong lãnh thổ Sakyan (Thích-Ca). 

Ông là “con nuôi” của hoàng thân Amitodana (em vua Tịnh Phạn, 

Suddhodana), và là anh cả Thánh Tăng A-Nậu-Lâu-Đà (Anuruddha), 

tức là anh em chú bác ruột với đức Phật. 
 

Khi mọi gia đình trong họ tộc Thích-Ca lần lượt gởi người đại diện, 

tham gia vào tăng đoàn đạo Phật, thì Mahànàma khuyên em minh làm 

việc đó. Một vài tư liệu tiết lộ rằng, chính Mahànàma muốn theo chân 

Phật, nhưng nhận thấy Anuruddha (A-Nậu-Lâu-Đà, hay A-Na-Luật) 

vóc dáng thư sinh, thân thể ốm yếu, không đãm trách nổi việc nặng 

nhọc, cai quản gia tài và chăm sóc mẹ già, nên ông khuyến khích em 

noi gương đức Phật. Còn ông thì khoẻ mạnh, lực lưỡng hơn, có thể 

gánh vác trách nhiệm nặng nề ấy.  
 

Nhưng có nguồn tư liệu khác lại nói rằng, Mahànàma vốn là con của 

hoàng thân Dronodana, hay có thể là anh em cùng cha khác mẹ với A-

Nan-Đa (Ananda), người cháu ruột được hoàng thân Amitodana nhận 

làm con nuôi. Mahànàma không xuất gia được, vì “mẹ đẻ” ngăn cản, 

và vì ông là một đứa con chí hiếu, không dám cưỡng lại thân mẫu.  
 

Còn lý do trên nói rằng, Mahànàma là người có thân thể cường tráng, 

tình nguyện nhận lãnh trách nhiệm cai quản gia tài thay thế em, xem 

ra không thuyết phục cho lắm. Nhưng chúng tôi vẫn ghi vào, đúng 

như những gì được tìm thấy. Như vậy, tên cha thật của Ngài A-Nan-

Đa là Dronodana, và tên cha thật của Mahànàma là Sukkodana. Hai 



 73 

hoàng thân nầy không phải là ai xa lạ, mà họ là hoàng đệ của vua Tịnh 

Phạn (Suddhodana Ràjà).  
 

Khi còn tại gia, Mahànàma đã tỏ ra vô cùng rông rãi, trên phương diện 

dâng cúng bốn thứ cần dùng đến đức Phật và tăng chúng. Ông được 

khen tặng là người bố thí các vật dụng dồi dào nhất. (Theo A.i.26). 

Một lần nọ, với sự cho phép của đức Phật, ông đã cung cấp thuốc men 

cho tăng chúng liên tiếp ba lần, mỗi lần suốt bốn tháng.  
 

Sự rông rãi của Mahànàma đã làm cho nhóm “sáu luận sư ngoại đạo” 

(Chabaggiya)*ganh tị. Họ tìm mọi cách để làm cho ông nãn lòng, 

giảm đi hay không nhiệt thành ủng hộ Phật giáo, nhưng họ đã thất bại. 
 

(*Chabaggiya, hay nhóm sáu luận sư ngoại đạo gồm : 1/Assaji, 

2/Punabhava, 3/Panduka, 4/Libhitaka, 5/Mettiya, và 6/Bhummàjaka). 

(Chú ý : “Assaji” nầy không phải là một trong 5 vị Kiều-Trần-Như). 
 

Và để gây tiếng đồn không tốt cho đạo Phật, nhóm sáu luận sư 

(Chabaggiya) ấy đã tuyên truyền rằng, “Đó là thời gian, ông Cồ-Đàm 

và đám đệ tử có mặt tại Verañja, muốn dùng Mahànàma làm gương 

mẫu bố thí, để kích động lòng ham danh “mạnh thường quân” của 

những người giàu có khác”.  
 

Khi dân chúng nhẹ dạ bắt đầu tin những lời đồn ấy. Họ, bàn tàn xôn 

xao, nên cuối cuộc làm phước (dâng thuốc) trọn năm đó, đức Phật đã 

khuyên Mahànàma không nên tiếp tục nữa. (Theo Vin.iv; AA -i.213-). 
 

Mahànàma là một tín đồ thuần thành của đức Phật. Ông lúc nào cũng 

không chán nghe và hiểu giáo lý giải thoát. Kinh điển đã ghi lại nhiều 

cuộc đàm thoại, giữa ông và đức Phật, cũng như giữa ông và A-Nan-

Đa, hay giữa ông va tỳ-khưu Godha lẫn Lomasavangìsa, hai sa-môn 

quen thân khác. (Theo Mahànàmasutta và Lomavangisa). 
 

Một lần nọ, đức Thế Tôn trở lại kinh đô Ca-Tỳ-La-Vệ (Kapilavatthu), 

Phật nhờ Mahànàma tìm chỗ để Ngài nghỉ qua đêm. Mahànàma tìm 

khắp nơi, nhưng không thấy chỗ thích hợp. Ông bèn yêu cầu Phật tạm 

ngự trong “biệt thự” của một người thuộc giòng họ, tên là Bharandu 

Kàlàma (S.v.327f).  
 

Và dường như ông không muốn bị khó xử, trước sự “bất đồng ý kiến”, 

giữa Phật và người bà con nầy, nên sau khi đưa Phật đến nơi, 

Mahànàma liền về nhà, thay vì ở lại hầu chuyện cùng đức Phật. Sáng 



 74 

hôm sau Mahànàma đến thăm Phật, thì hay rằng Bharandu đã rời Ca-

Tỳ-La-Vệ, và sẽ không bao giờ trở lại. 
 

Một dịp khác, Mahànàma đến thăm Phật ở chùa Nigrodha, nơi đức 

Phật đang nghĩ dưỡng, sau một cơn bệnh nặng. Vì không biết tình 

hình sức khỏe hiện tại của Phật, nên vừa gặp Phật ông đã đặt câu hỏi 

liên quan đến vấn đề “định tâm có trước hay trí tuệ có trước”. Lúc 

đó A-Nan-Đa (Ananda) cũng hiện diện, và không muốn Phật bị mệt, 

ông liền mời Mahànàma đi chỗ khác, để ông giảng giải thế. (Theo 

Sakka sutta (S.i.219f). 
 

Về “đời tư”, thì Mahànàma đã dang díu với một cô gái nô lệ, tên là 

Nàgamundà, sinh ra một ái nữ xinh đẹp, tên Vàsàbhakhattiyà. Khi vua 

Ba-Tư-Nặc (Pasenadi) có nhã ý muốn cưới một thứ phi thuộc vọng tộc 

Thích-Ca (Sakyan), thì phía đàng gái không tiện từ chối. Hai bên đã 

đồng ý, bằng cuộc thõa thuận ở sảnh đường Mote.  
 

Nhưng sau đó Mahànàma lại khuyên phía vương tộcThích-Ca nên gả 

Vàsabhakhattiyà (có mẹ là nô lệ) cho vua Ba-Tư-Nặc. Khi đưa dâu 

đến nơi, Mahànàma làm bộ ngồi chung bàn, ăn với cô dâu vài miếng 

lấy lệ, thì có người mang tin “đặc biệt” đến, làm cho Mahànàma 

không kịp nuốt miếng cơm đầu. Ông phải xin lỗi đàng trai, để từ giã. 

Trước khi đi, ông còn bảo Vàsabhakhattiya cứ tiếp tục dùng bữa, như 

có mặt ông vậy. (Theo DhA.i.345f); J.i.133; iv.145f). 
 

Sự gả cưới bất minh ấy chính là một trong những nguyên nhân gây ra 

thù hận sau nầy. -Đó cũng là lý do Mahànàma từ đó cảm thấy lương 

tâm không yên. Ông đã tìm cách “bồi bổ tinh thần” trong giáo lý của 

Phật, để hy vọng hóa giải sạch sẽ, những gì đeo dính nơi tâm. Khi gặp 

Phật Mahànàma là người vấn đạo nhiều nhất.  
 

Hai bài kinh Cùla Dukkhakkhandha Sutta và Sekhà Sutta, là hai bài 

kinh mà đức Phật đã thuyết riêng cho Mahànàma nghe. 
 

Chỗ dựa trong thâm tâm của Mahànàma là chuộc lỗi bằng cách trở 

thành người cúng dường thực phẩm dồi dào, và thường xuyên nhất 

đến chư tăng. Như nguyện vọng của ông đã từng đeo đuổi nhiều lần 

trong những tiền kiếp cũng không phải nhỏ. Nhất là vào thời Phật 

Pudumuttara. Khi ấy, tiền thân Mahànàma là một gia chủ giàu sang, 

và chứng kiến Phật ban bố vai trò ấy cho một đệ tử nhiều đức hạnh. 



 75 

(Theo AA.i.213). Và tiền thân (của Mahànama) ấy đã phát nguyện sẽ 

hành động để đạt được phẩm vị đó. 
 

Trong Tam tạng kinh điển (Tipitaka), cái tên “đại thì chủ Mahànàma” 

được xếp hạng cao với những Tín Đồ thuần thành của đức Phật, cở 

Tu-Đà Cấp Cô Độc (Sudatta Anàthapindika), và đại tín nữ Visàkhà. 

(Theo A.iii.451).  
 

Kinh Samantapàsàdikà (Sp.iv.857) nói rằng Mahànàma lớn hơn Phật 

một tuổi, và sau cùng ông đã đắc quả Tư-Đà-Hàm (Sakadàgàmi). 

______________ 

 

Phụ l ục 2. 
 
 

Sự tích  

ĐỀ-BÀ-ĐẠT-ĐA (Devadatta). 
 

(Người đệ tử háo danh, đã phản Phật). 
 

Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) là con trai của hoàng thân Suppabuddha và 

hoàng nương Pamita. Ông là anh em chú bác của Thái Tử Sĩ-Đạt-Ta 

(Siddhatta). Ông cũng là anh ruột của công chúa Da-Du-Đà-La 

(Yasodhara), hay cậu Ra-Hầu-La (Rahula).  
 

Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) thuở nhỏ đã chơi đùa với Sĩ-Đạt-Ta. Và 

cũng từ khi ấy, người ta đã thấy Đề-Bà-Đạt-Đa thường để lộ những 

dấu hiệu hung bạo và ganh tỵ với thái tử đích tôn giòng Thích-Ca. 
 

Còn hoàng tử Sĩ-Đạt-Ta, lúc còn trẻ đã là đối tượng ưa thích, của tất 

cả mọi người, nhất là trong vương tộc. Hoàng tử rất vâng lời, tốt bụng, 

và luôn luôn kính trọng người trưởng thượng. Hoàng tử cũng rất thông 

minh, đa tài, hằng vượt thắng những bạn đồng môn, trong mọi lãnh 

vực, kể cả các trò chơi, hay thể thao.  
 

Khi Đề-Bà-Đạt-Đa nhìn Sĩ-Đạt-Ta biểu diễn một môn gì, thì cậu ta 

thèm thuồng tài năng ấy. Rồi thèm thuồng trở thành tỵ hiềm ! 
 

Do ganh ghét, Đề-Bà-Đạt-Đa thường đặt ra trong đầu một lô câu hỏi. 

Chẳng hạng như “Tại sao đồng bạn hay vâng lời Sĩ-Đạt-Ta, mà không 



 76 

vâng lời mình ? Và đối với bọn chúng, luôn luôn chỉ có Sĩ-Đạt-Ta mới 

là người giỏi nhất ? -Tại sao tụi nó không thấy rằng Đề-Bà-Đạt-Đa 

nầy cũng là kẻ xuất sắc như ai ?”. -Càng ganh tỵ và càng tham lam 

thắc mắc, thì Đề-Bà-Đạt-Đa càng không tìm ra câu giải đáp. 
 

Đề-Bà-Đạt-Đa nào biết rằng, chính tâm hồn nhỏ mọn đã làm cho anh 

không hiểu được bản chất ngạo mạng và hung dử của mình. Ấy là lý 

do khiến cho người khác khinh thường, và không thích gần gủi. 
 

Nhưng khi Thái tử Sĩ-Đạt-Ta đắc quả Phật Vô Thượng Chánh Đẳng, 

Chánh Giác (Anuttara Sammà Sambuddha), thì Đề-Bà-Đạt-Đa vẫn để 

tâm theo dõi. Anh nhận thấy hầu như tất cả vương tộc Thích-Ca đều 

ngưỡng mộ giáo lý của Phật. Vì thế, anh cũng nhất định từ bỏ đời 

sống vương gỉả, nhập đạo và làm tỳ-khưu, để học hỏi giáo lý nhà Phật. 

Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) cùng xuất gia một lượt với các anh em 

giòng họ, như A-Nan-Đa (Ananda), và A-Nậu-Lâu-Đà (Anuruddha).  
 

Nhất thời lòng ganh tỵ và tham vọng cá nhân của Đề-Bà-Đạt-Đa 

(Devadatta) tạm lắng xuống, vì ông khám phá ra rằng, đây là giáo lý 

độc nhất vô nhị, mang lại lợi ích lẫn danh vị tột cùng cho một người. 

Ông lo sợ rằng, ông khó mà nắm vững hết được tinh túy.  
 

Nhưng khi cố gắng hành đạo, ông đạt đến định tâm, có “thần thông”, 

nhờ phát triển thiền pháp, qua sự sắc bén của thần lực, và một lần ông 

được cả Sa-Môn Xá-Lợi-Phất (Sàrìputta), cao đồ bậc nhất của đức 

Phật, không ngần ngại tỏ lời khen ngợi. Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) rất 

sung sướng, tưởng mình đã đắc đạo, biết hết các pháp, có thể trở nên 

một giáo chủ. 
 

Tỳ-khưu Đề-Bà-Đạt-Đa nào biết rằng, thiền pháp của ông chỉ tạm thời 

làm cho các tật tham lam, nham hiểm, ganh tỵ, nóng giận, và si mê, bị 

kềm chế, một cách có điều kiện thôi.  
 

Chưa kể thiền tâm ấy của ông vốn không hướng về pháp xả, để giải 

thoát danh lợi, mà hướng hẳn về ôm ấp quyền lực, nên nó chỉ nhất 

thời bị dồn ép trong quả tim đen ngòm, vụ lợi của ông. Nó vốn chờ lúc 

“thành đạt”, để biểu dương ác tính tham lam, cao kỳ, ngạo mạn.  
 

Đặc biệt là khi ông thấy danh tiếng và sự kính trọng mà người đời 

dành cho đức Phật, mỗi ngày một to lớn, ông càng thèm khát và ganh 

tỵ hơn nữa. Do đó, ông đã không ngần ngại âm mưu, cùng với sự tiếp 



 77 

tay của ác vương A-Xà-Thế (Àjàtasattu), một ông vua tàn bạo và tham 

lam, tổ chức sát hại đức Phật. 
 

Và lần đầu tiên, ông đã thất bại, không giết được bậc Toàn Giác. Lần 

thứ hai Đề-Bà-Đạt-Đa ra sức đẩy một tảng đá thật lớn, từ trên cao 

sườn núi Gijjhakuta (Linh Thứu sơn), tung vào một khối đá khác, cố ý 

dùng cả hai vật nặng lăn xuống một lúc, để hại Phật chắc chắn hơn.  
 

Kết quả, Phật vốn đầy ân đức, vẫn không sao, chỉ có một mảnh đá 

nhỏ, bể và văng ra, trúng vào bàn chân Phật, làm cho chảy máu. Vết 

thương tuy sâu nhưng không trí mạng, nên Phật đi đứng như thường. 
 

Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) vẫn không ngừng tay, lần thứ ba ông phục 

rượu một con voi nổi tiếng hung dử, tên là Nàlàgiri, để thả ra trên 

đường đi của Phật. Nhưng đức Phật với tinh thần an trụ, thanh tịnh, 

Ngài đã rải tâm từ bi đến con vật cuồng loạn, làm cho nó tỉnh táo, rồi 

ngoan ngoản quì xuống trước mặt Ngài, như sám hối…. 
 

Qua ba lần thất bại trước mắt dân chúng, và vì không chiu nổi cảnh 

thầy trò đức Phật Cồ-Đàm vẫn bình yên. Sau cùng Đề-Bà-Đạt-Đa 

(Devadatta) phải đổi phương pháp. Ông quay qua nghĩ cách làm giảm 

giá trị hạnh tu theo Phật, gây lung lay niềm tin của những đệ tử, hầu 

chia rẽ cộng đồng tăng chúng, bằng cách chế ra 5 điều luật, và công 

khai đề nghị Phật phê chuẩn. Đó là các điều : 
 

1/Tỳ khưu phải luôn luôn ở trong rừng. (Chống lại việc nhận lãnh tịnh 

cốc, hay trú sở, do tín đồ phát tâm dâng cúng). 

2/Tỳ khưu phải luôn luôn khất thực mà ăn. (Chống lại việc nhận lời 

dùng bữa tại nhà thí chủ hảo tâm). 

3/Tỳ khưu phải luôn luôn mặc y phục, do mình lượm vải dơ, bỏ trong 

nghĩa địa hay các bãi tha ma, đem về giặt sạch và khâu lấy, tiếng Phạn 

(hay Pàlì) gọi là Pansukulacìvara (Chống lại việc nhận tam y, do tín 

đồ có thiện tâm dâng hiến). 

4/Tỳ khưu phải luôn luôn ngụ dưới bóng cây. (Chống lại việc ngụ 

trong rừng, hay hang động). 

5/Tỳ khưu phải luôn luôn cữ ăn cá và thịt. (Chống lại việc đi khất 

thực, người ta cho cái gì không có sinh mạng, thì ăn cái ấy). 
 

Đức Phật với lòng từ bi, nhận thấy 5 đề nghị kể trên sẽ chỉ gây ra sự 

khắc khổ không cần thiết, đối với tăng chúng, nhất là những đệ tử 



 78 

mới tập tu, chứ 5 điều ấy không gia tăng trình độ tu tập, tiến tới giác 

ngộ giải thoát, nên Ngài đã từ chối.  
 

Thay vào đó, Phật cũng dạy rằng, “Sa-môn nào tình nguyện khổ hạnh, 

có thể dùng những điều ấy, nhưng luật tỳ khưu không bắt buộc”.  
 

Cái nhìn của đức Phật là cái nhìn vì lợi ích và tiến hòa cho toàn thể 

chúng sanh, nhất là nhân loại, chứ cái nhìn ấy không nhắm vào thuận 

duyên cho một thiểu số. Đó quả thật là một cái nhìn rất công chính và 

thanh tịnh. Ngài không hoàn toàn phủ nhận những gì Đề-Bà-Đạt-Đa 

đề nghị. Ngài chỉ xem nó như 5 trong số 13 pháp tu “đầu đà” 

(Dhutanga), mà Ngài đã từng dạy trong Phật giáo 
 

Vì Đề-Bà-Đạt-Đa mà sau đó có sự bất đồng tư duy trong hàng ngũ tu 

Phật. Một thiểu số tỳ khưu đã nghĩ rằng, “Muốn mau đắc thánh quả, 

thì phải khổ hạnh”. Rồi họ rời Phật, kéo nhau theo Đề-Bà-Đạt-Đa, để 

thành lập giáo đoàn riêng…. 
 

 Nhưng khi Đề-Bà-Đạt-Đa thành công trong việc chia rẽ tăng già, thì 

thần thông do đắc thiền của ông tự nhiên biến mất. Dù ông cố gắng 

đến mấy, cũng không đạt lại được. 
 
 

Tiền kiếp Đề-Bà-Đạt-Đa 

(Devadatta) 
 

Để hiểu một cách đầy đủ tính thèm khát danh vọng, lòng ganh tỵ, và 

tật oán ghét của Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta), đối với đức Phật, chúng 

ta phải tìm lại quá khứ, và đặc biệt là đọc câu chuyện, lần họ gặp nhau 

đầu tiên, trong Túc Sanh Truyện (Jàtaka), có tên là “Seri Vànija” 

(“Thương gia độc lập”, hay “dân bán hàng chuyến”).  
 

Theo truyện ấy thì một kiếp nọ, tiền thân Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) 

và tiền thân Phật (còn gọi là Bồ-Tát, Bodhisatta), đã sinh làm hai 

thương gia “du phương”. Đề-Bà-Đạt-Đa là một “tay buôn” tham lam 

và gian lận. Y đã du hành nhiều lần, buôn bán một số hàng, mà y 

không biết đối xử với khách, một cách song phương đều có lợi. 
 

Ngày nọ, y vào nhà một nữ nông dân nghèo kia, người đàn bà tuy 

không có tiền mua hàng, nhưng lại có một cổ vật muốn đổi chác. Đó 

là một cái lọ cũ đã đổi màu trong nhà bếp. Bà bảo đứa cháu mang cái 



 79 

lọ khá to ra, đưa cho Đề-Bà-Đạt-Đa và nói, “Ông hãy định giá cái lọ 

lớn nầy, để tôi đổi lấy các món hàng cần dùng của ông”. 
 

Khi cầm lấy cái lọ nặng, Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) biết đó không 

phải là một vật tầm thường. Nó vốn làm bằng vàng. Giá trị của nó còn 

đắc hơn cả số hàng hóa mà Đề-Bà-Đạt-Đa chất trên xe. Y cũng nhận 

thấy hai bà cháu lão nông dân chẳng biết đây là vật quí.  
 

Lòng tham nổi lên, Y giả bộ nói rằng, đó là một cái lọ cũ chẳng dùng 

được vào đâu cả. Rồi y trả nó lại cho chủ, in tuồng như mang nó về 

chẳng nên tích sự gì. Trong lòng tên gian thương còn nghĩ, nếu bà đổi 

nó với giá rẻ mạc, mình cũng sẽ bỏ đi. Rồi mình trở lại tất có lợi hơn. 

Biết đâu bà túng thiếu quá, sẽ năn nỉ mình mua rẻ. Và mình sẽ bảo, vì 

lòng từ bi muốn làm phước giúp bà, tôi mới mua cái lọ cũ “vô dụng” 

nầy, chứ tôi chẳng biết phải làm gì với nó. 
 

May thay cho bà lão. Sau khi y đi rồi thì thương gia thứ hai (hay Bồ-

Tát) đến bán hàng, cũng tại nhà bà nông dân nghèo ấy. Bà lão lại bảo 

cháu mang cái lọ cũ đổi màu ra, và đề nghị đổi chác như trước.  
 

Bồ-Tát (Bodhisatta) nhận ra giá trị của cái lọ bằng vàng, liền báo cho 

người chủ biết, giá trị của nó cao hơn tất cả hàng hóa trên xe. Nhưng 

bà lão vì cần dùng phẩm vật, đã bằng lòng trao cái lọ bằng vàng cho 

Bồ-Tát, và nhận tất cả hàng hóa.  
 

Trước khi tiễn ngưòi bán hàng, bà còn cám ơn Bồ-Tát về lòng ngay 

thẳng. Bà cũng không quên thuật lại câu chuyện người thương gia thứ 

nhất đã cố ý lừa bà. Nhưng y đã không còn dịp nữa. 
 

Tiền thân Đề-Bà-Đạt-Đa nào biết mọi sự cố, y tưởng cái lọ vẫn còn 

đó, nên đi một vòng rồi quay lại, hy vọng sẽ thu được cái lọ, và quăng 

cho bà vài thứ thực phẩm tồi tàn. Khi y nghe bà lão thuật lại, Bồ-Tát 

đã thu được cái lọ và đi rồi. Sự tức giận và lòng ganh tỵ của y tăng lên 

đến cực độ. Liền đó, y kết oán với Bồ-Tát, và thề sẽ trả thù về sau 
 

Lòng giận dữ và oán ghét sâu đậm đó thật là nguy hiểm. Nó biến Đề-

Bà-Đạ-Đa thành một sinh linh, đầy sân hận và ganh tỵ đối với Bồ-Tát, 

xuyên qua không biết bao nhiêu kiếp luân hồi 
 

Còn trong những Túc Sinh Truyện (Jàtaka) khác, thì Phật đã mô tả 

lòng oán ghét và mưu toan hãm hại đối thủ nhiều lần của Đề-Bà-Đạt-

Đa, nhưng lần nào y cũng thất bại, khiến cho mức độ ganh tỵ và oán 



 80 

hận càng lúc càng tăng. Vì vậy mà trong mọi hành động, Đề-Bà-Đạt-

Đa đều tạo nhân duyên, hễ Bồ-Tát tái sinh nơi nào, thì y cũng tái sinh 

nơi ấy, để kết thêm oan trái. 
 

Quay lại chuyện Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) thời Phật. Sau khi “thành 

công” trong việc chia rẽ tăng già, ông đã mất hết thần thông, không 

còn khả năng làm cho người khác nể sợ. Nghĩa là ông chỉ “lãnh đạo” 

được nhóm tỳ khưu nhẹ dạ ly khai trong một thời gian ngắn.  
 

Lúc họ biết được mặt thật của ông, thì họ đã hối hận, kéo nhau về ra 

mắt đức Phật để sám hối tạ tội. Đề-Bà-Đạt-Đa chỉ còn một mình, sống 

hẩm hiu những ngày tháng cô độc. 
 

Khi Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta) đến gần cái chết, thì một nỗi hối tiếc 

không ngừng dày vò tâm tư ông. Lúc đó ông mới nhận chân được 

pháp vô thường trong kiếp sống. Một nỗi đau đớn đè nặng trong tim 

ông. Và ngoài con đường qui chánh, ông không còn con đường nào 

khác. Ông tự hỏi “Phải chăng chỉ còn một nhân duyên chót nầy, vì 

Phật sẽ không luân hồi nữa, tại sao ta không lấy giáo pháp của Ngài 

làm phương tiện để cứu giúp mình ? Hay ta đã đi quá xa chánh đạo, 

quay về không được nữa ?”.  
 

Ông run rẩy đứng lên, bước về hướng Kỳ Viên Tịnh Xá, để về xin 

Phật tha lỗi. Nhưng chân ông bỗng dính chặc vào mặt đất, ông liền 

ngã quỵ, và lửa địa ngục đã phực ra, phủ lên linh hồn lẫn thể xác của 

ông. Đề-Bà-Đạt-Đa nghẹt thở, mắt hết thấy đường, hấp hối và tắt thở 

trong sự dày vò cực độ, trước khi đến được với đức Phật. Lập tức Đề-

Bà-Đạt-Đa (Devadatta) rơi vào địa ngục vô gián (Avichi Niraya). 
 

Sau khi nghe kể lại cái chết thảm kốc của người đệ tử nầy, đức Phật đã 

nói “Mặc dù Đề-Bà-Đạt-Đa có nhiều hành động xấu, nhưng những 

phạm hạnh ông thực hiện trong thời gian đầu làm tỳ khưu, dưới sự 

hướng dẫn của Như Lai, vẫn trổ quả tốt trong tương lai.  
 

Tuy tham vọng thúc đẩy Đề-Bà-Đạt-Đa nôn nóng trở thành một giáo 

chủ, và quả ấy ông không đạt được. Nhưng pháp hành và thiền định 

mà ông đã thành công đến mức có thần thông, sẽ giúp ông tỉnh ngộ, và 

tự tư, tự đắc sau nầy, khi đã trả hết quả ác, xuyên qua vô lượng thời 

gian, trong địa ngục. Phật biết Đề-Bà-Đạt-Đa trong vô lượng kiếp 

tương lai, sẽ là một vị Độc Giác, hay Bích-Chi-Giac (Pacceka-

buddha), tên là Satthissara. 



 81 

 

Ngày nay, chúng ta đọc lại sử tích những đệ tử nổi danh của Phật. Dĩ 

nhiên chúng ta không thể noi gương xấu của Đề-Bà-Đạt-Đa 

(Devadatta). Nhưng những “nghịch cảnh” đã xảy ra cho đức Phật, 

được ghi lại trong kinh điển, liên quan đến ông, cùng những tư liệu 

đáng chú ý, để khi chúng ta nghiên cứu sử tích, chúng ta không thể 

nào không thấy tên ông, với những gì ông đã làm. Đó cũng là một cái 

gương để tránh. 
 

Là một bậc đã diệt tận tham sân si, phiền não, dứt hẳn sinh tử luân hồi, 

hay Toàn Giàc, đức Phật đã tiên đoán cái tương lai thành Độc Giác vô 

cùng xa xôi, của Đề-Bà-Đạt-Đa, để cho chúng ta thấy rằng, không có 

gì mà không cải thiện được. Vạn vật luôn luôn vô thường. Trở thành 

giác ngộ giải thoát, hay trở thành sa đọa trầm luân, đều do chính ta. 

Gương Phật và chánh pháp chỉ hữu hiệu khi chúng ta noi theo để 

thực hành. Và chúng ta phải luôn luôn nhớ rằng, tinh thần sáng suốt 

hay chánh kiến lẫn tự lực là 2 động cơ nòng cốt.  
 

Tha lực chính là tự lực khi trở thành phá chấp. Vì công phu do 

chính mình viên tròn, mà mình mắc dính thì không thể Toàn Giác 

(Sammà Sambuddha) được. Nếu không nhất tâm thực hành viên tròn 

phạm hạnh, mà chỉ lo cúng kiến, tụng mãi danh hiệu một vị Phật, để 

cầu cứu độ, đồng thời bảo đó là sức mạnh của “đức tin”, thì đó chỉ là 

củng cố sức mạnh của “lòng tham”, chứ không phải là giá trị của đức 

tin, dẫn đến tìm kiếm sức mạnh của tự lực hay tha lực vậy. 
 

Đức Phật đã nhiều lần nhắc nhở, “Ta là nơi nương nhờ của ta” 

(Attàhi attano nàtho), hay ta là đấng cứu tinh của chính ta, và làm 

gương cho người khác. Ngay cả đức Phật là bậc có vô lượng từ bi đối 

với Đề-Bà-Đạt-Đa (Devadatta), nhưng Ngài vẫn không cứu giúp được 

người đệ tử tăm tối nầy.  
 

Câu chuyện của Đề-Bà-Đạt-Đa có thể cho những ai, dù nhất thời cùng 

hung cực ác, vẫn còn một hy vọng, rằng khi đã biết quay về nẻo chánh 

là khi có lối thoát! Huống chi Đề-Bà-Đạt-Đa chưa phải là ngươi cùng 

hung cực ác, vì đã biết hối hận trước lúc nhắm mắt !? 
 

_______________________________________ 

 

 



 82 

Dịch và soạn xong ngày 14/05/2013. Nếu có chút công đức nào trong việc làm 

nầy, chúng tôi xin chia đều đến tất cả chúng sanh. Cầu cho ba cõi luôn luôn 

giảm dần cái khổ. 

Cư sỉ Tuệ Lạc (Nguyễn Điều) 
 

***** 

 

 

 
 
 

Mục lục 

 
         Lời nói đầu…………………………………  trang   01 

 

1- A-Nhã Kiều-Trần-Như……………………………...3 
2- Thánh Tăng Bhaddiya (Nhóm Kiều Trần Như)………..8 
3- Thánh Tăng Vappa………………………………….9 
4- Thánh Tăng Mahànàma……………………………11 
5- Thánh Tăng Assaji…………………………………12 
6- Thánh Tăng Bhaddiya (Em họ Phật)……..……….... 16 
7- Thánh Tăng Mahà Kaccana………………………. 18 
8- Thánh tăng Bakkula………………………………..32 
9- Thánh Tăng Sivali………………………………….38 

10-Thánh Tăng Angulimala…………………………...49 

11-Thánh Tăng Nan-Đà (Nanda)……………………...64 

    -Hộ pháp mahànàma………………………………..68 

    -Đề-Bà-Đạt-Đa……………………………………...71 

 
 

 
 

 

 

 



 83 

 
  

 

  


