
 1 

 

 

Cuộc đời  

Tôn giả A Nan Đa 
 

 

 

Bản đã được dịch giả xem lại,  

và bổ túc năm 2011. 

 

 

 

 

 

 

Hellmuth Hecker 

Nguyễn Ðiều soạn dịch  

 



 2 

 

 

"Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammà 

Sambuddhassa". 

Thành kính đảnh lễ đấng Toàn Giác 

Ngài là bậc thân khẩu ý trọn lành,  

không còn luân hồi 

trong tam giới nữa. 

-ooOoo- 

 

 Mục lục 

Lời nói đầu 

I. Phúc duyên làm người 

II. A Nan Ða, một cái tên quen thuộc 

III. Xứng đáng với vai trò hầu Phật 

IV. A Nan Ða, kho tàng pháp bảo 

V. A Nan Ða đối với nữ giới 

VI. A Nan Ða đối với các hàng huynh đệ. 

VII. Pháp đàm của A Nan Ða và Ðức Phật 

VIII. Tiền kiếp của A Nan Ða 

IX(a,b). A Nan Ða lúc Phật gần nhập Niết Bàn 

X. A Nan Ða sau khi Ðức Phật viên tịch 

 

 

http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda00.htm#loidau
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda01.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda01.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda02.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda02.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda03.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda03.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda04.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda04.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda05.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda05.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda06.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda06.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda07.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda07.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda08.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda08.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda09a.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda09a.htm
http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-ananda/ananda10.htm


 3 

 

 

Lời nói đầu 

 

Trong Phật giáo có rất nhiều vị đại tông đồ rất đáng cho 

hậu thế noi gương. Một trong những vị đại tông đồ ấy là 

Thánh Tăng A Nan Ða, một cái tên đã chiếm trọn vẹn 

sắc thái phổ thông trong kinh điển đạo Phật. 

Khi các hàng Phật tử Bắc Tông cũng như Nam Tông, tại 

gia cũng như xuất gia bắt đầu tụng một thời kinh, là cái 

tên A Nan Ða thường được họ tuyên đọc. Chẳng hạn 

như: "Ta là A Nan Ða, có nghe như vầy: Một thuở nọ, 

đức Phật ngự tại Kỳ Viên Tịnh xá v.v..." 

Vì vậy, viết về A Nan Ða tức là viết về một Thánh Tăng 

mà đời sống "chứa" nhiều Phật giáo nhất. A Nan Ða 

không những là một đại Hộ Pháp, có công lưu truyền 

giáo lý của đấng Toàn Giác cho đời sau, mà ông còn là 

một vị La Hán Phật, bậc đã có vô số kiếp trước tái sinh 

và trau giồi phẩm hạnh, song song với công phu độ đời 

của tiền thân Phật Tổ Thích Ca Mâu Ni. 

Ðây là cuốn sách thứ 3 trong loạt phiên dịch ra Việt 

ngữ, lịch sử của các đại tông đồ của đức Phật. Hai cuốn 

đầu là "Cuộc Ðời Ðức Xá Lợi Phật" và "Lịch Sử Ðức 

Mục Kiền Liên" đã được tái bản và ấn tống cách đây 

không lâu. 



 4 

Riêng cuốn "Cuộc Ðời Thánh Tăng Ananda" này dịch 

giả xin mạn phép vừa dịch vừa soạn (dựa theo kinh điển 

Pali) để bổ túc một cách vừa phải những chỗ quá gọn, 

khó hiểu trong nguyên bản Anh ngữ của Ni sư Ayya 

Khema, vì bản Anh ngữ ấy vốn cũng lại được dịch từ 

một tập sách tiếng Ðức của học giả Hellmuth Hecker, đã 

biên soạn cách đây mấy mươi năm. 

Dịch giả cố gắng làm tròn bổn phận của một Phật tử 

luôn luôn tôn thờ ba đức an lành là Phật, Pháp, Tăng. 

Trình độ hiểu biết của một Phật tử tại gia như chúng tôi 

cho dù có được đào tạo căn bản trong các Phật học viện 

lớn một thời gian đi nữa, thì bao giờ cũng còn tương 

đối. Nếu có điều chi sơ sót ngưỡng mong quý vị Cao 

Tăng, học giả niệm tình bổ túc cho. Dịch giả xin hết 

lòng cảm tạ. 

Cuốn sách này ra đời là nhờ sự khuyến khích phiên dịch 

và nhờ sự hảo tâm hùn phước ấn tống của một số Phật 

tử. 

Dịch giả xin chân thành chia đều phần phước "Pháp thí" 

này đến tất cả quý vị ấy cũng như đến tất cả các chúng 

sanh, nhất là đến hai đấng sinh thành và các bậc hữu ân. 

Thầy Tổ của dịch giả. 

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca MâuNi Phật 

Nguyễn Ðiều (1991). 

 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

A Nan Ða 

(Một kho tàng Pháp Bảo) 

Vị đại đệ tử được nhắc đến nhiều nhất trong những kinh 

Phật là Tôn giả A Nan Ða. Thánh Tăng này chiếm một 

địa vị độc đáo trong hàng những đại tông đồ Phật Tổ 

Thích Ca. 

Và với tất cả sự ngưỡng mộ tính cách độc đáo ấy mà 

soạn giả xin cống hiến đến chư Phật tử một sử liệu quý 

giá hầu làm gương cho ngày sau, xuyên qua những 

trang sách này! 

-ooOoo- 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

 Chương I 

Phúc duyên làm người 

-ooOoo- 

Phẩm vị đặc biệt của A Nan Ða (Ananda) trong hàng 

các vị đại Thanh Văn Giác của đức Phật, đã bắt đầu từ 

thuở xa xưa, trước khi bước vào kiếp chót.  

Cũng như đức Phật, A Nan Ða đã giáng sinh từ cõi trời 

Ðâu Suất (Tusita) và sinh ra cùng ngày, đầu thai vào 

cùng giai cấp (hiệp sĩ : Khattiya) trong hoàng tộc Thích 

Ca, song song với đức Phật. 

Hai thân phụ của đức Phật và của A Nan Ða vốn là anh 

em, nên A Nan Ða đối với đức Thế Tôn, đương nhiên ở 

vào địa vị huynh đệ (chú bác). A Nan Ða có «ba anh em 

là Anuruddha, Mahànàma, Pandu và một em gái là 

Rohini». 

Bổ túc của dịch giả, trước lần tái bản sau cùng: 

Theo soạn phẩm tiếng Anh của Hellmuth Hecker, «bốn 

anh em» của Ananda, thì như trên. Nhung Theo Cố Hòa 

Thượng Narada Mahàthera, trong cuốn «The Buddha 

and his teachings», thì cha của Ananda là hoàng thân 

Amitodana, em ruột của vua Tịnh Phạn (Suddhodana). 

Ông nầy chỉ có một đứa con trai, là Ananda. Còn 



 7 

Mahànàma và Anuruddha là con của hoàng thân 

Sukkodana, một em ruột khác của vua Tịnh Phạn. Riêng 

Pandu và Rohinì thì không thấy sách Ngài Narada nói 

đến. -Mặt khác, cũng có sử liệu ghi : «Một số công tử và 

công nương gia tộc Thích Ca (Sakya), đã được Hoàng 

Thân Amitodana (cha Ananda) nuôi dưỡng». -Đây phải 

chăng là lý do có sự cho rằng «Anurudddha và 

Mahanàma là anh em ruột của Ananda»(?). -Dịch giả 

xin trình bày, để chư vị rộng đường tra cứu ! 

Anuruddha xuất gia như A Nan Ða, rồi nghiêm trì giới 

luật, phát triển trí huệ giải thoát, đã đắc quả A La Hán, 

một hạng Thánh Tăng cao nhất. Thánh A La Hán còn 

được gọi là Thánh Bất Lai, vì bậc Thánh này, sau khi 

mạng chung sẽ được giải thoát, không còn luân hồi nữa. 

Tiếp theo là Mahànàma, tuy ở ngôi cư sĩ Thái Tử để duy 

trì dòng dõi Thích Ca (Sakya), nhưng cũng đắc quả A 

Na Hàm (tức quả Nhất Lai, hay quả Thánh chỉ còn sinh 

lại một lần nữa, rồi được giải thoát). 

Trong khi đó thì Pandu, người con trai còn lại trong gia 

đình, không thấy sử sách nào nói đến nhiều, chỉ ghi tóm 

tắt rằng ông là người duy nhất sống sót của dòng họ 

Thích. Khi đức Phật thọ 80 tuổi. 

Riêng người em gái duy nhất của A Nan Ða là Rohini, 

vì dư quả của tính ganh tị từ tiền kiếp, đã chịu bệnh 

phong lở ngoài da trầm trọng, đêm ngày khổ sở ẩn thân 

trong phòng kín, cho đến khi được đức Phật độ, chỉ rõ 

ấy là quả xấu của ác nghiệp từ đời trước. Khi được Phật 

khai ngộ, bà cũng thành tâm tu hành, về sau đạt tới 



 8 

Thánh quả Nhập Lưu Tu Ðà Hoàn (Sotàpattimagga) tức 

là bước vào con đường chắc chắn sẽ giải thoát. 

Kinh truyện chép: Rohini lúc bước vào Thánh Lưu thì 

tự nhiên lành bệnh, và khi mãn tuổi thọ, chết sanh vào 

cõi trời Đạo Lợi, làm vợ vua trời Ðế Thích (Sakka).  

Theo Cùla Vagga, thuộc Tạng luật (Vinaya Pitaka), 

quyển 8 chương 1 thì Ananda (A Nan Đa) được 37 tuổi, 

khi ông cùng Anuruddha (A Nậu Lâu Đà, hay A Na 

Luật) và người anh họ Devadatta (Ðề Bà Ðạt Ða), với 

một số thanh niên quý tộc Thích Ca, cùng bước vào đời 

sống xuất gia. 

Vị thầy đã làm phép xuất gia cho Ananda, là Thánh A 

La Hán Belatthasìsa. Nhưng Pháp Bảo của bậc Ðạo sư 

này lưu lại trong tam tạng rất ít. Chúng ta chỉ tìm thấy 

vỏn vẹn có mấy câu kệ sau đây: 

"Như thân phận làm trâu trong khổ cảnh, 

Dù trên vai mang nặng một chiếc cày. 

Nhưng vẫn cố tiến lên từng bước mạnh.. 

Thì Sa môn xin chớ ngại gian nguy. 

Ngày với tháng chính là tầm thước Thánh, 

Ðo chiều cao công đức kẻ tu trì..." 

(Thoát dịch theo Theragathà Tôn Túc kệ ngôn số 16) 

Chỉ bằng sự hướng dẫn đơn giản và sâu xa của bài 

Thánh kệ đó, mà Ananda (A Nan Đa) đã mỗi ngày một 

trở nên thuần thục trong giới luật phạm hạnh. Ông là 

một đệ tử chyên cần và luôn luôn cảnh giác, nên chỉ 



 9 

trong mùa nhập hạ [1] đầu tiên, ông đã đạt được đạo 

Nhập Lưu (theo Cùla Vagga VII, 1). 

Sau khi xuất gia, một hôm Ananda (A Nan Ða) mách 

với các đồng đạo rằng: "Trưởng lão Punna 

Mantàliputta đã giúp cho ông tiến bộ rất nhiều trong 

việc tu tập. Trưởng lão đã truyền pháp đến những Tỳ 

khưu mới nhập môn, trong đó có ông, bằng cách giảng 

dạy cho họ hiểu rõ, rằng sự cố chấp trong cái tôi chỉ 

sinh ra xuyên qua hai trợ nhân là Danh và Sắc (tư duy 

và hình tướng), tức là xuyên qua hình thức và cảm 

nghĩ". Nói cách khác là xuyên qua trình độ của tư duy 

và tính trạng của sắc thái ! 

Ðể cho dễ hiểu hơn, Trưởng lão Punna còn nêu lên một 

thí dụ: "Nếu một người muốn biết mặt mũi của mình ra 

sao, hay muốn nhìn thấy hình dạng của họ như thế nào, 

thì họ phải soi mặt vào gương, hay trong hồ nước phẳng 

lặng. Tương tự như thế, khi năm uẩn (hay còn gọi là 

ngũ uẩn [2] ) tạo thành một con người, thì nó chỉ để lộ 

bộ mặt chấp ngã của nó xuyên qua hình tướng và tư 

duy, tức DANH và SẮC mà thôi!". 

Hễ sáu căn (hay gọi là lục căn), tức là Nhãn căn, Nhĩ 

căn, Tỹ căn, Thiệt căn, Thân căn, và Ý căn, trong một 

cá nhân mà còn cột chặt vào Danh và Sắc, tức là còn 

cấu kết với hình tướng và tư duy, thì tất nhiên có cái 

"Tôi" hiện ra. Và khi nào sáu căn không còn được nuôi 

dưỡng bằng hình tướng và tư duy nữa, thì khi ấy cái 

"Tôi" mới biến mất (theo Saŋyutta Nikàya 22, 83 - Tạp 

Bộ Kinh số 22, 83). 



 10 

Ananda suy gẫm về sự so sánh này một cách lập đi lập 

lại nhiều lần, và càng lúc càng sâu sắc hơn, cho đến khi 

ông giác ngộ được Khổ Đế (Dukkhàriyasacca), lẽ Vô 

thường (Aniccà) và lý Vô ngã (Anattà). Rồi ông không 

còn để cho nội tâm của mình bị "nuôi dưỡng" bằng năm 

uẩn (hay Danh và Sắc) ấy nữa, để ông bắt đầu gặt hái 

kết quả của đời sống phạm hạnh, trước tiên là phẩm 

Nhập Lưu Tu Ðà Hườn. 

Từ đó Ananda (A Nan Đa) luôn luôn tri túc, và an tịnh 

với đời sống Sa Môn. Ông nhận rõ cái an lạc của hạnh 

chối bỏ (ám chỉ sự đạm bạc trong đời sống xuất gia), và 

mạnh tiến trên Thánh đạo, ví như một kẻ đang lênh 

đênh giữa biển cả, sung sướng tìm được hướng vào bờ, 

chỉ nương vào cái phao duy nhất, là đức tính cảnh giác 

hay biết mình (Àtàpi sati sampajañña). 

(Theo kinh Thập Ðộ La Mật: Dasapàramitàsutta, thì 

dòng suối luân hồi chỉ bị chặn lại bằng ba cái bờ, là bờ 

kia, bờ trên và bờ cao thượng. Các hàng xuất gia hay 

tại gia, mà đắc được hạnh Tri túc, cắt cụt được lòng 

tham, tức là thấy được Bờ Kia vậy!). 

Vào những năm đầu của đời sống Sa Môn, Ananda (A 

Nan Ða) đã dành hết thì giờ vào việc thanh tịnh nội tâm. 

Ông đã hòa mình rất dễ dàng vào cộng đồng Tăng lữ, 

rồi ông dần dần phát triển sức mạnh tinh thần một cách 

nổi bật. Khi đức Thế Tôn và Ananda (A Nan Ða) cả hai 

được 55 tuổi, một hôm Phật cho triệu tập Tăng chúng, 

và dạy rằng: 



 11 

"Trong hai mươi năm trường hướng dẫn cộng đồng 

phạm hạnh, Như Lai đã được nhiều đệ tử thay phiên 

thân cận, nhưng chưa có một môn đồ nào tình nguyện 

trọn đời hầu Phật một cách dứt khoát. Như Lai tự biết 

mình sẽ có một đệ tử như thế. Và giờ đây Như Lai đã 55 

tuổi, xác thân như cỗ xe đang bước vào giai đoạn hư 

hại, Như Lai cảm thấy cần nói ra hiện trạng, để vị hầu 

cận ấy tự động xuất hiện". 

Ðức Phật vừa dứt lời, thì lập tức tất cả những đệ tử 

nhiều hạnh kiểm nhất, liền tình nguyện được hầu Bổn 

Sư. Nhưng đức Thế Tôn đã hiền hòa từ chối, rồi Ngài 

yên lặng. 

Cử chỉ ấy của đức Phật biểu lộ một ý nghĩa đặc biệt. 

Toàn thể những đệ tử có mặt, liền nghĩ ngay đến A Nan 

Ða, lúc đó đang ngồi ở một chỗ khiêm nhượng, phía sau 

các hàng trưởng lão, và ông là người duy nhất chưa tình 

nguyện xin hầu Phật. Rồi họ đồng hướng về A Nan Ða, 

yêu cầu ông bước lên phía trước. 

Do duyên phần chín mùi, quy tụ từ nhiều tiền kiếp, A 

Nan Ða là người duy nhất, sẽ đóng vai trò vị tông đồ 

hầu cận Phật. Nhưng có một số phàm Tăng, chưa đạt 

được tuệ thanh tịnh, tỏ ra ngạc nhiên nêu ra câu hỏi: 

"Tại sao A Nan Ða không có mặt trong số những đệ tử 

đầu tiên xin hầu hạ Phật?". 

A Nan Ða lễ phép trả lời: 

- Ðức tin của tôi vốn trao trọn vào sự sáng suốt hoàn 

toàn của đấng Toàn Giác. Tôi muốn được chiêm 



 12 

ngưỡng ý Phật từ bi biểu lộ. Dù trong thâm tâm tôi vốn 

tình nguyện đảm nhận trách nhiệm ấy từ lâu, vì một 

người trong dòng họ Thích Ca đóng vai hầu hạ vị Giáo 

chủ Phật giáo, sẽ tránh cho người đời thuộc các giai cấp 

khác, bất mãn đức Phật. Nhưng tôi không dám sỗ sàng 

như thế, bởi đức Thế Tôn là bậc thấu rõ mọi nhân 

duyên. Chỉ có Ngài tự chọn lựa viên đệ tử hầu cận, là 

chắc chắn nhất, và Ngài đã biểu lộ. 

Ðức Phật chờ cho A Nan Ða thốt xong liền tuyên bố: 

- A Nan Ða chính là đệ tử hầu Phật, mà Như Lai định 

chọn lựa. Và kể từ nay, ngoài việc phục dịch Như Lai 

ra, ông còn là một trong những đại diện Như Lai để ban 

bố giáo lệnh. 

A Nan Ða khi nghe đức Thế Tôn xác nhận địa vị của 

ông như thế, thay vì hãnh diện mình được Phật nâng lên 

hàng đại đệ tử, A Nan Ða đã khiêm tốn yêu cầu đấng 

Giải Thoát, chấp thuận cho ông tám điều kiện sau đây: 

-Thứ nhất, Đức Thế Tôn đừng ưu tiên tặng y phục cho 

A Nan Đa. 

-Thứ hai, đức Bổn Sư đừng khất thực cho ông ăn. 

-Thứ ba, đức Bổn Sư đừng dành tịnh xá tốt cho ông ở. 

-Thứ tư, khi có thí chủ mời, đức Bổn Sư không ưu tiên 

tiến cử ông tham dự những buổi trai tăng, hay cúng 

dường. 

-Thứ năm, nếu có ai muốn thỉnh Phật thọ trai, thì kẻ ấy 

chỉ cần nói với A Nan Ða, rồi A Nan Ða thưa lại và Phật 

sẽ chấp thuận, mà không từ chối. 

-Thứ sáu, khi có người thiện tâm từ phương xa đến, 



 13 

muốn yết kiến đấng Như Lai, thì A Nan Ða có đặc ân 

đưa họ vào hầu Phật. 

-Thứ bảy, nếu A Nan Ða gặp phải thắc mắc trong Pháp 

Bảo thì ông được phép hỏi Phật bất cứ lúc nào. 

-Thứ tám, nếu Ðức Thế Tôn thuyết pháp trong lúc A 

Nan Ða vắng mặt, thì ông xin đức Bổn Sư nói lại bài 

pháp ấy cho ông nghe. 

Rồi ông trình bày lý do tại sao ông yêu cầu tám điều 

trên như sau: 

-Bốn điều yêu cầu, từ thứ nhất đến thứ tư, sẽ tránh cho 

các hạng phàm phu tục tử dị nghị rằng "A Nan Ða tình 

nguyện hầu cận Phật chỉ vì lợi lộc!". 

- Còn bốn điều yêu cầu tiếp theo (từ thứ năm đến thứ 

tám) sẽ đánh tan sự phê phán của người đời: "A Nan Ða 

tối ngày lo hầu hạ Phật, thay thế Phật tiếp xúc với mọi 

người, còn đâu thì giờ để học đạo, tu hành, phát triển 

phạm hạnh giải thoát...?!" 

Ðức Phật dĩ nhiên đã chấp thuận tám điều yêu cầu đáng 

khen ấy, bởi nó hoàn toàn phù hợp với nết hạnh của một 

vị Sa Môn. Và kể từ đó, A Nan Ða luôn luôn là bạn 

đồng hành, là người hầu cận, là kẻ tiếp trợ của đức Thế 

Tôn, trong suốt hai mươi lăm năm dài phạm hạnh. Cái 

khoảng hai mươi lăm năm dài, mà danh thơm cũng như 

các đức tính tinh tấn, nhẫn nại và bền bỉ trui rèn nội tâm 

của A Nan Ða, đã không suy giảm, hao hụt, so với mười 

tám năm đầu, khi ông còn là một Sa Môn vô danh, chưa 

ai biết đến. 



 14 

Và A Nan Ða đã tự trào bằng những câu kệ sau đây: 

" Hai mươi lăm năm hầu bên chân Phật, 

Học lên cao, chân lý sáng như gương. 

Một cuộc sống không tham lam khao khát, 

Diệt vô minh, pháp Phật diệu vô lường! " 

(Phỏng dịch theo Theragàtha v. 1039 = Tôn Túc kệ 

ngôn số 1039) 

Rồi trong hai đoạn kế của bài kệ này, A Nan Ða cũng 

dùng một mạch văn tương tự, để diễn tả sự an ninh vô 

song của một bậc Sa Môn, đã diệt được lòng Sân hận và 

Si mê. 

Quý vị độc giả có thể đọc lại bốn câu thơ trên, chỉ thay 

thế bốn chữ "Tham lam khao khát", bằng «giận hờn 

hung ác» hoặc thay thế bốn chữ ấy bằng "Si mê lầm 

lạc", thì quý vị sẽ có ngay hai bài kệ tiếp theo như sau: 

"Hai mươi lăm năm hầu bên chân Phật, 

Học lên cao chân lý sáng như gương 

Một cuộc sống không giận hờn hung ác... 

Diệt vô minh, pháp Phật thật vô lường!". 

và 

"Hai mươi lăm năm hầu bên chân Phật 

Học lên cao chân lý sáng như gương 

Một cuộc sống không si mê lầm lạc 

Diêt vô minh, pháp Phật diệu vô lường!" 

Ý chính của bài kệ trên đây, cũng như những bài kệ tiếp 

theo, trong Tôn Túc Kệ Ngôn (Theragàtha) là A Nan Ða  



 15 

 

đã ca ngợi hạnh phúc bất cứ ai noi gương Phật, mà dứt 

được tham lam, sân hận và si mê. 

Mặt khác, "hai mươi lăm năm" được nêu trong kệ ngôn 

vừa nhắc, chỉ diễn tả cái an lạc duy nhất, trong thời gian 

ông hầu hạ đức Phật, chứ không phải ám chỉ phẩm cách 

của một đời ông làm Sa Môn. 

Trong suốt hai mươi lăm năm ấy, tuy ông vẫn còn một 

số tính phàm. Nói theo kinh điển, ông là người cần học 

(Sekha) [3], nhưng A Nan Ða đã có nhiều lần tâm tư 

được lìa khỏi tham lam và sân hận, nên ông đã tế nhị 

thốt lên rằng: "Dù chưa đắc quả giải thoát, kẻ nào được 

hầu hạ một vị Phật, kẻ ấy cũng không bị khổ não vì 

tham lam và sân hận". 

(Chú ý: Một bậc Tu Ðà Hườn là bậc còn nhiễm phàm 

tính. Bậc này chỉ diệt trừ được ngã chấp, hoài nghi và 

mê tín mà thôi). 

Quả thật A Nan Ða là người đã hưởng được quả lành 

trong công đức hầu Phật. 

Còn những kệ ngôn liên quan đến những thiện pháp 

khác trong Tôn Túc kinh (Theragàthà) của A Nan Ða, 

mặc dù không được trích dẫn ra đây, nhưng nói chung 

nội dung tất cả để ca ngợi các phẩm cách cao thượng, 

mà ông, với tư cách là một người bạn đồng hành của 

đức Phật lúc tại tiền, đã chứng nghiệm. 

 



 16 

Riêng giai đoạn A Nan Ða đã đắc quả A La Hán, sau 

khi Phật nhập diệt ra sao, sẽ xin nói đến trong những 

phần tiếp theo. 

Ghi chú: 

[1] Mùa nhập hạ là thời gian các hàng đệ tử xuất gia của 

đức Phật phải ở yên một chỗ, để nghiêm trì giới hạnh và 

hành thiền. Đức Phật đã chế ra sự nhập hạ này đúng vào 

mùa mưa, tính theo thời tiết Ấn Ðộ, khoảng từ đầu 

tháng 7 đến cuối tháng 9 Dương lịch. Truyền thống 

nhập hạ này đã được ghi trong Tạng luật, và được mọi 

tông phái Phật giáo thi hành cho đến ngày nay, tuy có sự 

chênh lệch thời tiết mùa mưa của từng quốc gia. 

[2] Ngũ uẩn là Sắc uẩn, Thọ uẩn, Tưởng uẩn, Hành uẩn, 

và Thức uẩn. Năm uẩn này còn được gọi chung là Danh 

và Sắc. Sắc gồm hai uẩn đầu (Sắc, Thọ). Danh gồm ba 

uẩn sau (Tưởng, Hành và Thức). 

[3] Sekhà: cần học, chữ Pàlì: Sekhà, có nghĩa là người 

còn học hỏi trong bốn chân lý giải thoát (Tứ Diệu Ðế). 

Nhưng nhiều chỗ thuộc Tam Tạng kinh điển Pàlì , thì từ 

ngữ Sekhà còn ám chỉ ba bậc Thánh chưa hoàn toàn giải 

thoát là Tu Ðà Hườn, Tư Ðà Hàm, A Na Hàm. Còn bậc 

Thánh cao nhất đã được hoàn toàn giải thoát - A la hán - 

được Phật gọi là bậc "Hết Học", Asekhà. Nhiều dịch giả 

Phật giáo Việt Nam còn dịch Sekhà là «Hữu Học» và 

Asekhà là «Vô Học». Soạn giả xin mạn phép ghi vào 

đây, để quý vị tùy tiện nghiên cứu.  

 

 



 17 

 

Chương II 

A Nan Ða, một cái tên quen thuộc 

-ooOoo- 

Tên Thánh A Nan Ða thường được tuyên tụng trong các 

đoạn mở đầu những kinh điển Phật giáo, là một điều mà 

các hàng học Phật ai cũng biết. Chẳng hạn như câu "Tôi 

là A Nan Ða, có nghe như vầy Một thuở nọ, đức Thế 

Tôn ngự tại..v.v..." 

Khi đức Phật còn sinh tiền, Ngài đã chính thức nhìn 

nhận phẩm vị thay mặt Ngài một cách xứng đáng, của A 

Nan Ða, bằng cách cho phép ông đi thuyết pháp ở chỗ 

này, hay đến nói đạo ở chỗ kia, với những đề tài mà 

Phật đã dặn trước. 

Do đó, sau khi đức Phật viên tịch, các tông đồ chưa 

nhập diệt vẫn xem những điều A Nan Ða thuật lại như 

là Kim ngôn của Ðức Phật. 

Tuy cũng có một số đại tông đồ khác, được đức Phật 

cho phép làm đại diện thuyết pháp, tiêu biểu nhất là hai 

Trưởng lão Xá Lợi Phất (Sàrìputta) và Mục Kiền Liên 

(Moggallàna). (Theo Anguttaranikàya X 115 - Tăng Chi 

Bộ kinh  số X 115). Và xin xem hai cuốn "Cuộc đời Tôn 

giả Xá Lợi Phất" và "Lịch Sử Ðức Mục Kiền Liên", 

cùng một dịch giả, đã phổ biến). Nhưng A Nan Ða là 

người được thừa hưởng Phật pháp nhiều nhất, và ông đã 



 18 

có khả năng thuật lại hầu hết những bài pháp dài nhất, 

của đức Phật. Trong khi đó thì các vị đại tông đồ khác, 

thường chỉ thay thế Phật, diễn giải lại những bài pháp 

ngắn hay trung bình!. 

Và bên cạnh cái phẩm vị tương đương với những đại 

tông đồ, cỡ Xá Lợi Phất hay Mục Kiền Liên ấy, A Nan 

Ða còn là một đệ tử ưu tú, có nhiều phúc hạnh giống 

đức Phật Thích Ca nhất. Chính đức Phật lúc sinh tiền 

trong nhiều trường hợp, cũng đã khen ngợi, đề cao A 

Nan Ða như vậy. 

Chẳng hạnh như Phật từng nói trước các hàng Tăng 

chúng rằng: "Quốc vương Pasenadi, sau khi được nghe 

pháp của A Nan Ða, đã trở thành vị vua anh minh, thiện 

trí thức, như ông được chính Như Lai cảm hóa vậy". 

(Theo Majjihimanikàya 88: Trung Bộ Kinh số 88). 

Chỗ khác, Phật cũng nói: "Khi tất cả các hàng quí tộc, 

Bà La Môn, thường dân và đạo sĩ vui sướng vì được yết 

kiến một vị Chuyển Luân Thánh Vương như thế nào, thì 

chư Sa Môn, Tỳ khưu ni, thiện nam, tín nữ…cũng tràn 

ngập hân hoan, khi nhìn thấy A Nan Ða như thế ấy". 

Hoặc một đoạn khác Phật nói: "Khi các hàng Phật tử nói 

trên đến thăm, họ chỉ cần nhìn thấy dung mạo của A 

Nan Ða là đủ rồi. Nếu A Nan Ða rảnh tay thuyết pháp 

cho họ nghe thì càng hay, còn giả sử ông bận rộn, không 

chào hỏi họ một tiếng, họ cũng hoàn toàn hoan hỷ, 

không bao giờ phiền trách. Ấy chính là cái phúc hạnh 

của một bậc sắp bước vào ngưỡng cửa Giải Thoát!" 

(Theo Digha Nikàya 16: Trường Bộ kinh số 16). 



 19 

Ngày kia, nhân một cư sĩ hỏi đức Bổn Sư: "Làm thế nào 

để một Phật tử, sau khi cúng dường đứng đắn Phật Bảo 

và Tăng Bảo, có thể cùng dường xứng đáng Pháp 

Bảo?", thì một lần nữa đức Phật đã nhắc đến A Nan Ða 

trong câu trả lời: 

- Này cư sĩ ! Nếu con muốn cúng dường Pháp Bảo, hãy 

đến cúng dường A Nan Ða, vì ông là người giữ gìn kho 

tàng Pháp Bảo! 

Tức thì vị cư sĩ ấy liền mời A Nan Ða về nhà trai tăng, 

và cúng dường đến ông một lá y rất quý giá. Lá y ấy về 

sau A Nan Ða đem về dâng lại cho Trưởng lão Xá Lợi 

Phất (Sàrìputta), vì ông nghĩ rằng: "Chính đại huynh Xá 

Lợi Phất mới là người thông hiểu các pháp". 

Nhưng một cách tương tự, đến phiên Trưởng lão Xá Lợi 

Phất cũng nghĩ rằng: "Chính đức Phật mới là nguyên 

nhân của kho tàng Pháp Bảo". Rồi Xá Lợi Phất lại đem 

Y quí báu ấy dâng đến đức Thế Tôn. (Theo Jàtaka Sutta 

296 - Túc Sinh truyện số 296). 

Lại một lần khác, đức Phật đã đề cao A Nan Ða, sau khi 

vị đại đệ tử này vừa trả lời xong một câu hỏi của đức 

Phật, rồi đi nơi khác. Ðức Thế Tôn tuyên bố trước một 

số tăng chúng: 

- Này chư Tỳ khưu! A Nan Ða chính là người đang tiến 

lên những trình độ Phật giáo cao hơn. Và ngoài ông ra, 

khó mà tìm được một Sa Môn có nhiều trí nhớ như vậy. 

(Theo Anguttara Nikàya 3.78 - Tăng Chi Bộ kinh số 

3.78). 



 20 

Trong Tăng Chi Bộ kinh, quyển 3, đoạn 72 còn ghi 

rằng: Có một cư sĩ ngoại đạo nghe A Nan Ða thuyết 

pháp, rồi quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Cư sĩ ấy 

khi hiểu rõ chân lý, đã mừng rỡ khen ngợi: "Thật là 

Thánh thiện, thật là chân nhân, Sa môn A Nan Ða đã 

không đề cao Pháp học của mình, cũng không xuyên tạc 

giáo lý của kẻ khác. Ông chỉ biết ngay thẳng diễn tả 

những điều chân thật, mà ý nghĩa nào dù tiềm ẩn cao xa 

đến đ âu, ông cũng không bỏ qua". 

Vua Pasenadi (Ba Tư Nặc), sau lần thứ hai cùng với con 

ông, Hoàng tử vương quốc Kosala, nghe A Nan Ða 

thuyết pháp, đã ca ngợi: 

- Những hoàng thân, nếu được thấm nhuần Pháp Bảo 

của Sa môn A Nan Ða, là đi vào chân lý cao thượng. Vì 

lời lẽ của A Nan Ða, là lời lẽ đáng kính đáng yêu, và ôn 

hoà đối với tất cả mọi người. Lời lẽ như thế không thể 

phát ra từ cửa miệng của một người đi ngoài Thánh đạo. 

(Theo Majjhima Nikàya 90 = Trung Bộ kinh số 90). 

Thông thường, khi một người được quá nhiều khen 

ngợi, quá nhiều thiện cảm, và quá nhiều đặc quyền như 

vậy, thì người ấy sẽ gặp phải nhiều ganh tỵ, phàn nàn, 

bất mãn một cách vô cớ, của một thiểu số tiểu tâm. 

Nhưng A Nan Ða đã không gặp trường hợp ấy. Ông 

không có kẻ thù, cũng chẳng bị ai ngầm ghét. Ưu điểm 

độc đáo này, thực ra đã do nhân lành từ nhiều kiếp 

trưóc. Hay nói cách khác: "Hạnh phúc không có kẻ thù" 

của A Nan Ða vốn không chỉ trong kiếp này, mà đã do 

ông tạo trong nhiều kiếp trước. 



 21 

A Nan Ða sở dĩ được đề cao, vì ông biết hạ mình, dâng 

trọn cuộc đời cho Pháp Bảo. Rồi mọi danh dự cũng 

không làm cho ông trở thành kiêu căng, ngã mạn. Ông 

tự nhủ rằng “Tất cả những phẩm hạnh mà ông đã gặt 

hái được, là nhờ ơn của đức Phật”. Bởi thuần hậu như 

thế, nên sự tự cao ngã mạn, chẳng thể nào xuất hiện 

trong ông. Và kẻ không tự cao là kẻ không có kẻ thù, rồi 

cũng không bị ai ganh ghét ! 

Nếu một người chỉ biết lo tu kín, tránh xa mọi tiếp xúc 

với xã hội bên ngoài, và không có kẻ thù, thì ấy là lẽ  

đương nhiên. Chẳng hạn như trường hợp của A Nậu 

Lâu Đà (Anuruddha), anh của A Nan Ða. (Sử chép: Sa 

môn Anuruddha, sau khi xuất gia đã dành cả ngày lẫn 

đêm cho việc hành thiền, không tiếp xúc với bất cứ ai 

ngoài đức Phật). 

Nhưng A Nan Ða là người hàng ngày phải đối xử với đủ 

mọi hạng người, phải nghe, thấy và biết mọi vấn đề..., 

mà ông không bị ai ganh ghét, không bị kẻ khác thù 

hằn, không bị xung đột trong xã hội, không bị người ta 

chú ý, theo dõi... thì quả thật là một điều tưởng tượng 

như ông có phép lạ. 

Tuy A Nan Ða chăm chỉ và thuần hậu như vậy, nhưng 

thỉnh thoảng ông cũng bị đức Phật (hay những đại 

Trưởng lão) khiển trách. Sự quở trách ấy hoàn toàn khác 

với sự chỉ trích thông thường, vì khi các bậc chân thật 

nhắc nhở là khi ông được kích thích ở giác tâm, để cho 

những đức hạnh cao thượng hơn được un đúc, và từ đó, 

sức mạnh rèn luyện nội tâm của ông mới được vững 



 22 

chắc. Ai biết quý trọng những sự nhắc nhở như thế, là 

kẻ dễ trở nên thanh tịnh, và đời sống của họ tự nhiên 

được mọi người tôn sùng. 

Phần nhiều các trường hợp A Nan Ða bị Phật quở trách, 

đều nhằm vào cách giao tế, lễ nghi xã hội, hoặc kỷ luật 

cộng đồng, hơn là ông bị quở trách, vì tâm tánh không 

cao thượng, hoặc vì ông chẳng hiểu thông Pháp Bảo. 

Xin kể một vài trường hợp như sau: 

Một lần nọ đức Phật bị bệnh rát xót trong bao tử, A Nan 

Ða được người mách "Cháo nếp sẽ giúp cho Phật khỏi 

bệnh ấy", ông bèn kiếm vật liệu nấu cháo đem dâng 

Phật. 

Ðức Thế Tôn sau đó đã quở trách ông rằng: 

- Những hàng phạm hạnh, những hàng Sa môn dùng vật 

liệu nấu ăn trong nơi tu hành, là điều không thích hợp. 

Rồi đức Phật chế luật : "Một Tỳ khưu, sẽ phạm tội Ưng 

Xả Đối Trị, nếu Tỳ khưu ấy tự nấu ăn". (Theo 

Mahàvagga số 6, 17, trong Tạng luật). 

Từ đó về sau, A Nan Ða ghi nhớ điều luật ấy, và nghiêm 

giữ một cách tinh tấn, lòng tự nhủ rằng: "Ðiều răn của 

đức Phật là nền tảng của đời sống phạm hạnh". 

Một hôm A Nan Ða đi khất thực quên mặc Y tăng Già 

Lê, được một đồng đạo nhắc khéo: "Phật đã phê chuẩn 

bậc xuất gia phải luôn luôn vận đủ tam Y, khi đi vào 

làng xóm". A Nan Ða liền vui vẻ cảm ơn vị đạo hữu ấy, 



 23 

và phân trần rằng: "Bần Tăng chỉ quên thôi, chứ không 

cố ý bất tuân phép Phật". Rồi ông ngoan ngoãn đi mặc y 

Tăng Già Lê. Và kể từ đó, những phép tắc về cách vận y 

phục cho trang nghiêm của một Tỳ khưu khi ra khỏi tịnh 

xá, do đức Phật phê chuẩn, đã được ông thi hành từng 

chi tiết (Theo Mahàvagga 8, 23 = Ðại Phẩm Tạng Luật 

số 8, 23). 

Thuật lại giai đoạn này để cho các hàng Phật tử, tại gia 

cũng như xuất gia, thấy rằng: "Một bậc có nhiều trí nhớ 

như A Nan Ða, bậc mà kiếp chót là kiếp sẽ nhập vào 

Thánh lưu như A Nan Ða, mà còn có thể sơ sót vài oai 

nghi trong đời sống phạm hạnh, huống chi phàm nhân 

như chúng ta, sống ngoài hạnh tăng lữ, mà không luôn 

luôn cảnh giác và biết mình". 

Bởi vậy, đức Thế Tôn đã nhiều lần lưu ý các Tỳ khưu: 

"Các con chớ coi thường các hành vi nhỏ nhặt, nhất là 

những oai nghi hàng ngày, của đời sống xuất gia. Bởi vì 

chính những thiện hạnh nhỏ nhặt ấy sẽ làm nền tảng cho 

mọi cố gắng tinh thần, và tiến lên Thánh tâm sau này. 

Luật lệ vốn mang lại những đức hạnh hoàn toàn. Và đức 

hạnh hoàn toàn sẽ đem đến tính khiêm nhượng và trí tuệ 

giải thoát". 

Trưởng lão Mahàkassapa (Ðại Ca Diếp) cũng từng quở 

trách A Nan Ða, như trong hai trường hợp sau đây: 

Lần nọ, có ba mươi đệ tử của A Nan Ða đồng loạt hoàn 

tục, vì cho rằng giới luật của các bậc xuất gia quá khe 

khắc. Trưởng lão Ðại Ca Diếp đã quở trách A Nan Ða, 



 24 

vì không huấn luyện những “giới tử” chu đáo trước khi 

cho xuất gia. 

Trưởng lão nói: "A Nan Ða đã là người đã hướng dẫn 

vỡ lòng cho các đệ tử trẻ tuổi này. Tại sao ông không 

tập cho họ cách thu thúc lục căn, tập cho họ phương 

pháp chế ngự sự ăn uống, và dạy cho họ nết tinh tấn biết 

mình". Ngài còn nói với A Nan Đa : 

- "Ông đã vô tình làm hỏng tuổi trẻ và làm hư niềm tin 

của các tân Tỳ khưu, đến độ phải bỏ cuộc. Phải chăng A 

Nan Ða, chưa trưởng thành nên thiếu kinh nghiệm?". 

(Khi ấy Trưởng lão Ðại Ca Diếp đã ngoài 80 tuổi và A 

Nan Ða chỉ 50 tuổi, nên Trưởng lão gọi ông chưa trưởng 

thành). (Theo Saŋyutta Nikàya 18,11 = Tạp Bộ kinh số 

18,11). 

Vì còn một số tính phàm, nên trước sự khiển trách 

“nặng mề” này, A Nan Ða đã trả lời rằng:  

- Tuy trên đầu bần Tăng đã hai thứ tóc, bần Tăng vẫn 

hết lòng phục vụ Tăng Già như một thanh niên, nên 

Trưởng Lão Đại Ca Diếp cho bần Tăng là còn trẻ, chưa 

trưởng thành, thiếu kinh nghiệm ! 

Ở đây, chúng ta có thể hiểu rằng: A Nan Ða đã quá tin 

tưởng vào sự chân thành phục vụ giáo hội của ông, và 

đã coi thường tính ham mê đời sống nhục dục của ba 

mươi tân đệ tử! Ông đã không biện minh được trách 

nhiệm không làm tròn của mình, trước sự phê phán của 

một vị Trưởng lão. Chúng ta chớ quên rằng khi ấy A 

Nan Ða chưa đắc quả A La Hán, nên trong ông vẫn còn 



 25 

ít nhiều phiền não thô thiển. Câu trả lời của A Nan Ða 

đến Trưởng lão Ðại Ca Diếp, hiển nhiên là do những 

phiền não thô thiển ấy bất chợt bộc phát, chứ không 

phải do bản tánh cứng đầu của ông. 

Trường hợp quở trách thứ hai của Ðại Trưởng lão Đại 

Ca Diếp  (Mahà Kassapa) đến A Nan Ða, thuộc về một 

bối cảnh khác: 

Số là lần nọ, A Nan Ða yêu cầu Trưởng lão cũng đi với 

ông đến dạy đạo tại một nữ tu viện. Sau một phút chần 

chờ, Trưởng lão Ca Diếp đã nhận lời. Nhưng khi thuyết 

pháp xong, một Tỳ khưu ni ương ngạnh, trong lòng 

chưa lắng dục tình đã bình phẩm: "Trưởng lão Ðại Ca 

Diếp cứ dành nói pháp một mình, không để cho Tôn Giả 

A Nan Ða, là kẻ đẹp trai, hiểu biết rộng, thốt ra được 

một lời!". Tỳ khưu Ni ấy còn ví dụ Trưởng lão như 

người bán kim, cứ ca tụng cây kim trước người biết chế 

tạo nó (ám chỉ A Nan Ða) ! 

Trên đường về, A Nan Ða hiểu ý, bèn yêu cầu Trưởng 

lão Ðại Ca Diếp tha lỗi cho Tỳ Khưu Ni kia. Nhưng 

Trưởng lão đã quở trách rằng: 

- Này A Nan Ða! Sao ông không nhớ thu thúc lục căn. 

Ông cứ để những điều khen chê ảnh hưởng đến hạnh 

kiểm của mình (Theo Samyatta Nikàya 16.10 - Tạp Bộ 

kinh số 16.10). 

Ðiều này có nghĩa là Trưởng lão Ðại Ca Diếp đã khéo 

léo quở trách A Nan Ða quá sốt sắng trong việc mang 

lợi ích tinh thần cho Ni giới, mà coi thường sự nguy 



 26 

hiểm luyến ái riêng tư, không phải từ thân A Nan Ða, 

mà từ phía một người khác (ám chỉ của một Tỳ khưu 

Ni). Sự quở trách này về sau đã giúp ích cho A Nan Ða 

rất nhiều. 

Dẫu sao, hai trường hợp A Nan Ða được Trưởng lão 

Ðại Ca Diếp nhắc nhở nói trên, vẫn không làm cho 

những nhà nghiên cứu đời sống của các đại tông đồ đức 

Phật hiểu lầm. Trái lại, xuyên qua những lần quở trách 

ấy, Trưởng lão Ðại Ca Diếp đã chứng minh lòng từ bi 

của mình, cũng như A Nan Ða đã biểu lộ đức tính luôn 

luôn biết phục thiện của ông. Vì cả hai vị cao đồ này 

trước sau vốn giao hảo với nhau rất thân mật. Có thể nói 

họ là hai vị danh Tăng tuy khá chênh lệch tuổi tác, 

nhưng tương đắc nhất trong hàng Thinh Văn đệ tử Phật. 

Một lần khác, A Nan Ða bị chỉ trích vì câu chuyện sau 

đây: 

A Nan Ða hỏi Phật: "Tiếng nói của đức Thế Tôn vang 

vào vũ trụ sâu xa như thế nào?". 

Ðức Phật trả lời rằng: "Tiếng nói của một bậc Toàn 

Giác thì không đo lường được, có thể nghe thấu vào mọi 

cõi đại thiên thế giới, có thể chạm tận tai tất cả Phạm 

Thiên [1] và bao trùm ba cõi. Tiếng nói ấy còn thấm 

nhuần cả đến muôn loài vạn vật, từ kiếp sống ngắn nhất 

cho đến kiếp sống dài nhất, như tuổi thọ của mặt trời". 

A Nan Ða nghe Phật trả lời như vậy bèn hoan hỷ, tưởng 

như lời Phật lúc nào cũng văng vẳng mọi nơi, không 

đâu không có phúc âm Giác Ngộ, nên ông ca tụng: 



 27 

- Thật là may mắn cho tôi! Thật là hữu hạnh cho tôi, 

được làm đệ tử hầu cận cho một bậc Toàn Năng, Toàn 

Giác, âm thanh vô lượng vô biên. 

Tỳ khưu Udàyi nghe A Nan Ða tự mãn bằng những lời 

tán thán như thế, liền phê bình: 

- Này A Nan Ða! Ca ngợi sự toàn năng của đức Bổn Sư, 

thì có lợi ích gì cho mình? Nếu mình không tu hành 

Thánh Thiện và Toàn Giác. 

Rồi chính từ sự chỉ trích đó, Tỳ khưu Udàyi đã bàn rộng 

vấn đề ra. Chẳng hạn như ông phê bình A Nan Ða chỉ 

nhìn vào thân Phật rồi thỏa mãn với tha lực, không chịu 

trau giồi thân khẩu ý, để tự mình được trong sạch giải 

thoát, được trở thành toàn năng. Ðức Phật nghe câu 

chuyện ấy, bèn giải oan cho A Nan Ða như sau: 

- Này Udàyi! Không phải như thế đâu! Giả sử A Nan 

Ða hết tuổi thọ ngay bây giờ, và dù chưa đắc Thánh quả 

cao hơn Tu Ða Hườn, A Nan Ða vẫn sinh làm vua trời 

đến bảy lần, nhờ kết quả tu tâm sửa tánh, từ những kiếp 

trước của ông, hoặc ông sẽ sinh làm vua xứ này đến bảy 

lần, chứ không còn bị đọa xuống bốn đường ác đạo nữa. 

Này Udàyi! Và đây là kiếp chót của A Nan Ða, để ông 

được giải thoát (Theo Anguttara Nikàya 3,80 = Tăng 

Chi Bộ kinh, số 3, 80). 

Ðức Phật đã tiên đoán về lịch trình tiến hóa của A Nan 

Ða như thế, trước mặt vị đại để tử hầu cận này, đủ 

chứng minh rằng: Niềm tin của đức Bổn Sư dành cho A 

Nan Ða quả thật chắc chắn. Ngài cũng biết rõ rằng các 



 28 

lời lẽ ấy sẽ không làm cho A Nan Ða ỷ lại, hay chểnh 

mảng trong việc tu trì. 

Và Phật thốt ra mấy lời đó vốn có lý do: Thứ nhất A 

Nan Ða là người thường mặc cảm kém phúc đức, ông 

nghĩ còn lâu lắm ông mới đắc quả giải thoát. Thứ hai, sự 

chỉ trích của đồng đạo, cũng làm cho mặc cảm ông gia 

tăng. Thứ ba, bằng một cách gián tiếp, đức Phật cần 

bênh vực A Nan Ða, để sau mỗi lần bị chỉ trích, tâm tư 

ông khỏi lo âu, đồng thời nhân dịp này, Phật khuyến 

khích A Nan Ða nên cố gắng hơn nữa, vì Thánh quả giải 

thoát sẽ đến với ông trong kiếp hiện tại.  

Ðức Thế Tôn dành các lời tiên đoán như thế, cho những 

ai luôn luôn cố gắng, mà vẫn sợ mình còn bị tiếp tục 

luân hồi, hơn là cho những kẻ dễ duôi và ý lại. 

Nhưng trong câu chuyện sau đây, đức Phật đã nhằm vào 

tâm thức của A Nan Ða, để khiển trách và chế định một 

điều luật: 

Số là một lần nọ, đức Bổn Sư ra lệnh cho A Nan Ða 

trông nom việc phân phối vải, và may y phục cho các 

hàng Tăng chúng, A Nan Ða đã thực hiện công việc này 

một cách tốt đẹp, nên được đức Phật khen ngợi trước 

Tăng chúng rằng: "A Nan Ða là người khéo léo, ngay cả 

trong lĩnh vực chế tạo y phục. Một Sa môn đủ đức hạnh 

là người biết tự tay làm ra mảnh y của mình, một cách 

gọn gẽ, không để chỉ viềng bung ra, và không bao giờ bị 

chỉ trích là phí phạm vật dâng cúng của các hàng thiện 

nam tín nữ" (Theo Mahàvagga 812, Ðại Phầm 8 12). 



 29 

Sau đó một thời gian, khi đức Phật và chư đệ tử ngụ gần 

thủ đô Ca Tỳ La Vệ. Một hôm đức Bổn Sư thấy trong 

một tịnh xá có rất nhiều tọa cụ, bèn hỏi A Nan Ða, phải 

chăng nơi ấy đang có đông Tỳ khưu hội họp? 

A Nan Ða liền xác nhận, và ông còn trình rõ với đức 

Thế Tôn rằng: 

- Bạch đức Bổn Sư! Vừa rồi Tăng chúng đã cùng nhau 

ngồi vá y, do đệ tử hướng dẫn. Ðức Bổn Sư đã chẳng 

khen ngợi: "Một Sa môn xứng đáng là người biết bảo trì 

lấy lá y của mình, tránh phí phạm vải của đàn na tín thí 

hay sao ?". -Nên đệ tử đã tổ chức một buổi vá y hội để 

có thể chỉ cho các đồng đạo phương pháp khâu vá". 

Rồi A Nan Ða thuật lại sinh hoạt cùng nhau khâu y vui 

vẻ như thế nào cho đức Phật nghe. Ông đâu biết rằng 

mỗi lần họp nhau khâu y như người thế tục đó, sự tinh 

tấn tu trì của các hàng Tỳ khưu đã giảm xuống rất nhiều, 

vì cái tính ngồi chung làm việc, thì sinh ra nói chuyện 

nhảm nhí ? 

Do đó đức Phật đã chế ra điều răn, chấm dứt tật xấu cho 

các hàng Tăng lữ, hội họp làm việc chung, giống như 

các hàng thế tục, Ngài dạy : 

- "Một Tỳ khưu, đáng bị chê trách, là người ưa thích các 

cuộc hội họp như ngoài đời, hoặc sung sướng khi được 

tụm năm, tụm bảy, để vừa làm việc, vừa nói chuyện. 

Hạng Tỳ khưu như thế, sẽ không thể nào tìm thấy sự 

bình an trong hạnh xuất gia, không thể nào nhận ra đức 

thanh tịnh trong sự sống đơn độc, không thể nào trở nên 



 30 

an nhàn trong nơi yên lặng, và không thể nào thực hiện 

thiện pháp tỉnh thức biết mình. 

- Kẻ nào ham thích trong các cuộc tụ họp phù phiếm, 

người ấy sẽ không tìm ra sự an lạc chân chánh, chỉ phát 

sanh khi tách rời khỏi mọi tính ham thích tụ tập. Ngay 

cả những người đã an trú trong thiền định, mà khi bị 

"tính thỏa thích trong tụ họp" lôi kéo, kẻ ấy về sau cũng 

sẽ bị chi phối, không thể hoàn toàn điều khiển tâm an 

trụ được ! 

- Còn giả sử thiền pháp của họ, có tồn tại được một thời 

gian, thì ấy chỉ là sự vận dụng để biểu dương, chứ 

không phài là chính quả an trụ trong thiền định. Cho nên 

những người hành thiền chung một chỗ (ý nói chung 

một tịnh cốc hay chung một tịnh xá), thường sẽ gặp rất 

nhiều khó khăn, trong việc đạt đến Thánh quả giải thoát. 

Vì tu thiền chung loại ấy, là tu thiền còn tùy thuộc vào 

những điều kiện thế gian, nhất là điều kiện phải có 

người tu thiền chung với mình. 

Bởi thế, đức Phật sau khi giảng giải về sự tai hại của 

tính thích tụ họp, Ngài kết luận: 

- Không có một hình thức ham thích hội họp nào, mà 

không gây ra khổ não (dukkha). “Dukkha” ám chỉ tất cả 

trạng thái chịu đựng bất toại nguyện, từ thô kệnh đến vi 

tế : Bởi vì xuyên qua luật vô thường (anicca), hễ có hợp 

thì phải có tan. Nếu "hợp" làm cho sung sướng, thì "tan" 

(chia tay) sẽ làm cho phiền não. Ðối với sự chia tay 

trong một thời gian ngắn, thì phiền não rất vi tế, khó 

nhận thấy, nên người ta coi thường. Nhưng đối với sự 



 31 

chia tay lâu dài, hay chia tay vĩnh viễn, phiền não ấy 

chính là sự thống khổ, có thể làm cho những phần tử 

chia tay, nhỡ hết tuổi thọ rơi vào bốn đường ác đạo. 

Thậm chí cõi trời cao nhất là cõi Phạm Thiên, mà sự 

chia ly cũng làm cho các hàng Thiên chúng ở cõi này 

buồn bã, mất hết hào quang. 

Vô thường là một trong ba nguyên tắc bất di bất dịch 

của pháp lý nhà Phật vậy. 

Sau đó, đức Bổn Sư còn chỉ rõ một phương pháp thực 

tiễn, mà Ngài chỉ dành để hướng dẫn A Nan Ða, Phật 

dạy ông rằng: 

- Vì bổn phận phải hầu Phật và phải tiếp xúc với đủ mọi 

hạng người (ý nói có hợp có tan), nên ông cần luôn luôn 

thực hành chi thứ bảy của Bát Chánh Ðạo là Chánh 

Niệm. Lấy nó làm căn bản để phát triển bảy chi còn lại 

là Chánh Kiến, Chánh Tư Duy, Chánh Ngữ, Chánh 

Nghiệp, Chánh Mạng, Chánh Tinh Tấn và Chánh Ðịnh. 

Ðức Phật dùng lời dạy này, bởi vì A Nan Ða có bẩm 

tính trụ tâm rất nhanh, mặc dù ông chưa đạt cao vào 

Thánh giới, nhưng bản chất định tâm tự nhiên, cộng với 

sự thấm nhuần Pháp Bảo của ông, đã khiến ông phát ra 

một số hành vi cử chỉ, giống như một bậc Thánh. 

Ðức Phật cũng biết rằng, Ðối với A Nan Ða, Ngài chỉ 

cần nêu lên những pháp kích thích, là A Nan Ða có thể 

bước vào Chánh Ðịnh. Do đó, mấy lời dạy có liên quan 

đến sự áp dụng Pháp Bảo nào thích hợp nhất, để từ đó 

ông có thể hành trì tròn đủ Bát Chánh Ðạo.  



 32 

Ðối với những người tầm thường, thì Chánh Kiến là 

bước đầu, là căn bản của Bát Chánh Ðạo. Rồi khi thân, 

khẩu, ý dược thuần thục xuyên qua Chánh Tư Duy, 

Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, Chánh Tịnh 

Tấn, họ mới bắt đầu sử dụng Chánh Niệm, để giữ vững 

con tâm bước vào Chánh Ðịnh, mà không trở thành cố 

chấp, khi đạt được các bậc thiền. 

Nhưng đối với A Nan Ða, một người có trí nhớ phi 

thường, một người có bộ óc chứa nổi hầu hết tám mươi 

bốn ngàn pháp môn của đức Phật, thì Chánh Niệm là 

cánh cửa mở đầu, hễ ông bước vào (thuần thục) là ông 

có thể đắc được các pháp phá chấp, vượt lên trên tất cả 

mọi khái niệm, mọi hình thức hay danh xưng, mọi phẩm 

cách hay lằn mức tận cùng. 

Ngoài ra, đức Phật còn kích thích tính từ bi quảng đại 

của A Nan Ða, nhất là lòng từ ái đối với đức Bổn Sư, và 

Ngài xác nhận rằng: 

"Lòng từ ái ấy không phải chỉ phát hiện với điều kiện A 

Nan Ða trở thành đệ tử hầu cận Phật." 

Chúng ta có thể nhận thấy ở đây rằng, đức Bổn Sư đã 

đặc biệt hướng dẫn A Nan Ða bước vào Thánh đạo, 

bằng hai phương pháp công truyền và biệt truyền, hầu 

giúp ông ta chặt đứt mọi ràng buộc thế gian, dứt khoát 

một lần sau cùng.  

Do đó, khi kết luận, đức Phật đã nhắc lại mối quan hệ 

giữa Ngài và ông (tức biệt truyền  hay biệt nghiệp) để 

củng cố niệm lực của ông như sau: 



 33 

- Này A Nan Ða ! Ðã từ nhiều kiếp quá khứ và ngay cả 

bây giờ, giữa ông và Như Lai chỉ có một tình bạn, tình 

thân thuộc và tình thầy trò, chứ không bao giờ có ác 

nghiệp hiềm thù hay ghét bỏ. Mối quan hệ vô lượng ấy 

nếu đã làm cho chúng ta hưởng được phúc lành trong vô 

số kiếp xưa, thì kiếp chót “nó” (tức phẩm hạnh giải 

thoát của ông), cũng không thể nào tách rời đạo quả 

tuyệt đối của Như Lai được. 

- Này A Nan Ða! Nếu ví Như Lai là người thợ gốm và 

ông ta là tác phẩm, thì người thợ gốm ấy (ám chỉ đức 

Phật) đang hoàn toàn thỏa mãn, vì đã đem hết khả năng 

của mình để nắn ra một tác phẩm vừa ý nhất (Ý nói đức 

Phật không xem A Nan Ða, như một đệ tử mà Thánh 

tâm chưa được vững chắc!) 

Bằng những lời giáo huấn, khuyến khích và "xác nhận 

đạo quả sẽ đến" như thế, đức Phật đã cũng cố niềm tin 

và niệm lực của A Nan Ða, cho đến phút chót, trước khi 

Ngài nhập Niết bàn. 

Giai thoại về tiền kiếp sau đây, sẽ làm cho chúng ta 

nhận thức mối quan hệ sâu xa, giữa đức Phật và A Nan 

Ða một cách rõ ràng hơn. Ðó là câu chuyện số 40 trong 

Túc Sinh truyện: 

Khi ấy tiền thân A Nan Ða sinh làm vua, đã lìa bỏ ngôi 

báu, để cùng với đức Bồ Tát (tiền thân Phật) xuất gia, 

sống đời sống đạo sĩ, giống như Thái tử Si Ðạt Ta đã 

làm trong kiếp chót ở vườn Lộc Giả, trước khi thành 

Phật vậy… 



 34 

Một hôm đức Bồ Tát biết rằng bạn mình (tức tiền thân 

A Nan Ða), vì gặp quá nhiều khó khăn trong việc tìm 

kiếm thực phẩm, đã để dành muối nêm thức ăn. Một 

hành động trái ngược với luật tu trì của các hàng đại sĩ. 

Ðức Bồ Tát liền khiển trách rằng: 

- Này bạn! Bạn đã can đảm buông bỏ cả ngôi báu, 

buông bỏ tất cả sự giàu sang của một vương quốc, tại 

sao bây giờ bạn lại bắt đầu để dành từng hạt muối? 

Lời chỉ trích này đã làm cho tiền thân A Nan Ða buồn 

lòng. Ông trả lời rằng: 

- Này đạo hữu! Những lời phê bình của đạo hữu đã làm 

cho tôi khổ tâm rất nhiều. Các lời chỉ trích ấy khiến tôi 

cảm thấy chua chát, buồn phiền chẳng khác nào bị ai 

đâm chém bằng một lưỡi dao cùn! (Ý nói dao cùn chém, 

thì nạn nhân trước khi chết đau đớn rất nhiều. Còn dùng 

dao bén để chém, thì nạn nhân chết tức khắc, sự đau khổ 

cũng theo đó biến mất 

Nhưng đức Bồ Tát (tiền thân Phật) vội thẳng thắn trả 

lời: 

- Này đạo sĩ! Giữa những người bạn chân thành, lời nói 

phải ngay thật, không cần dè dặt, vị nể, như một người 

thợ gốm cẩn thận, trước những chiếc bình chưa được 

nung chính, vì vật chưa được nung chín là vật vô giá trị. 

Người bạn tốt là người có thể thốt ra lời phê bình bất cứ 

lúc nào. Và nhờ những lời phê bình xây dựng, cùng 

những câu khuyến khích liên tục như thế, thì mới giúp 



 35 

một kẻ muốn đạt phạm hạnh, rèn luyện nổi Thánh tâm. 

Ví như chất đất sét trắng tinh, sau khi được uốn nắn và 

nung chín, trở thành những đồ sứ thượng hạng. 

Sau đó, đạo sĩ tiền thân A Nan Ða đã xin lỗi đức Bồ Tát 

(tiền thân Phật) và yêu cầu Ngài, vì lòng từ bi, hãy tiếp 

tục hướng dẫn ông ta. 

Thuở bấy giờ, những công phu tu luyện, được so sánh 

với sự gạn lọc đất sét tinh khiết, rồi nắn đúc, nung chín 

thành những đồ sứ trang trọng tốt nhất, đã được xã hội 

thông dụng, nên rất thích hợp để so sánh cái tính đa 

cảm, hay dễ giận của con người với cái tính dễ hư của 

những bình sứ mỏng manh, chưa được nung chín. 

Một người thợ gốm bao giờ cũng nâng niu những chiếc 

bình đất tinh vừa nắn xong, còn ướt, chưa khô, một cách 

e dè, thận trọng, vì sợ làm vỡ. Rồi sau khi đã nung qua 

lửa thứ nhất, họ lại cẩn thận tìm đi, tìm lại, những vết 

nhăn hay những lần nứt, trước khi cho vào lò, nung chín 

lần sau cùng. Người thợ gốm rành nghề còn biết thử 

những tác phẩm của mình, khi ra lò bằng cách gõ nhiều 

lần, để nghe và tìm ra những "tỳ vết" trong âm thanh. 

Khi âm thanh ngân vang, trong đều, và luôn luôn giống 

nhau, thì họ mới yên tâm đưa nó ra thị trường để bán. 

Tương tự như thế, một người trở lên trọn lành, chỉ khi 

nào họ trải qua tất cả những sự thử thách, và đạt được 

những phẩm cách cao nhất, xứng đáng nhất, để bước 

vào Thánh đạo!  



 36 

(Trong Phật giáo có hai từ ngữ là Thánh đạo và Thánh 

quả. Người đắc Thánh đạo là người không những chỉ đã 

dứt trừ mọi hoài nghi trong Bát Chánh Ðạo, mà chính 

họ còn biến thành thuần phục,-Thánh quả, để sống một 

đời sống đúng theo Bát Chánh Ðạo, với một tâm hồn 

luôn luôn an lạc, hướng thiện). 

Rồi sau kiếp quá khứ đó, tiền thân A Nan Ða đã hưởng 

được quả an lành, tái sinh vào cõi trời Phạm Thiên 

(Theo Jàtaka n.406 = Túc Sinh truyện số 406).Và trong 

những kiếp quá khứ khác, ông cũng đã nhờ sự hướng 

dẫn của tiền thân đức Phật, mà gặt hái được nhiều phúc 

lộc ( Theo Majjhima Nikàya n. 122 = Trung Bộ kinh số 

122). Tất cả những gì tiền thân A Nan Ða hưởng được, 

không phải do phép lạ, mà chính là nhờ ông có một tinh 

thần hướng thiện cao độ, bền bỉ, luôn luôn nghe những 

lời đức Bồ Tát (tiền thân Phật) chỉ dạy, và ghi khắc 

những lời vàng ngọc ấy vào tâm, để thực hành một cách 

vui vẻ. 

Ghi chú: 

[1] Brahama = Brahma Deva, Trời Phạm Thiên, một cõi 

mà sự tịnh lạc tương đương với đệ Tứ Thiền trong trình 

độ tâm linh của Phật giáo. 

 

-ooOoo- 

 

 

 



 37 

 

Chương III 

 

Xứng đáng với vai trò hầu Phật 

 

Một trong những đức tính của A Nan Ða, là nết hạnh hết 

lòng hầu cận Phật. Chính đức Bổn Sư cũng đã xác nhận 

như thế nhiều lần, và Ngài còn thêm rằng: "A Nan Ða là 

đệ tử xứng đáng nhất, trong những ngừơi đã phục vụ 

Như Lai. Bất cứ lúc nào Như Lai cần điều gì, thì ông là 

người có mặt trước tiên, không để Như Lai chờ đợi" 

(Theo Anguttara Nikàya 1.19 = Tăng Chi Bộ kinh số 

1.19). 

Thực ra ba chữ "hầu cận Phật" không rõ nghĩa cho lắm. 

Vì ngôn ngữ thế gian khó diễn tả chính xác, cái vị trí 

của A Nan Ða trong cộng đồng phạm hạnh, dưới sự 

hướng dẫn của đức Phật. Nếu chúng ta gọi A Nan Ða là 

vị bí thư hay viên phụ tá của đức Phật thì đúng hơn. 

Nhưng lúc bấy giờ, cái khía cạnh tự ái, tôn thờ, phủ 

phục, sẵn sàng hy sinh của A Nan Ða đối với đức Phật 

không được diễn đạt trọn vẹn. Còn nếu chúng ta gọi ông 

là một đệ tử hầu hạ Phật, thì cái vai trò tổ chức, và nhiều 

lần đại diện đức Phật điều hành giáo hội, một cách khéo 

léo của ông, lại bị bỏ quên. 

Rồi khi vượt ra ngoài phạm vi Phật giáo, chúng ta cũng 

không thể tìm ra, trong các kho tàng văn chương triết 



 38 

học nào khác, một nhân vật tương tự, nghĩa là một nhân 

vật có thể vừa là đệ tử hầu hạ, vừa là viên phụ tá của vị 

giáo chủ, đồng thời nhân vật đó cũng có khả năng trở 

thành một giáo chủ, như A Nan Ða.   

Sự hầu hạ chuyên cần của ông, dành cho đức Phật trong 

hai mươi lăm năm trường thì nhiều lắm. Chúng ta chỉ 

mô tả tượng trưng một số những công tác hàng ngày mà 

thôi. Chẳng hạn như mỗi sáng và mỗi tối, A Nan Ða đều 

mang nước rửa mặt và dụng cụ đánh răng cho đức Phật. 

Rồi ông phải chuẩn bị tọa cụ, trước khi dâng điểm tâm 

đến đức Phật.  

Buổi trưa, A Nan Ða đi khất thực phải về trước, để rước 

bát đức Phật. Ông phải chuẩn bị sẵn nước trong, để Phật 

rửa chân. Khi ngọ thực, ông luôn luôn ăn sau đức Phật, 

và khi Phật dùng bữa xong, ông có bổn phận xin vật 

thực còn lại trong bình bát của đức Phật, để chia sớt cho 

các Tỳ Khưu kém phúc, hay bố thí đến dân nghèo.  

Tịnh thất, y phục, và bình bát của đức Phật, A Nan Ða 

luôn luôn dọn quét, giặt giũ và rửa lau sạch sẽ. Khi đức 

Thế Tôn mệt mỏi, thì ông xức dầu, xoa bóp, hay tìm 

thuốc cho đức Phật. Thậm chí đến giấc ngủ, A Nan Ða 

cũng nằm gần Phật, nhất là lúc Phật đau ốm, để khi Phật 

cần điều chi, không phải chờ lâu. 

Theo Mahàvagga, 3, 16 (Kinh Ðại Phẩm, chương 3, 

đọan 16) thì ngoài những phục vụ dành riêng cho đức 

Phật kể trên, A Nan Ða hằng ngày còn đích thân trông 

nom tất cả các sinh hoạt của tăng chúng, đặc biệt là 

những Tỳ Khưu mới xuất gia. Thậm chí đến khi mọi 



 39 

người ai nấy đã lui vào tịnh thất (buổi trưa cũng như 

buổi tối), ông còn quán xuyến khắp nơi trong chùa, xem 

có Tỳ khưu, Sa di nào bỏ quên vật gì hay không, để đem 

cất vào một chỗ, sau trao lại cho họ. 

Mỗi khi đức Bổn Sư cần truyền đạt lời dạy gì đến Tăng 

chúng, thì ông chính là người thông tin, đem lời dạy đến 

tận tai mọi người (Theo Cùlavagga V.20: Tiểu phẩm số 

V.20). Nhiều lúc ngay nửa đêm, đức Phật muốn gặp tất 

cả Tăng chúng, A Nan Ða cũng vui vẻ triệu tập đầy đủ 

(Theo Jataka 148). 

Một lần nọ, Tăng chúng đã chễnh mãng trước một Sa 

môn bị bệnh nặng. Ðức Phật và A Nan Ða đã đích thân 

giúp bệnh nhân đại tiểu tiện, và «làm vệ sinh thân thể», 

rồi khiêng ông đặt nằm gần A Nan Đa, để A Nan Đa 

chăm sóc (theo Mahà vagga 8.26).   

Cứ như thế, A Nan Ða đã chu toàn rất nhiều công việc 

hằng ngày, hầu mang lại sự an vui thân thể cho đức Phật 

(và cũng là người anh thúc bá đã giác ngộ), đồng thời 

mang lại bình an cho cộng đồng Tăng chúng. Ông như 

một người mẹ hiền chăm sóc, kính yêu đứa con trưởng 

đức hạnh hoàn toàn (ám chỉ đức Phật), cùng đàn con 

mới khôn lớn, không phân biệt tánh nết, tài năng (ám 

chỉ cộng đồng Tăng chúng). 

Nhưng công tác nổi bật hơn hết, là A Nan Ða đã đóng 

vai một viên bí thư xuất sắc của đức Phật. Ông có khả 

năng truyền đạt mọi giáo huấn, mọi mệnh lệnh của đức 

Bổn Sư, đến hàng ngàn tăng chúng, một cách rất nhã 

nhặn, nhanh chóng và hợp thời, khiến cho mọi việc chấp 



 40 

hành của giáo hội, lúc nào cũng thống nhất, trật tự, ít khi 

bị sơ sót. 

Về phương diện đối ngoại, A Nan Ða đã khéo léo hợp 

tác với Xá Lợi Phất (Sàrìputta)và Mục Kiền Liên 

(Moggallàna), để giải quyết những vấn đề, nhiều khi rất 

phức tạp và tế nhị, trong mối liên hệ giữa con người với 

con người, cũng như giữa Tăng già Phật giáo và xã hội. 

Theo Anguttara Nikàya 4,249 (Tăng Chi Bộ kinh số 4, 

249), thì khi cuộc tranh luận của cộng đồng Tỳ khưu ở 

Kosambi xảy ra, cũng như trong khi Ðề Bà Ðạt Ða mưu 

toan chia rẽ tăng già Phật giáo (Theo Udàya V, 8 và 

Cùlavagga 8), A Nan Ða đã đóng vai trò «điều động» 

hai cuộc «hóa giải» rất hữu hiệu. Nhờ đó, về sau toàn 

thể Tăng chúng đã hòa thuận trở lại. 

Mặt khác, A Nan Ða cũng là một trong những đệ nhất 

Như Lai Sứ Giả của đức Thế Tôn, để quan hệ với các 

tôn giáo khác. Mỗi khi đức Phật bảo ông đi liên lạc với 

ai, dù khó khăn đến đâu, ông cũng không bao giờ từ 

chối. Và khi thi hành những nhiệm vụ tế  nhị như vậy, A 

Nan Ða không có cảm tưởng là mình chỉ đơn giản là 

người chấp hành, mà ông ta còn tỏ ra đầy đủ tư cách của 

một nhà ngoại giao. 

Quay về sinh hoạt nội bộ, nhiều lần Tăng chúng không 

tránh được làm ồn trong tu viện. Ðức Phật hỏi A Nan 

Ða tại sao, thì ông đã mạnh dạn cắt nghĩa rành mạch lý 

do cho đức Phật rõ (Theo Mahàvagga 67, Pàcittya 65 và 

Udàya 3.3). Nhờ vậy, đức Thế Tôn mới biết chắc duyên 

cớ mà ban bố những lời giáo huấn thích hợp. 



 41 

Một trường hợp làm ồn đáng kể lại như sau: 

Có một nhóm Tỳ khưu đã mất chánh niệm, quên mình, 

nói chuyện lớn tiếng, gây ồn ào trong tu viện. Ðức Phật 

hay tin, bèn bảo A Nan Ða khiển trách. 

Nhóm Tỳ khưu đó, sau khi được A Nan Ða nhắc nhở, 

khiển trách bằng những lời lẽ xây dựng, ai về chỗ nấy 

chăm chỉ hành thiền. Họ tinh tấn tu luyện đến độ trong 

mùa nhập hạ năm ấy, tất cả đều đạt được ba Tuệ giác, 

gồm: Tuệ biết được các kiếp quá khứ, Tuệ biết được 

tuổi thọ của mọi chúng sanh và Tuệ biết được mình còn 

ít hay nhiều tham, sân, si. 

Vào một buổi tối, nhân được Phật gọi, nhóm Tỳ khưu 

này liền đến hầu Phật. Trong lúc họ tới nơi thì đức Thế 

Tôn đang nhập định. Theo chú giải khi ấy tâm Phật 

đang an trú tại một cõi thiền Hữu sắc, tên là Anañja 

Samàdhi (có nghĩa là an trụ trên thiền sắc vô tướng) 

Những nhà sư này tức khắc nhận ra Thiền Tịnh Sắc của 

đức Phật, bèn tất cả ngồi xuống cùng nhập định... 

Thời gian yên lặng trôi qua, trong Phật thất, hai canh 

đầu của đêm trường, khung cảnh chợt im lìm phăng 

phắc. 

A Nan Ða hiểu lầm là các Tỳ khưu ấy thấy Phật nhập 

định, nên kiên nhẫn ngồi chờ. Và muốn giúp họ sớm 

được Phật tiếp, ông vội lên tiếng: "Bạch đức Thế Tôn! 

Có chư đệ tử đến yết kiến!". Nhưng tất cả vẫn yên 

lặng... 



 42 

Rồi canh hai giữa cũng trôi qua, A Nan Ða lại nhắc 

Phật: "Bạch đức bổn sư! Chư đệ tử đã đến!". Nhưng sau 

lời trình thứ hai của A Nan Ða, bầu không khí tại Phật 

thất, càng chìm sâu trong tịch tịnh. Mọi vật đều bất 

động... 

Lúc A Nan Ða lên tiếng trình Phật lần thứ ba thì bên 

ngoài, trời đang hừng sáng, Ðức Thế Tôn đã xả thiền, và 

nói với A Nan Ða rằng: 

- Này A Nan Ða! Vì ông chưa chứng được Thiền Sắc 

Vô Tướng, nên suốt đêm ông đã không hề biết rằng Như 

Lai và các tỳ khưu đáng khen này đã nhập định. Và 

không có một âm thanh nào có thể khuất động nhĩ thức 

của Như Lai hay của họ được! 

Thuật sự này chứng tỏ rằng A Nan Ða lúc đó chưa đạt 

tới bậc thiền cao. Nhưng tính kiên nhẫn của ông rất 

đáng quý, vì túc trực, trọn đêm để hầu Phật, khi có 

chúng Tăng đến yết kiến như thế. Ông quả thật là người 

duy nhất đã làm được một cách vui vẻ và dễ dàng. 

Rồi Phật lại khen ngợi A Nan Ða: 

- Này A Nan Ða! Những Tỳ khưu này trước đây ham 

thích tranh luận, chểnh mảng việc tu hành, thì ngày nay, 

sau lần khuyến cáo của ông, họ đã trở thành những Sa 

môn tinh tấn hành thiền, đắc được ba Tuệ giác. 

A Nan Ða nghe đức Phật tiết lộ kết quả của sự biết sửa 

mình và tinh tấn tu hành của nhóm Tỳ khưu, do ông 

khuyến cáo, bèn lấy làm thỏa thích. Từ đó, A Nan Ða 



 43 

chăm chỉ hành thiền, mặc dù trên vai còn nhiều nhiệm 

vụ khác. 

Kinh điển Phật Giáo Nguyên Thủy thường nhắc đến hai 

lần A Nan Ða hỏi đức Phật về các đề mục thiền định, 

đòi hỏi hành giả phải thực hành trong rừng vắng. 

Ðức Bổn Sư đã dạy cho A Nan Ða lần thứ nhất rằng: 

- Hãy quán trưởng về ngũ uẩn, tức là quán trưởng về 

Sắc, Thọ, Tưởng, Hành và Thức (Theo Saŋyutta Nikàya 

22.158 = Tạp Bộ Kinh số 22. 158). 

Và lần thứ hai, Ngài dạy rằng: 

- Hãy quán tưởng về lục căn, gồm; Nhãn căn, Nhĩ căn, 

Tỹ căn, Thiệt căn, Thân căn và Ý căn (Theo Saŋyutta 

Nikàya, Tạp Bộ Kinh số 35, 86). 

Còn nói về công lao phụng sự chư huynh đệ, thì tên tuổi 

của A Nan Ða được ghi rõ trong kinh Anguttara Nikàya 

n. 60; 6.58 (Tăng Chi Bộ kinh số 60; 6.58), như sau: 

"Khi Sa môn Girimananda và Sa môn Phagguna bị bệnh 

trầm trọng, A Nan Ða là người tới lui chăm sóc thường 

xuyên nhất. Ông còn theo dõi tâm bệnh của hai nạn 

nhân, để thỉnh cầu đức Phật ban diệu pháp cứu độ, hầu 

giúp họ trải qua những giây phút nguy kịch". 

Ngay cả ngôi chính điện lộng lẫy Kỳ Viên tự, khi ông 

bá hộ Cấp Cô Ðộc tỏ ý muốn xây lên, trong vườn thái tử  

Kỳ Ðà, để dâng lên Phật, cũng do A Nan Ða yêu cầu 



 44 

đức Phật nhận lời. Ngôi chùa này về sau trở thành Tổ 

đình đầu tiên của Phật giáo (theo Jàtaka số 479). 

Nghĩa là bằng cách này hay bằng cách khác, A Nan Ða 

đã tỏ ra là một Sa môn sốt sắng xây đựng giáo hội. Ông 

luôn luôn phục vụ cộng đồng, với đầy đủ các đức tánh 

của một người mẹ hiền, hay một người cha lành tròn 

hạnh kiểm, hằng chu toàn cho con cái. 

Biệt tài tổ chức, thuyết phục và hướng dẫn nhiều người 

của A Nan Ða cũng đã biểu lộ trong một kiếp trước. Khi 

ông sinh làm vị Phạm Thiên phụ tá của vua trời Ðế 

Thích (Sakka). 

Theo những kinh điển nói về tiền kiếp của A Nan Ða 

trên các thiên cảnh, thì có một kiếp nọ, ông là vị tiên 

phụ tá duy nhất có hào quang sáng bằng hào quang của 

vua trời. Ông đã được đức vua trời Ðế Thích giao cho 

cai quản toàn bộ Thiên Xa (Theo các Jàtaka số 31, 469, 

535 và 541). 

Riêng trong Jàtaka (Túc Sinh truyện) số 489 thì tiền 

thân A Nan Ða, là vị tiên kiến trúc sư tên Vissakamma. 

Hoặc trong hai Túc Sinh truyện (Jàtaka) khác số 75 và 

số 450, thì một trường hợp tiền thân ông là vị thần mưa 

tên là Pajjuma, còn trường hợp kia, tiền thân ông là vị 

thần Ngũ Nhạc tên Pãncasikha.  

Nhưng tấm lòng hy sinh và bảo vệ đức Phật của A Nan 

Ða, có lẽ phải cần đề cao hơn hết. Khi Ðề Bà Ðạt Ða 

(Devadatta) thả một con voi hung dữ để hãm hại đức 

Phật, A Nan Ða đã cam đảm xông tới đứng chắn ngang 



 45 

trước mặt Phật, sẵn sàng hy sinh thân mạng, để che đỡ 

cho đấng Toàn Giác. Thà ông chịu để voi điên và Ðề Bà 

Ðạt Ða giết ông, chứ ông không muốn họ phạm trọng 

tội sát hại, hay làm tổn thương một vị Phật. 

Ba lần đức Thế Tôn bảo ông lùi lại, nhưng ông đã 

không làm theo, cho đến khi ông bị đức Phật dùng thần 

thông nhấc bổng ông lên, nhẹ nhàng đặt ông nơi khác, 

thì chừng ấy ông mới yên trí, là sự hy sinh cứu Phật của 

ông không cần thiết. Và tinh thần hy sinh ấy đã làm cho 

danh thơm của A Nan Ða lớn rộng về sau (theo Jàtaka 

số 4533). 

Nhân đó, đức Phật đã nhắc lại, trước các hàng Tăng 

chúng rằng: "Trong những tiền kiếp A Nan Ða đã từng 

hy sinh tánh mạng để cứu vị Bồ Tát, là tiền thân Như 

Lai đến bốn lần". 

Còn trong hai kiếp khác rất xa xưa, giữa vòng luân hồi 

thăm thẳm, khi cả tiền thân đức Phật và tiền thân A Nan 

Ða sinh làm hai con chim thiên nga, rồi hết tuổi thọ sinh 

làm hai con nai (Theo các Túc Sinh truyện số 502, 533, 

534 và 501). Từ thiên nga đến nai, tiền thân A Nan Ða 

đã không chịu bỏ rơi bạn mình, là tiên thân Phật sinh 

làm thú tương tự bị sập bẫy. Kết quả cả hai đã chịu chết 

với nhau, dưới bàn tay tàn ác của một người thợ săn. 

Nhưng theo Túc Sinh truyện số 222 thì tiền thân đức 

Phật là một con khỉ hiếu thảo, đã hy sinh tính mạng để 

cứu mẹ là tiền thân A Nan Ða. Mặt khác, trong những 

lần luân hồi cộng nghiệp như thế, tiền thân của đức Phật 

và tiền thân của A Nan Ða, thường đã nhờ tính thông 



 46 

minh đặt biệt và thận trọng tự nhiên, mà cứu mạng lẫn 

nhau một cách dễ dàng. 

Trên đây là những mẫu truyện liên quan đến các đức hy 

sinh, và duyên nghiệp luân hồi song song, của tiền thân 

A Nan Ða và tiền thân đức Phật vậy. 

 

-ooOoo- 

 

 

Chương IV 

 

Ananda đáng gọi là kho tàng pháp bảo. 

 

Kỳ công và biệt tài nổi bật, đã nâng Ananda (A Nan Ða) 

lên hàng một trong những đệ tử thông thái nhất của đức 

Phật, là khả năng nhớ nhanh, nhớ nhiều và nhớ dai của 

vị tông đồ độc đáo này. 

Mặc dù khi đức Phật còn tại tiền, A Nan Ða chưa đắc A 

La Hán, nhưng ông đã được xem tương đương như một 

trong những Thinh Văn của cộng đồng Thánh Nhân. 

Ông xứng đáng để được toàn thể Phật tử lúc bấy giờ 

tặng cho danh hiệu một tông đồ xuất chúng. Bốn chữ 

«tông đồ xuất chúng» này có nghĩa là ông có đủ khả 

năng và đức tính của một bậc giải thoát. 



 47 

Ngoại trừ hai đại Thinh Văn, có hai năng lực phi 

thường, là Sàrìputta (Xá Lợi Phất) và Moggallàna (Mục 

Kiền Liên), thì Ananda (A Nan Ða) là một trong những 

75 đại đệ tử nổi tiếng khác của đức Phật. 

Trong khi 74 vị kia có những xuất sắc chuyên biệt thì A 

Nan Ða đã nổi tiếng nhờ bốn trong năm "nền tảng trí 

thức thượng thừa" sau đ ây : 

- Nền tảng trí thức thứ nhất, là ông đã nghe nhiều hơn ai 

hết, nghe gần như toàn thể những lời Phật dạy. 

- Nền tảng trí thức thứ hai, là ông đã nhớ nhiều hơn ai 

hết, nhớ đầy đủ những lời Phật dạy. 

- Nền tảng trí thức thứ ba, là ông đã hiểu nhiều hơn ai 

hết, hiểu cả hệ thống Pháp Bảo, kể luôn ý nghĩa súc tích 

khi phối hợp các Phật ngôn dạy trước, với các Phật ngôn 

dạy sau, một cách song song, đối l ý, hay thứ tự. 

- Nền tảng trí thức thứ tư, ông là người tin tưởng nơi 

Pháp Bảo của đức Phật, tin tưởng chắc chắn nhất, trên 

tất cả mọi học thuyết (Theo Anguttara Nikàya n.1,19 

=Tăng Chi Bộ kinh 1,19). 

-Riêng nền tảng trí thức thứ năm là "sự cần cù, dẻo dai, 

nhiều nghị lực, trong việc hầu hạ một bậc Toàn Giác 

của A Nan Ða", không nên kể đến. Vì thuở bấy giờ, mà 

đề cặp đến nền tảng trí thức ấy, đối với A Nan Ða là 

một chuyện thừa. Chẳng khác nào như ta khen "nước 

biển là chất lỏng mặn nhất" trên thế gian này ! 



 48 

Khi nghiên cứu kỹ trong kinh điển Phật giáo, chúng ta 

sẽ nhận thấy rằng những nền tảng trí thức vừa nêu trên, 

thuộc về một công phu rất diệu dụng, từ đó sinh ra đức 

tính cảnh giác, tiếng Pàli gọi là «Sati». Cái công phu mà 

sức mạnh và ảnh hưởng của nó, hằng giúp cho hành giả 

có một tinh thần trong sáng, vững chắc, đủ khả năng để 

phân biệt mọi cảm giác trong thân, cũng như mọi khái 

niệm đối với ngoại cảnh, hầu không để cho ý thức bị 

tham, sân, si lôi kéo. 

Và cũng nhờ cái công phu tuyệt diệu ấy, mà khả năng 

sử dụng trí nhớ của A Nan Đa, ở bất cứ lúc nào, và đối 

diện với tất bất cứ vấn đề gì, cũng đều luôn luôn thanh 

tịnh, không bị chính cái trí nhớ của ông, dẫn ông vào 

nẻo ngã mạn cố chấp.  

Nói cách khác dễ hiểu hơn, đức tính cảnh giác là hạt 

nhân sẽ đem lại thục quả là sự biết mình. Rồi nhờ sự 

biết mình ấy mà hành giả nhận rõ mọi hiện tượng xung 

quanh, phân biệt pháp lành (thiện) với pháp dữ (ác), cái 

nào đang phát động trong tâm tư mình, hầu tự thu thúc 

lục căn, sống đúng theo Chánh Pháp. 

Thực ra chữ Pàli "Sati" có nghĩa thông thường là "trí 

nhớ" (tức là khả năng tự "biết lại" những cái gì đã trôi 

qua). Chính nhờ cái "trí nhớ" ấy mà quá khứ và hiện tại 

mới được nối liền với nhau, bằng những chuỗi truyền 

cảm ký ức. 

Nhưng đối với A Nan Ða, trong kiếp chót, trí nhớ (sati) 

đã biến thành sự biết mình (Sampajañña). Tức là ông 

không phải chỉ nhớ suông, đến những điều mà ông đã 



 49 

học thuộc lòng, mà ông còn cảm thấy, cái tác dụng của 

nó nữa. Ðể khi xử dụng, ông biết tùy theo trình độ nhân 

duyên thực tại của mỗi người nghe, mà diễn đạt từ thấp 

tới cao, từ nông cạn đến sâu sắc, hay từ thô kệch đến vi 

tế, chứ ông không phải nhắm mắt lặp lại, một cách hỗn 

độn, chẳng thích hợp. 

Còn về phương diện nhớ nhanh và nhớ chắc chắn, thì A 

Nan Ða có thể xem là vô địch. Nhờ thiện căn tồn trữ, từ 

nhiều đời trước, kiếp này ông chỉ nghe qua một lần, là 

ông có thể lặp lại nguyên văn một bài pháp của đức Phật 

gồm 60.000 chữ một cách dễ dàng. Một lần khác, A 

Nan Ða đã tụng lại 150 ngàn bài kệ, mỗi bài bốn câu 

của đức Phật dạy. 

Kỷ lục ghi nhớ tức khắc, và ghi nhớ đầy đủ của A Nan 

Ða, khiến cho ta có cảm tưởng, như ông đã dùng phép 

lạ, mới thực hiện nổi một kỳ công như thế. Nhưng theo 

Phật giáo thì "phép lạ" của A Nan Ða, không có gì khác 

hơn là không để cho tâm trí của mình bị vướng mắc, bởi 

những ý tưởng vô ích. Vì  những ý tưởng vô ích đó, vốn 

có hàng trăm, hàng ngàn thứ, luôn luôn "choán hết chỗ" 

trong đầu óc con người, thì còn đâu tiềm lực để cho trí 

nhớ của họ được phát triển? 

Ðức Phật đã dạy: "Nguyên nhân duy nhất, khiến cho 

một người hay quên, là các pháp chướng, như tham dục, 

ác tâm, hôn trầm, vọng tưởng (phóng dật) và hoài nghi" 

(theo Anguttara Nikàya, T ăng Chi Bộ kinh V 193). 

A Nan Ða lúc ấy tuy chưa đắc quả A La Hán, nhưng 

nhờ ông vâng lời Phật dạy, lấy chánh Niệm làm nền 



 50 

tảng tu luyện, đồng thời nhờ phúc duyên tu nhiều kiếp 

trước, nên mỗi khi ông tập trung tâm trí để nghe pháp, là 

năm pháp chướng ấy không thể nào khuấy nhiễu ông 

được. 

Ngay cả ngày nay, nhiều Cao Tăng Phật Giáo ở Miến 

Ðiện, chỉ nhờ thành công phần nào trong việc loại trừ 

năm pháp chướng ấy, mà cũng có thể nhớ nằm lòng 

Tạng Luật, Tạng Kinh hay Tạng Luận, một cách dễ 

dàng. Có vị còn đủ khả năng nhớ cả ba Tạng, gồm 45 

quyển in đầy cả chữ nữa. 

Khi A Nan Ða nghe pháp, ông không có một gợn tư duy 

nào trong tâm cả. Ông không để cho cái "ngã" nổi dậy 

để bình phẩm "Câu này dài, câu kia ngắn. Câu này sâu 

sắc, câu kia thông thường, âm thanh câu này cao, âm 

thanh câu kia thấp v.v..". 

Trong ý thức của ông lúc ấy, chỉ có một điều là nghe và 

ghi nhớ một cách tự nhiên, không bấn loạn hay hoang 

mang, không sợ rồi mình sẽ quên những gì Phật dạy. 

Như một viên thư ký chuyên nghiệp, chỉ biết vô tư chép 

đúng những lời người khác nói, lên trang giấy trắng 

tinh, một cách tự tin và bình thản. 

Và trang giấy trắng tinh ấy của A Nan Ða, là trí óc 

thanh tịnh, không bị năm pháp chướng làm loạn động, 

vẩn đục, hoen ố vậy! 

Ðây chính là tư cách của một đại Thinh Văn (bậc được 

nghe nhiều học rộng). Vì ai đã nghe và học nhiều bằng 

phẩm hạnh này, sẽ loại trừ được tánh ương ngạnh, tự 



 51 

đắc, nằm sẵn trong tâm, và biến trí óc mình thành một 

kho tàng chứa toàn chân lý. Rồi người được nghe và hấp 

thụ càng nhiều chân lý, thì những ác pháp trong tâm họ, 

đương nhiên càng được tiêu trừ. 

Các hạng Thinh Văn như thế, có thể ví như những khối 

kim cương, tiếp nhận ánh sáng tinh khiết, từ một 

phương nhất định nào đó rọi đến nó, cũng như A Nan 

Đa hấp thụ chân lý, từ tôn khẩu của đức Phật, nên sự 

phản chiếu ánh sáng chân lý ấy (ám chỉ sự lập lại) cũng 

trung thực, không thêm, không bớt, không rõ, không 

mờ. -Theo vật lý học, kim cương là môi trường mà ánh 

sáng hiện ra chính xác nhất. 

Bởi vậy, một bậc Thinh Văn chân chánh là người luôn 

luôn tự nhiên, và tuyệt đối tôn trọng sự thật. Bất cứ điều 

lành nào họ ghi vào trí nhớ để thực hành, là họ không 

bao giờ cho rằng "Ấy là nhờ trí tuệ tinh anh của mình 

suy ra mà được, nhưng ấy là Sự Thật trong pháp". Và 

họ chỉ là người được nghe và khách quan biểu lộ cái giá 

trị của nó. 

Như mấy câu thơ sau đây của Rainer Maria Rilke, đã ca 

ngợi A Nan Ða: 

"Thấy sự thật, không tự hào tinh mắt, 

Hiểu sâu xa, không nghĩ tuệ mình cao. 

Hàng Thinh Văn như thế, hiếm dường nào, 

Như giọt nước long lanh, trong sa mạc". 

Bài thơ này phản ảnh một cách trái ngược tâm tánh của 

A Nan Ða, khi ông chưa xuất gia. Lúc ông mới đến với 



 52 

đức Phật, A Nan Ða là người chứa đầy vô minh, phiền 

não, ngã mạn và tự đắc. Nhưng càng về sau, nhờ sống 

bên cạnh đức Bổn Sư, mà ông mỗi ngày một thấm 

nhuần chân lý giải thoát. Thấm nhuần đến độ mà ông 

không còn là ông nữa! Ông đã biến thành hiện thân của 

Pháp Bảo, biến thành "Pháp Thân" của chân lý, để hơn 

2500 năm sau, cái tên A Nan Ða không còn là một danh 

xưng nữa, mà nó chính là "ngôn ngữ mở đề" của các 

kinh điển Phật giáo. 

Phẩm cách nghe Pháp và thấm nhuần chân lý vào trí óc 

của A Nan Ða được gọi là nền tảng trí thức thứ nhất 

(trong năm nền tảng trí thức). Kinh Saŋyutta Nikàya 

(Tạp Bộ kinh số 14.5) còn ghi rằng: "A Nan Ða đã thấm 

nhuần lời Phật dạy như thế nào, thì khi ông truyền lại 

Phật ngôn cho các đệ tử, cũng làm cho họ thấm nhuần 

như thế ấy!". 

Còn theo Tăng Chi Bộ kinh, số 3, 78 (Anguttara Nikàya 

n.3, 78) thì Phật đã xác nhận: 

"A Nan Ða có một nghệ thuật nghe pháp rất đặc biệt, 

không thể tìm ra ở một người thứ hai trên thế gian này". 

Một lần nọ, đức Phật ngự tại vườn Song Lâm Thọ 

Gosinga (cũng gọi là rừng Xiêm gai), với một số đông 

đệ tử hạng Tôn túc. Ðức Trưởng lão Xá Lợi Phất 

(Sàrìputta) thấy khung cảnh thanh nhã, đã tán dương 

rằng "Ðây có thể gọi là vườn An Lạc, vì những cây 

Song Lâm ở đây nở đầy hoa, tỏa hương kín không gian, 

như một cảnh trời...!" 



 53 

Rồi Trưởng lão nêu câu hỏi: 

- Kính thưa chư đạo huynh! Một khung cảnh thanh tịnh 

như thế này, có thể đem so sánh với phẩm hạnh của Sa 

môn nào trong chúng ta, là xứng đáng nhất? 

Các vị đại đệ tử của đức Phật liền lần lượt trả lời. Mỗi vị 

làm nổi bật một khía cạnh trong sự so sánh của mình. 

Nhưng nói chung, tất cả ý chính đều qui về một điểm là 

«mỗi Sa môn đều có một phẩm hạnh đặc sắc», để xứng 

đáng so sánh với khung cảnh thanh tịnh của ngôi vườn.  

Riêng câu trả lời của A Nan Đa thì như sau: 

- Này chư đạo huynh! Sa môn nào là người nghe đủ bốn 

ngàn pháp môn của đức Phật, là người sống đúng theo 

chánh pháp, là người làm sáng tỏ và bảo tồn Pháp Bảo 

tốt đẹp ở đoạn đầu, tốt đẹp ở đoạn giữa, và tốt đẹp ở 

đoạn chót. Sa môn nào là người có khả năng truyền lại 

những điều Phật dạy một cách tròn đủ, không thêm, 

không bớt, một cách khiêm nhượng, tự nhiên. Sa môn 

nào là người luôn luôn ghi nhớ rằng: Pháp nào ta đã 

hiểu được, ta có bổn phận cống hiến cho cộng đồng xã 

hội. Tức là Sa môn có khả năng thuyết Pháp đến các 

hàng tứ chúng (Tỳ khưu, Tỳ khưu ni, Thiện nam, và Tín 

nữ), làm cho họ trước tiên thỏa thích trong Pháp Bảo, 

rồi sau đó hiểu đúng nghĩa đế, để tiến tới pháp hành, 

diệt tận tham, sân, si, giải thoát... thì Sa môn ấy xứng 

đáng để so sánh với ngôi vườn kỳ diệu này. (Theo 

Majjhina Nikaya 32, Trung Bộ kinh số 32). 



 54 

Nền tảng trí thức thứ hai, là giữ lại trong tâm bất cứ 

Pháp Bảo nào mà mình nghe được, và tự động áp dụng 

những thiện pháp ấy, để mang lại lợi ích cao thượng cho 

chính bản thân mình. 

Nền tảng trí thức thứ ba, chú giải tiếng Pàli gọi là 

Gatimanta, tức là sự hiểu đúng mạch văn và hoàn cảnh 

của từng vấn đề. Cùng một từ ngữ mà trong bài pháp 

này đức Phật ám chỉ thân nghiệp, rồi trong một bài pháp 

khác, đức Phật có thể ám chỉ ý nghiệp. Khi A Nan Ða 

được nghe nói đến hai lần, trong hai trường hợp đặc biệt 

khác nhau, ông cũng hiểu Phật ngôn đúng theo ý nghĩa 

của từng thời pháp. Nói cách khác là bộ óc của A Nan 

Ða có khả năng "thụ ý" một cách chính xác, và phân 

biệt mọi vấn đề theo thứ tự thời gian: Ðiều nào ông đã 

nghe, ông hiểu khác với nhiều điều ông đang nghe, 

không bao giờ lầm lẫn, vì cố chấp trên một số từ ngữ. 

Nhiều học giả Phật giáo đã ví bộ óc của A Nan Ða, như 

một cái máy ghi âm siêu đẳng, có nhiều tầng số thanh 

lọc. Mỗi tầng số dành thu phát một vấn đề chuyên biệt, 

không bao giờ cho những âm thanh bất thiện, ngoại đề, 

có thể nhập vào trong âm trường của làn sóng. 

Theo một thuật sự trong tam tạng Pàli thì A Nan Ða có 

khả năng nghe nhiều bài pháp khác nhau trong cùng một 

lúc. Những bài pháp ấy có thể chứa nhiều tiểu đề khác 

nhau, và được thuyết xen kẽ nhau. Nhưng sau khi nghe 

xong, A Nan Ða đã có thể ráp nối các đoạn pháp rời rạc 

ấy một cách mạch lạc, thứ tự, để hoàn tất một lúc hai ba 

bài pháp, thật dễ dàng.  



 55 

Thậm chí A Nan Ða còn có thể «đa thính đồng giảng», 

nghĩa là vừa nghe xong một đoạn pháp ở chỗ nầy, ông 

liền đem thuyết lại cho một nhóm nghe, rồi ông đi nghe 

một phần giáo lý ở chỗ khác, và cũng đem thuật lại 

tương tự cho nhóm khác nghe, xen kẽ nhiều đề tài đồng 

thời như vậy. Nhưng các nhóm thính giả vẫn không cảm 

thấy «nguội đề, lạc ý», mà họ dường như luôn luôn được 

nghe pháp một cách mạch lạc, hấp dẫn, sâu sắc, không 

bị lộn xộn. Và sau khi nghe xong một bài pháp, họ 

thường không ngớt  khen ngợi.  

Ðiều ấy chứng tỏ rằng A Nan Ða đã có khả năng hiểu 

đúng, và nắm vững ý chính, từng chữ, từng câu, hay 

từng đoạn, những bài pháp, do đức Phật dạy, cùng lúc 

với các đại tôn túc diễn thuyết, bằng một nghệ thuật rất 

khoa học. 

Nhờ thế, nhiều lần A Nan Ða, trong lúc đang thuyết lại 

một số Pháp Bảo, chợt bị các đồng đạo chất vấn bất 

ngờ, ông vẫn có thể ngưng lời, để giải đáp cặn kẽ, rồi 

quay lại đề chính một cách tự nhiên, dễ dàng, mà không 

bao giờ bị lạc ý, hay lúng túng. 

Nền tảng trí thức thứ tư, là nghị lực và sự hiến thân 

không thối chuyển, trong nhiệm vụ học hỏi và duy trì 

Pháp Bảo Giải Thoát, với tư cách là một Thinh Văn thân 

cận nhất của bậc Giác Ngộ. 

Nền tảng trí thức thứ năm, là công hạnh của một đại đệ 

tử hầu Phật hoàn toàn nhất, của A Nan Ða, như chúng ta 

đã đề cập qua trong đoạn trước. 



 56 

Ngày nay, khi chúng ta nhắc lại năm nền tảng trí thức 

ấy, chúng ta không thể nào không mường tượng ra hình 

ảnh linh hoạt của một đại Tôn giả A Nan Ða. Tuy ông ở 

vai trò làm phát ngôn viên chính thức của đức Phật, ông 

cũng là trọng tâm của mọi sự chú ý, mà ông vẫn ung 

dung, hòa ái, bình dị, đối xử một cách khiêm nhượng, 

cởi mở với tất cả mọi người. 

Ðối với những ai thường tiếp xúc với ông, A Nan Ða là 

mẫu người hiếm khi bị bất mãn, vì đức tính phụng sự 

khách thập phương, phụng sự đức Phật và Tăng chúng 

không hề biết mệt, cũng như tính thân thiện tự nhiên, 

mà ông luôn luôn dành cho tất cả. 

Nhiều khi, có những xung đột xảy ra trong các hàng 

tăng chúng, mà A Nan Ða hay. Thay vì ông dửng dưng 

đứng ngoài cho yên thân, thì A Nan Ða lại  tình nguyện 

làm "hòa bình sứ giả", để dùng từ tâm của mình, hòa 

giải mọi vấn đề, một cách êm đẹp. 

Và A Nan Ða đã luôn luôn thành công, vì ông là một Sa 

môn không bị ai ghét bỏ. Ông là một người không có kẻ 

thù. Hình ảnh của ông chỉ là một hình ảnh trung thành 

với đức Phật.  

Ông đã hết lòng phục vụ Tăng chúng, đồng thời với sự 

tận tụy phục vụ đức Phật. Nên trong tâm tư của những 

đồng đạo của ông, ông là một người chí thân, không bao 

giờ lưu lại một nét bất mãn. 

Mặt khác, A Nan Ða vốn rất giỏi tổ chức. Ông luôn luôn 

biết trước, và nắm vững mọi sinh hoạt, của các hàng tứ 



 57 

chúng, có liên hệ đến ông hàng ngày. Ông như một vị 

"giám đốc" kỳ tài, biết phân phối rõ ràng chương trình 

làm việc, đến tất cả mọi người, để cho những sinh hoạt 

Tăng Già luôn luôn được diễn ra tốt đẹp. Rồi nhờ tính 

cầu tiến, cẩn thận và cảnh giác, A Nan Ða hàng ngày rút 

ra nhiều bài học quý giá. Cùng một sơ hở, người khác 

có thể vấp phải nhiều lần, nhưng A Nan Ða không bao 

giờ vấp lại lần thứ hai. 

Tính cảnh giác và trí nhớ đặc biệt, còn giúp cho A Nan 

Ða có thể nhận diện hàng trăm ngàn Phật tử xa gần khác 

nhau, một cách kỳ diệu. Ông chỉ cần thấy mặt một 

người nào đó một lần, là trong bao nhiêu lâu sau, ông 

cũng nhận ra họ được. 

Và cũng nhờ cái tài "nhớ rõ mặt mũi từng người" ấy, mà 

A Nan Ða đã có thể đoán ra (ngày nay chúng ta thường 

gọi là xem tướng) biết được bản chất của từng người 

một, hầu đối xử với họ làm sao cho hợp lẽ, để họ tự 

động học hỏi thấm nhuần Phật giáo, không gây cho họ 

cảm tưởng "Ông là người đã khéo léo dẫn dụ họ quay 

về với đạo Phật". Bất cứ ai lúc quy y đạo Phật, sau khi 

đã nghiên cứu giáo lý Phật Ðà với A Nan Ða, cũng điều 

nghĩ rằng, Chính họ đã tìm ra Chánh Pháp, chứ không 

bị ai ảnh hưởng cả. 

Nói tóm lại, A Nan Ða là một Sa môn có đủ phẩm hạnh, 

để đóng vai trò đại diện cho đức Phật, trước hàng tứ 

chúng, hầu cùng với những vị đại tông đồ khác lãnh đạo 

Giáo hội. Và cái phẩm hạnh nổi bật nhất, cần luôn luôn 

nhắc đến ở đây, là phẩm hạnh của một bậc gìn giữ Pháp 



 58 

Bảo. Nếu Phật pháp là một kho tàng của báu vô giá, thì 

A Nan Ða chính là vị bảo vệ kho tàng ấy chắc chắn nhất 

vậy. 

-ooOoo- 

 

Chương V 

 

A Nan Ða đối với nữ giới. 

 

Ngay từ hồi còn làm hoàng tử, hai anh em Ananda (A 

Nan Ða) và Anuruddha (A Nậu Lâu Đà) đã không bị lôi 

cuốn, bởi những sự hầu hạ của phái nữ. Nhờ bản chất ít 

đam mê trong dục lạc ở đời, và nhờ tinh thần ưa chuộng 

sự thanh tịnh, nên sau khi xuất gia mọi liên hệ giữa họ 

với những người nữ, dường như không còn cần thiết 

nữa. Nhất là Anuruddha, từ ngày xuất gia, sự tiếp xúc 

với nữ giới hoàn toàn cắt đứt. Không những Anuruddha 

tuyệt đối chẳng nhìn đến phái nữ, mà ngay đến cả người 

nam, cũng rất ít khi được ông giao dịch, trò chuyện 

nhiều lời, ngoại trừ đồng đạo bên cạnh, và đức Phật. 

Tuy nhiên, không phải vì vậy, mà về phía Ananda (A 

Nan Đa), vấn đề phái nữ không được đặt ra, như một 

thách đố, nhất là vị đại tôn giả này, vì bổn phận hằng 

ngày phải tiếp xúc với đủ mọi hạng người. Huống chi 

Ananda (A Nan Ða) đã tâm nguyện đem thân mình hiến 

dâng cho mọi người, cho tiền đồ Phật giáo. 



 59 

A Nan Ða ngoài việc hầu cận đức Phật và phục vụ Giáo 

hội, ông còn có nhận bổn phận chăm sóc tất cả hàng 

Phật tử, bất luận là nam hay nữ. Nếu không có A Nan 

Ða, trong Phật giáo có lẽ chỉ có ba hạng đệ tử mà thôi, 

là Tỳ khưu, Sa di và các hàng thiện tín. 

Chính ông là «nguồn gốc» khai sinh ra hệ thống nữ tu 

khi đức Phật còn tại tiền. Theo Anguttara Nikàya 8 

(Tăng Chi Bộ kinh, số 8) và Cùlavagga 10 (Tiều Phẩm 

số 10), thì sự bắt đầu của Giáo hội Tỳ khưu Ni đã diễn 

ra như sau: 

"Khi những nam hoàng thân trong vương tộc Thích Ca 

(Sakya) đã xuất gia, thì các phu nhân, các công chúa, 

các tiểu thơ cũng đều mong muốn sống đời sống phạm 

hạnh, dưới sự hướng dẫn của đức Phật. Do đó, có một 

số đông các mệnh phụ phu nhân, dẫn đầu là Hoàng hậu 

Mahà Pajàpati Gotamì (tức dì ruột, kế mẫu, mà cũng là 

người đã nuôi dưỡng Bồ Tát, hoàng tử Sĩ Đạt Ta, từ khi 

chào đời cho đến khi khôn lớn), đã đưa nhau đến ra mắt 

đức Phật và xin phép xuất gia. Thoạt đầu đức Phật đã từ 

chối, vì biết chắc rằng đời sống khắc khổ, thanh đạm, 

không nhà cửa của các hàng Sa môn, chẳng thể nào 

thích hợp với những bậc khuê các. Nhưng mẫu hậu 

Mahà Pajàpati Gotamì vẫn kiên nhẫn khẩn khoản đức 

Thế Tôn rất nhiều lần... 

Khi A Nan Ða thấy kế mẫu của đức Phật, hai chân sưng 

vù, y phục lem luốc, dính đầy cát bụi, đôi mắt thâm 

quầng và ngập lệ, đứng trước cửa chùa một cách thiểu 

não, bèn hỏi: 



 60 

- Tâu mẫu hậu, vì sao người ra nông nổi ấy? 

- Bạch Sa môn Ananda (A Nan Ða)! Mẫu hậu mong ước 

được sống đời sống xuất gia, nhưng đức Thế Tôn đã 

không chấp thuận. 

- Mẫu hậu đã yêu cầu Phật đến lần thứ mấy? 

- Ðến lần thứ ba rồi mà vẫn không được, nên mẫu hậu 

đang buồn tủi và tuyệt vọng! 

A Nan Ða nghe thế, liền đích thân đi yêu cầu đức Phật. 

Nhưng đến phiên ông, lời yêu cầu đến lần thứ ba, vẫn bị 

đức Phật từ chối. 

Và lòng từ hi đã không cho phép A Nan Ða thụ động, 

đứng nhìn Hoàng hậu đáng thương như thế. Ông bèn an 

ủi Hoàng hậu, rồi hứa sẽ tìm dịp thuận tiện, để yêu cầu 

đức Bổn Sư nữa. 

Ðến đây, thiết tưởng soạn giả cũng nên cắt nghĩa về thái 

độ của đức Phật. Ðức Bổn Sư sỡ dĩ từ chối sự xuất gia 

của mẫu hậu và các hàng phu nhân trong hoàng tộc 

Thích Ca, bởi lẽ giới luật của các bậc Sa môn rất 

nghiêm nhặt, đời sống phạm hạnh rất thanh đạm, cơ 

cực, nếu không muốn nói là gần như khổ hạnh, đối với 

những bậc quý phái thuở bấy giờ.  

Một vị Hoàng hậu bỗng trở thành một Tỳ khưu Ni để 

sống giữa rừng vắng, thực phẩm hàng ngày chỉ là vật bố 

thí của những kẻ hảo tâm. Các mệnh phụ phu nhân ấy, 

vốn đã quen sống trong nhung lụa, luôn luôn được hầu 

hạ nuông chiều, thì làm sao biết tự lập, biết tổ chức và 



 61 

biết hạ mình, nhường nhịn nhau trước những cơ cực 

trong đời sống khất sĩ ?! 

Vả lại, thuở đức Phật còn tại thế, xã hội Ân Ðộ lúc bấy 

giờ được xếp đặt theo quan niệm chính trị, của đạo Bà la 

môn, một tôn giáo xem địa vị của nữ lưu rất thấp trong 

xã hội, nhất là nữ lưu ấy là một khất sĩ. Và người đàn bà 

không có quyền tạo thành một cộng đồng riêng biệt. 

Ngoài ra, chúng ta có thể hiểu rằng, đức Thế Tôn từ 

chối việc xuất gia của mẫu hậu đến ba lần, là để thử 

thách sự quyết tâm của bà, cũng như để cho bà còn thì 

giờ suy nghĩ lại, hầu sau này khi khép mình trong khuôn 

khổ phạm hạnh, bà sẽ không tiếc rẽ đời sống vương giả 

nơi hoàng cung. 

Trở lại vai trò của A Nan Ða trong vấn đề này. Vào một 

dịp, A Nan Ða hỏi Phật: 

- Bạch đức Thế Tôn, một người đàn bà quyết lòng xuất 

gia, lấy ngày tháng phạm hạnh làm kiếp sống, nghiêm 

trị giới luật, và theo gương các bậc Toàn Giác, người 

đàn bà ấy về sau có thể đắc quả Thánh Nhập Lưu, quả 

Thánh Nhất Lai, hoặc quả Thánh Giải Thoát hay không? 

- Náy A Nan Ða! Người đàn bà như thế về sau chắc 

chắn sẽ được quả Thánh Giải Thoát! 

Nhân đó, A Nan Ða liền nhắc lại: 

- Bạch đức Thế Tôn! Nếu một người đàn bà có đủ 

những yếu tố như thế, và người đàn bà ấy lại là Mahà 

Pajàpati Gotami, dì ruột, kế mẫu, cũng là người đã nâng 



 62 

niu đức Thế Tôn từ lúc tấm bé, người đã nuôi dưỡng 

đức Thế Tôn bằng những giọt sữa của chính mình, Khi 

đệ nhất Hoàng hậu Màyà (mẹ ruột của Phật) băng hà. 

Một người đàn bà như thế có xứng đáng được Thế Tôn 

chấp nhận cho xuất gia, lấy đời sống không gia đình làm 

phương tiện, để noi gương và giữ gìn giới luật của đức 

Thế Tôn đã chỉ dạy hay không? 

Ở đây, A Nan Ða hiển nhiên đã nêu lên hai lý do rất 

chính đáng. Lý do thứ nhất, một người đàn bà, nếu có 

chánh kiến, quyết tâm và trì chí, cũng có thể đắc quả 

Giải Thoát trong kiếp này. Lý do thứ hai, Hoàng hậu 

Mahà Pajàpati Gotamì đang hội đủ những đức tính đó, 

và bà lại có công lớn trong việc bảo toàn và dưỡng dục 

hoàng tử hiện thân của đức Phật, thì đối với một hiền 

mẫu như thế, chỉ có một phẩm vị xuất gia trong Chánh 

Pháp, mới có thể đền đáp xứng đáng công ơn ấy. 

Ðức Phật, trước sự "biện hộ" một cách chân chính của 

A Nan Ða, đã cho phép mẫu hậu Mahà Pajàpati Gotami 

xuất gia. Ngài sau đó cũng cho phép A Nan Ða thành 

lập giáo hội ni giới, nhưng với những điều kiện gia nhập 

rất nghiêm nhặt. 

Ðọc đến đây, chúng ta có cảm tưởng Ananda (A Nan 

Ða), nhờ trí thông minh và khéo nói, mà thay đổi được 

"tư tưởng" của Phật. Nhưng trong thực tế, nhất là trong 

chiều sâu, không ai có thể thay đổi được "ý định" của 

một bậc Toàn Giác cả. Bởi ý nghĩ của một vị Phật luôn 

luôn gắn liền với những sự thật rất vi tế. Vấn đề này 

không phải chỉ xảy đến với đức Phật Thích Ca, mà nó 



 63 

còn đã xảy ra cho các vị Phật trong quá khứ nữa. Và hầu 

hết các chư Phật đều đã cho phép thành lập Giáo hội Ni 

giới, sau khi thử thách. 

Câu chuyên kế mẫu của đức Thế Tôn, Hoàng hậu Mahà 

Pajàpati Gotami không được phép xuất gia, khi chưa có 

sự can thiệp của A Nan Ða, không có nghĩa là đức Phật 

không biết đến công ơn dưỡng dục của bà. Nhưng sự 

không chấp thuận một cách vội vã ngay lúc đầu, để 

chứng minh rằng đức Phật là một bậc Toàn Giác, và 

Ngài vốn biết trước mọi việc, nhất là biết trước một yếu 

tố «gây suy đồi» về lâu về dài cho Phật giáo, trong 

tương lai. 

Bởi thế, sau đó đức Phật đã chuẩn định tám điều kiện, 

mà chỉ có những người đàn bà nào đầy đủ đức hạnh và 

thành tâm nhất, mới được chấp thuận gia nhập Ni giới. 

Tám điều kiện này còn được xem như những giải pháp 

ngăn ngừa sự luyến ái, giữa hai phái nam và nữ, một 

cách dứt khoát, và cần được thi hành tuyệt đối nghiêm 

chỉnh. 

Ðã thế, đức Phật còn ấn định rằng: "Hệ thống Ni giới 

trong giáo pháp của Như Lai sẽ kéo dài một cách đúng 

đắn, chỉ trong vòng năm trăm năm sau thôi". 

Lời của dịch giả: 

Vấn đề tuổi thọ «năm trăm năm» của Ni giới, chỉ tìm 

thấy trong Tạng Luật (Vinaya Pitaka) chứ không tìm 

thấy trong Tạng Kinh (Suttanta Pitaka) hay trong Tạng 

Luận (Abhidhamma Pitaka). Nhất là không có chỗ nào 



 64 

trong kinh điển Pali (Phạn ngữ) ghi rõ tuổi thọ ấy kéo 

dài đến một ngàn năm, như một số học giả nói. Hầu hết 

các nhà phê bình và khảo cứu Phật giáo từ xưa đến nay 

thường nhắc đến những hiện tượng suy đồi của Giáo hội 

Ni giới, trong vòng năm trăm năm, hơn là xác chứng lời 

Phật nói về vấn đề thòi gian. Nếu có sự khác nhau về 

tuổi thọ của hệ thống Ni giới, thì đó có lẽ là ý kiến của 

những Tổ Sư các dòng tu Phật giáo sau này. 

Về sau, khi đức Phật ban bố những nghiêm luật, và nội 

qui cho đời sống Ni giới, A Nan Ða đã hỏi đức Phật về 

phẩm cách của một Sa môn xứng đáng được hướng dẫn 

các hàng Tỳ khưu Ni, đức Thế Tôn đã trả lời rằng: 

- Sa môn nào biết thực hành đúng tám quy luật mà Như 

Lai đã chế định, là Sa môn sẽ thay mặt Như Lai thuyết 

pháp đến các hàng Tỳ khưu Ni. 

Tức là đức Phật không hạn chế vị Bổn Sư của các Tỳ 

khưu Ni nhất định phải là Thánh A La Hán, nhưng Ngài 

đã nhấn mạnh ở tám phẩm cách. Tuy tám phẩm cách ấy 

tượng trương với một bậc Thánh, nhưng nếu một phàm 

Tăng hội đủ những đức hạnh đặc biệt như thế , -như A 

Nan Ða chẳng hạn, cũng có thể hướng dẫn các hàng Tỳ 

khưu Ni được. 

Tám phẩm cách ấy là: 

1. Làm thầy dạy đạo cho các hàng Tỳ khưu Ni, thì phải 

có giới luật trong sạch, và đầy đủ.  

2. Phải am hiểu Pháp Bảo. 



 65 

3. Phải thuộc lòng giới luật Tỳ khưu Ni. 

4. Phải có khả năng nói pháp vừa thanh nhã (không tục 

tĩu) vừa rõ ràng, dễ hiểu. Không được lầm lỗi trong sự 

phát âm. Để tránh tình trạng cùng một chữ mà phát âm 

sai, có thể hiểu ra nghĩa khác. 

5. Phải biết dạy pháp đến các hàng Tỳ khưu Ni từ thấp 

tới cao, làm cho họ từ chưa hiểu đến hiểu rõ. 

6. Phải được các hàng Tỳ khưu Ni đón mừng (tức không 

làm cho họ sợ) và kính trọng. Nhất là Sa môn ấy khi có 

một đệ tử Tỳ khưu Ni phạm lỗi và bị ông rầy, sau đó 

không nên làm cho người phạm lỗi tiếp tục sợ hãi. 

7. Phải là một Sa môn từ nhỏ tới lớn chưa bao giờ phạm 

tội tà dâm. 

8. Phải là một Sa môn đã thọ Cụ Túc giới, tức giới luật 

bậc trên (Upasampadà) của Tỳ khưu tăng, và phải có  

tối thiểu hai mươi hạ (=20 năm). 

(Theo Anguttana Nikàya số VIII.52 = Tăng Chi Bộ 

kinh, số VIII.52). 

Và kể từ ngày ấy, Tôn giả Ananda (A Nan Ða) là một 

trong những người đầu tiên có công sáng lập, tổ chức hệ 

thống Ni giới, nên ông tìm mọi cách để thúc đẩy hệ 

thống này, tiến mạnh trên đường Thánh đạo. 

Ðây cũng là lý do khiến cho Ananda (A Nan Ða) đã gặp 

phải một số phiền phức. 



 66 

Có hai trường hợp các Tỳ khưu Ni bướng bỉnh chống lại 

đại Trưởng lão Maha Kassapa (Đại Ca Diếp) để đòi 

nghe pháp của A Nan Ða (Theo Saŋyutta Nikàya 16, 10, 

11 = Tạp Bộ kinh, các số 16, 10, 11).  

Một trong hai trường hợp đó, đã được đề cập qua trong 

đoạn trước. Theo sử chép thì kết quả của biến cố ấy là 

có hai Tỳ khưu Ni khó dạy hoàn tục. Và họ nêu lý do 

hoàn tục rằng: Họ đã không chịu nổi cảnh của một ông 

thầy (ám chỉ A Nan Ða) không biết chú ý đến họ như 

những con người, mà chỉ chú trọng đến họ như hai tâm 

hồn cần được cứu rỗi. 

Nghiêm trọng hơn nữa là trường hợp của Tỳ khưu Ni 

tên là Kosambi, một cái tên mà A Nan Ða chưa từng 

quen thuộc. Tỳ khưu Ni này một hôm bỗng nhắn lời đến 

A Nan Ða rằng: Cô ta đang bệnh nặng, cần sự viếng 

thăm của ông. Sự thật cô đã thầm yêu trộm nhớ A Nan 

Ða, và chỉ muốn tạo dịp quyến rũ vị Sa môn này. A Nan 

Ða khi biết rõ chuyện ấy, thay vì né tránh, ông đã giải 

quyết vấn đề một cách can đãm, cao thượng. 

A Nan Ða đến thẳng tư thất của Tỳ khưu Ni si tình kia, 

rồi giảng giải cho cô ta nghe rằng: Xác thân này của ông 

vốn là sự hội hợp của những chất đáng nhờm gớm. Nhất 

thời, nó chỉ là giao điểm của ba nguồn đau khổ là tham 

sống, thèm khát hưởng thụ và ngã chấp. Rồi ông phân 

tích hậu quả trầm luân của ba nguồn đau khổ ấy, để thức 

tỉnh người đàn bà tăm tối kia. 

Ông nói: Thứ nhất hễ tham sống thì cái chết sẽ làm cho 

ta đau khổ, mà cái chết không thể tránh được. Cái chết 



 67 

được biểu hiện bằng cái già và cái bệnh, mà cái già và 

cái bệnh cũng không thể tránh được. Khi người ta cảm 

thấy mình mỗi ngày một già, thì người ta tự biết mình 

càng lúc càng tiến đến chỗ chết.  

Thứ hai: Hễ thèm khát hưởng thụ thì bất toại nguyện sẽ 

làm cho ta đau khổ, mà điều bất toại nguyện không thể 

tránh được, vì con người chỉ ngăn ngừa nổi ác nghiệp 

sắp tới (nhờ tinh tấn tu hành), chứ không ngăn được ác 

quả đã tạo. Khi người ta đối diện với một nghiệp quả đã 

tạo (dù lành hay dữ), sự thèm khát luôn luôn làm cho 

người ta đau khổ. Nếu quả lành thì thèm khát mong 

được có nhiều hơn, còn nếu quả ác thì thèm khát mong 

được tránh khỏi.  

Thứ ba hễ ngã chấp thì vô thường sẽ làm cho ta đau 

khổ, mà vô thường là một định luật không ai có thể 

tránh được. Mặt trời buổi sáng mọc ở hướng Ðông, rồi 

buổi chiều lặn ở hướng Tây. Ngày qua tháng lại là 

tượng trưng chính xác nhất của định luật vô thường. Vô 

thường là yếu tố căn bản để làm cho cái "ngã tạm thời" 

không bao giờ thực sự tồn tại, đừng nói chi đến việc 

hiện hữu lâu dài hay trường cửu.  

Một bậc xuất gia chân chính, là người biết biến đổi ba 

ác pháp tham sống, thèm khát hưởng thụ, và ngã chấp 

ấy ra thành ba thiện pháp, là vô tư trước hai trạng thái 

sống và chết, không mắc dính trước mọi cám dỗ của dục 

lạc ở đời, và niệm tưởng đến luật vô thường, mọi vật 

không ngừng biến đổi! Bậc xuất gia ấy sẽ thay thế sự 

tham sống bằng sự ham thích tịch tịnh, thay thế sự thèm 



 68 

khát hưởng thụ bằng sự ham thích phúc đức để tạo thiện 

nghiệp, và thay thế sự ngã chấp bằng tính vô ngã đại 

đồng, hỷ xả. 

Nói cách khác là bậc xuất gia ấy biết đem sự sống của 

mình, hòa với sự sống chung của muôn loài vạn vật, biết 

đem tính phát triển thiện hạnh của mình, đóng góp vào 

sự tiến hóa chung của tất cả chúng sinh, và biết đem cái 

bản vị tạm thời trong một kiếp người của mình, làm 

ngọn đèn soi thấy lý Vô ngã, trong cái vòng sinh sinh 

diệt diệt trùng trùng nầy. 

Nghĩa là một bậc xuất gia như thế, hằng sống trong 

Chánh Pháp. Và sự biết mình chính là một sức mạnh hộ 

trì cho trí tuệ sáng suốt, để dẹp bỏ mọi tà tư duy, nhất là 

tình dục, hầu đưa giác linh của họ nhập vào phẩm hạnh 

Thánh nhân, một phẩm cách nhằm đạt đến giải thoát 

mọi đau khổ trong kiếp này, và thoát khỏi cảnh tử sanh 

trong những kiếp sau. 

A Nan Ða cũng nhấn mạnh rằng, tình dục là nguyên 

nhân chính cắt đứt con đường giải thoát. Một bậc xuất 

gia mà để cho tình dục lộng hành trong tâm mình, ví 

chẳng khác nào như người đi thuyền, khi thấy thuyền bị 

lủng (chảy nước) mà không chịu kịp thời ngăn chận. 

Người đi thuyền đó trước sau gì cũng bị nhận chìm dưới 

đáy nước. 

Sau khi nghe những lời giảng dạy chân chính như thế, 

Tỳ khưu si tình Kosambi liền thức tỉnh. Cô lập tức rời 

khỏi giường (nơi mà trước đó chẳng bao lâu cô đã dùng 

làm chỗ khêu gợi), để đe đầu phủ phục trước mặt 



 69 

Ananda (A Nan Ða), thành tâm nhận lỗi, rồi sám hối, 

yêu cầu tha thứ. 

A Nan Ða liền hoan hỷ trước lời sám hối của Tỳ khưu 

Ni, và khuyến khích cô rằng: "Trong cộng đồng những 

người sống theo Bát Chánh Ðạo, kẻ nào biết nhận lỗi và 

sám hối ăn năn là người sẽ tiến bộ, và sẽ đạt đến mục 

tiêu giải thoát". (Theo Anguttara Nikaya 4, 159: Tăng 

Chi Bộ kinh số 4, 159). 

Câu chuyện này hiển nhiên đã chứng minh một cách 

hùng hồn khả năng cảm hóa (bằng thuyết pháp đúng lúc 

và hợp hoàn cảnh) của A Nan Ða, đối với những kẻ tăm 

tối, hầu đưa họ ra khỏi vô minh và dục vọng. 

Một câu chuyện khác nói về vương phi của vua Ba Tư 

Nặc (Pesenadi). Những phu nhân này nghĩ rằng: "Khó 

mà thấy được đức Phật ra đời. Khó mà sinh được làm 

người. Khó mà có được một tinh thần minh mẫn trong 

một thân thể khỏe mạnh. Ây thế mà chúng ta đã hội đủ 

ba điều kiện này, chúng ta vẫn không tự do vào chùa 

nghe pháp được". 

Các vương phi than phiền như thế, vì theo phong tục 

thuở bấy giờ. Tất cả các chánh cung, thứ hậu và thị nữ 

của một nhà vua, phải suốt đời ở trong cung cấm, như 

chim lồng cá chậu. Họ chỉ được nhìn đức Phật hay chư 

Tăng thuyết pháp, khi họ tùy tùng theo đức vua, chứ họ 

không được đi chùa lễ bái bất cứ lúc nào họ muốn, như 

những hàng nam giới. 



 70 

Mặc dù sống trong nhung lụa, nhưng những sự cao sang 

không mang lại hạnh phúc tinh thần cho họ. Họ bèn kéo 

nhau đến yết kiến đức vua, và yêu cầu nhà vua thỉnh 

Phật hay một Sa môn nào đầy đủ phẩm hạnh, vào cung 

thuyết pháp. Vua Ba Tư Nặc dĩ nhiên nhận lời, rồi đến 

yết kiến đức Phật, trình bày những mong ước của các 

nàng Hoàng hậu. 

Ðức Phật nghe xong, thoạt tiên ngài đề nghị một đệ tử 

tại gia, là bậc đã đắc quả A Na Hàm, đi làm công tác đó. 

Nhưng Thánh nhân cư sĩ ấy đã từ chối, vì cho rằng: 

"Hãy để cho một bậc xuất gia thuyết pháp, thì dể 

khuyến thiện người đời hơn, nhất là người đời ấy lại là 

những bậc phu nhân quyền thế". 

Sau đó vua Ba Tư Nặc bèn thuật lại với các phu nhân về 

lý do từ chối của vị Thánh nhân cư sĩ nọ, rồi yêu cầu họ 

hãy hội ý cùng nhau, để đề nghị Sa môn nào là bậc xứng 

đáng nhất vào cung thuyết pháp. 

Tức thời các phu nhân liền suy nghĩ rằng "Chỉ có Sa 

môn Ananda (A Nan Ða) là người giữ gìn kho tàng 

Pháp Bảo!". Rồi họ đồng thanh yêu cầu nhà vua mời A 

Nan Ða vào cung thuyết pháp. 

Ðức Thế Tôn dĩ nhiên đã chấp thuận lời yêu cầu của nhà 

vua. Và kể từ đó A Nan Ða là người thường xuyên vào 

cung thuyết pháp, hướng dẫn đạo lý cho chư vị phu 

nhân, của đức vua Ba Tư Nặc. 

Một hôm, trong cung vua bỗng xảy ra vụ “bị kẻ trộm 

lấy mất một vương miện bằng ngọc quý giá”. Ngự lâm 



 71 

quân lục xét khắp nơi, mà vẫn không tìm ra. Tất cả thứ 

phi, cung tần, mỹ nữ trong cung cấm đều hồi hộp lo sợ, 

lo ngại mình sẽ bị nghi oan. 

Khi A Nan Ða vào cung thuyết pháp như thường lệ, thì 

thấy toàn thể "tín nữ hoàng gia" vẻ mặt phiền muộn, 

không vui tươi nghe pháp như trước nữa, ông bèn hỏi 

nguyên nhân thì biết được tự sự. 

Bằng một tâm từ bi, Ananda (A Nan Ða) vội đến yết 

kiến đức vua, và hiến cho nhà vua một phương pháp, để 

vương gia thu hồi chiếc vương miện bằng ngọc quý ấy, 

mà không vì phẫn nộ gây ra ác nghiệp (ý nói hành hình 

kẻ trộm). Ðồng thời để tạo lại bầu không khí êm ấm 

trong hoàng cung, hầu các phu nhân, vương phi có thể 

yên tâm nghe pháp. 

A Nan Ða đề nghị với vua Ba Tư Nặc như thế này: 

Quốc vương phải ra lệnh cho quân lính không được lục 

xét bất kỳ ai nữa. Ðoạn hoàng gia tuyển chọn thợ khéo, 

dựng lên một cái lều lớn, chỉ có một cửa vào và một cửa 

ra, tại trung tâm vườn thượng uyển.  

Trong lều, có một chiếc bình sứ đựng đầy nước vôi màu 

trắng, miệng rộng 2 tấc, và cổ cao ngang tới ngực. 

Người có cánh tay dù dài gấp đôi, cũng không đụng 

được tới đáy. Bất cứ ai làm việc trong hoàng cung, đều 

phải theo thứ tự vào lều, rửa tay một lần trong chiếc 

bình nước vôi ấy, để chứng minh sự "ngay thẳng" của 

mình. Và cấm hai người vào cùng một lúc.   



 72 

Ðây chính là cơ hội, để cho kẻ tham lam biết ăn năn, có 

thể giấu chiếc vương miện trong mình, rồi đem bỏ vào 

trong đáy cái bình nước ấy, mà không sợ bị bắt quả 

tang, đưa đến tội xử trảm.  

Kết quả, chiếc vương miện bằng ngọc của nhà vua, đã 

được tìm thấy ở đáy bình đựng nước "trí tuệ" này! Và 

nhà vua cũng là người rộng lượng, không tìm thủ phạm 

nữa. Khung cảnh tươi vui của mọi người liền trở lại 

trong cung cấm.  

Tất nhiên kẻ trộm không ai khác hơn là một trong 

những vương phi, đã ăn năn, đem trả lại vật quý, và 

được tránh khỏi tội chết! Còn chiếc bình cao cổ để 

chứng minh rằng không ai có thể đụng tay tới đáy, để có 

thể “đoán” rằng người vào lều trước mình, hay sau mình 

là kẻ gian cả.  

Diệu kế này càng khiến cho tên tuổi của A Nan Ða, vốn 

đã được nhiều người biết đến, trở nên vang danh hơn 

nữa. Riêng trong hàng ngũ Phật giáo, thì A Nan Ða đã 

được tất cả huynh đệ khen ngợi, như một người biết tái 

lập sự an vui bằng một phương pháp sáng suốt, cứu rỗi 

được những ác nghiệp đặc biệt! (Theo Jàtaka n.92). 

Và để tạm kết thúc chương nói về "Sự liên hệ của A Nan 

Ða đối với nữ giới", soạn giả xin thuật lại mẫu đối thoại 

sau đây giữa Ananda (A Nan Ða) với đức Phật, không 

bao lâu trước khi Phật nhập diệt: 



 73 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Sau khi đức Thế Tôn nhập diệt, 

chúng đệ tử phải đối xử với phái nữ, nhất là đối xử với 

Ni giới, như thế nào? 

Phật dạy: 

- Các ông đừng nhìn lên thân thể họ. 

A Nan Ða lại hỏi: 

- Nhưng nếu một người nữ đến quá gần một Sa môn thì 

phải làm sao? 

Phật lại dạy: 

- Các ông đừng tự mình mở lời trước. 

A Nan Ða lại hỏi tiếp: 

- Trường hợp một người nữ đến thật gần một Sa môn rồi 

bắt đầu gợi chuyện? 

Phật nêu phương pháp: 

- Khi nghe một người đàn bà nói chuyện, các ông phải 

tuyệt đối cảnh giác, nhớ lại ý niệm ghê sợ và hổ thẹn tội 

lỗi, đồng thời sử dụng thiền định, nhất là phẩm cách biết 

mình (Theo Digha Nikàya 16: Trường Bộ kinh số 16). 

Những câu hỏi trên đây đã được chính A Nan Ða nêu 

lên, khi ông biết chắc rằng Ðức Phật sắp bước vào Niết 

bàn. Và sau đó ông còn nhắc lại những lời sau cùng ấy, 

với chư huynh đệ trong khi chuẩn bị làm lễ hỏa táng. 



 74 

Trên thực tế, mối liên hệ giữa các hàng Sa môn với 

những Tỳ khưu Ni, cũng như mối liên hệ giữa các hàng 

Tỳ khưu Tăng với những tín nữ, đối với Ananda (A Nan 

Ða) trong suốt hai mươi lăm năm trường, dưới sự hướng 

dẫn của đức Phật, đã không là vấn đề đặc biệt cho lắm! 

Ðiều đáng nhấn mạnh ở đây là A Nan Ða đã cố ý nêu 

lên những câu hỏi như thế, khi đức Phật chưa nhập diệt, 

là để được nghe chính đức Phật, truyền dạy những giáo 

huấn thực tế sau cùng. 

Vả lại, A Nan Ða tuy là một Sa môn luôn luôn sống 

trong sự biết mình, nhưng những sự khêu gợi của phái 

nữ, A Nan Ða vốn đã nhiều lấn đối diện. Và sự cảnh cáo 

của đức Phật, trước khi cho phép thành lập hệ thống Ni 

giới, A Nan Ða cũng chưa quên (nhất là lời tiên đoán 

của Phật, về tuổi thọ của cộng đồng nữ tu trong Phật 

giáo, chỉ có thể trong sạch khoảng năm trăm năm sau 

mà thôi).  

Thành thử, đã từ lâu A Nan Ða thầm lo ngại cho tương 

lai của Phật giáo. Rồi vì lo ngại như thế, nên ông mới 

đặt ra những câu hỏi nêu trên đến đức Phật, hầu xem nó, 

không những như những giáo huấn sau cùng, mà còn tái 

xác nhận thánh ý của đức Phật, về sự hiện hữu của phái 

nữ trong cộng đồng Tăng lữ, để lưu lại một lề luật chánh 

truyền về sau, cho những người kế nghiệp trông coi hệ 

thống nữ tu, cho đến hết năm trăm năm đã định. 

 

-ooOoo- 



 75 

 

 

Chương VI 

 

Ananda đối với các hàng huynh đệ. 
 

Trong cộng đồng Tăng lữ, chỉ có Xá Lợi Phất 

(Sàrìputta), là người bạn thân nhất của A Nan Ða. Còn 

Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà) tuy là anh em của ông, 

nhưng mối liên hệ giữa hai người đã tỏ ra không khắn 

khít cho lắm.  

Lý do chỉ vì Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà) thích sự cô 

độc yên tĩnh, còn A Nan Ða thường xuyên tiếp xúc với 

mọi người. Mặt khác, Xá Lợi Phất (Sàrìputta) là một đại 

đệ tử, có cách thuyết pháp giống đức Phật nhất, nên khi 

đàm đạo với Xá Lợi Phất, A Nan Ða có cảm tưởng như 

mình đang nói chuyện với đức Bổn Sư.  

Trong kinh còn ghi rõ rằng: Chỉ có Xá Lợi Phất và A 

Nan Ða, là hai người đã được Phật ban cho hai "chức 

vụ": Xá Lợi Phất, vị đại "Như Lai Sứ giả", và A Nan 

Ða, vị đại "Như Lai Thinh Văn". (Tức là một người 

xứng đáng để diễn tả "Ý Phật", Như Lai Sứ Giả. Và 

người kia xứng đáng để nhắc lại đúng như lời Phật dạy, 

Như Lai Thinh Văn). 

Một đoạn khác trong Tam Tạng kinh điển cũng nêu rõ : 

Xá Lợi Phất (Sàrìputta) là một «biện thuyết gia» rất 



 76 

hùng hồn, nhất là khi ông thốt lời như một con sư tử 

gầm (Kinh Sư Tử Hống: Sihasutta). 

Còn A Nan Ða (Ananda) là một "tàng kinh các", tức là 

"chỗ chứa đựng Phật ngôn" vững chắc nhất và nguyên 

vẹn nhất. (Ý nói A Nan Ða nghe Phật dạy sao thì có khả 

năng thuật lại y hệt, không thêm, không bớt, dù cho chỉ 

một chữ hay một vần). 

Về điểm này, chúng ta có thể đem A Nan Ða so sánh 

với Mục Kiền Liên (Moggallàna). Vị đại đệ tử nổi tiếng 

thần thông của đức Phật này (Mục Kiền Liên) cũng có 

một cách thuyết pháp rất giản dị, thực thà, bình dân và 

dễ hiểu. Mục Kiền Liên là vị đại tông đồ thứ hai (sau A 

Nan Ða) nổi tiếng về đức tánh lập lại Phật ngôn một 

cách nguyên văn không thêm bớt. 

Mặt khác, A Nan Ða và Xá Lợi Phất thường được đức 

Phật giao cho thi hành một số công tác chung. Chẳng 

hạn như khi ông bá hộ Cấp Cô Ðộc (Anàthapindika) đau 

nặng, họ đã cùng nhau đến thăm nhiều lần (Theo 

Majjhima Nikàya, Trung Bộ Kinh số 153, và Saŋyutta 

NiKàya, Tạp Bộ Kinh số 55-56). Hoặc cả hai đã hợp lực 

trong việc giải quyết những mối bất hòa trong các hàng 

Tăng lữ ở Kosambi (Theo Anguttara Nikàya, Tăng Chi 

Bộ Kinh số 221).  

Còn về mặt luận đạo, thì A Nan Ða và Xá Lợi Phất đã 

trao đổi khắn khít với nhau, không biết bao nhiêu lần. 

Bởi vậy, khi A Nan Ða hay tin Xá lợi Phất viên tịch, 

ông đã lập tức rụng rời, tỏ lời thương tiếc như sau: 



 77 

"Bỗng dưng khung cảnh đổi buồn, 

Huynh đi "tâm" đệ không còn tinh thông. 

Mất huynh dòng lệ sầu tuôn, 

Mất huynh như ánh đèn linh tắt rồi". 

(Nguyễn Ðiều thoát dịch theo bài kệ số 1034 trong 

Theragàthà: Tôn Túc Kệ). 

Thật vậy, khi Xá Lợi Phất viên tịch, thì A Nan Ða chưa 

đắc Thánh quả A La Hán, thành thử nỗi buồn thương 

tiếc trong lòng ông, u trầm như một cơn bão lớn, thổi tắt 

mọi ánh sáng trí tuệ trong tâm tư vị Tôn giả khả kính 

này. Ðó cũng là một bài học, để A Nan Ða về sau hiểu 

được nỗi khổ não gây ra do tử biệt, thương ly (Hai trong 

tám pháp thế gian). 

Ðức Phật thấy A Nan Ða vô cùng khổ não, bèn cứu độ 

ông, bằng cách vấn đạo như sau: 

- Này A Nan Ða! Xá Lợi Phất viên tịch, có mang theo 

của ông một phần giới hạnh, một phần thanh tịnh, một 

phần trí tuệ, một phần thánh thiện hay một phần giải 

thoát nào hay không? 

- Bạch đức Thế Tôn! Không! 

Rồi A Nan Ða tiếp: 

- Nhưng đạo huynh Xá Lợi Phất là một bậc đàn anh 

hằng che chở, dẫn dắt những đàn em mới chập chững 

bước vào Thánh đạo. 



 78 

Ðức Phật sau đó liền ban bố những lời an ủi khác, 

hướng dẫn Ananda (A Nan Ða) đến một phẩm cách cao 

hơn. Ngài hỏi: 

- Này A Nan Ða, ông nhớ chăng một chân lý, mà Như 

Lai đã dạy rằng: Không có cái gì sinh ra rồi sẽ còn mãi 

mãi. Tuy sự viên tịch của Xá Lợi Phất, đối với hàng ngũ 

Phật giáo, có thể xem như một cành cây lớn, đã lìa khỏi 

thân cây. Không có mặt của Xá Lợi Phất, cộng đồng 

Tăng chúng dù bị thiệt thòi rất nhiều, nhưng không phải 

vì vậy, mà chư đệ mắc dính vào sự hướng dẫn, che chở 

của người khác, dù cho người ấy là Như Lai, chứ đừng 

nói là Xá Lợi Phất! Vậy A Nan Ða hãy tự mình khêu 

sáng ngọn đuốc trí huệ cho chính mình, không nên tùy 

thuộc vào một tha lực (Theo Saŋyutta Nikàya 7, 13: Tạp 

Bộ kinh 7, 13).  

Nghe Phật dạy như vậy, A Nan Ða mới khoan tâm, rồi 

tinh tấn thi hành phận sự. 

Ngoài Xá Lợi Phất ra, A Nan Ða cũng thường luận đạo, 

gần gũi, và sinh hoạt chung với một số rất nhiều Tăng 

chúng khác. Soạn giả chỉ xin phép nhắc lại một hai 

trường hợp tượng trưng: 

Chẳng hạn như một hôm, Tỳ khưu Vangisa cùng đi khất 

thực với A Nan Ða. Trên đường đi, Vangisa bỗng cảm 

thấy chán nản cảnh độc thân, một tâm bệnh nguy hiểm 

vào bậc nhất của các hàng tu sĩ. Tâm tư ông tự nhiên nổi 

đầy buồn phiền, rồi đòi hỏi nhục dục. Tức khắc ông 

nhận thấy đời sống của một tu sĩ thật là vô nghĩa, còn 



 79 

hoàn tục lấy vợ và tạo một mái ấm gia đình, thì hấp dẫn 

và hạnh phúc hơn nhiều. 

Tỳ khưu Vangisa vốn là một người làm thơ có tài. ông 

chợt dùng lời thơ (trong kinh điển Phật giáo gọi là Kệ 

ngôn), ngụ  ý yêu cầu A Nan Ða giúp ông thực hiện ý 

muốn ra đời. 

A Nan Ða hiểu được những gì đang nung nấu trong tâm 

tư của người bạn đồng hành, bèn khuyên nhủ ông bằng 

những lời thanh thoát như sau đây: 

"Ðời chỉ đẹp khi tình yêu nung nấu, 

Kẻ mê đời không biết sẽ sầu đau. 

Yêu trong đời là tình yêu sân khấu! 

Màn buông xong, son phấn có gì đâu? 

Này sư đệ đừng để lòng phóng túng, 

Hãy gom tâm niệm tưởng biết mình thôi! 

Khi mê sắc tưởng tu là vô dụng, 

Tịnh tâm rồi hạnh phúc thấy mọi nơi!". 

(Nguyễn Ðiều thoát dịch theo hai Tôn Túc Kệ số 1224 – 

1225, Theragàthà 1224-1225). 

Trong bài kệ ngôn trên đây, A Nan Ða đã chỉ cho 

Vangisa thấy rằng: "Vì ông đang bị ái dục nung nấu 

trong tâm tư, nên Vangisa không thể nào nhận ra chân 

lý đau khổ (Khổ đế), nhất là đau khổ trong tình trạng bị 

sắc đẹp của phái nữ quyến rũ. Khi sự thèm khát tình yêu 

chiếm trọn tâm tư rồi, thì con người dễ trở thành nhụt 

chí và thất vọng. Trường hợp nếu nạn nhân là một đạo 

sĩ, thì nó làm cho họ chán ghét đời sống phạm hạnh. Vì 



 80 

vậy A Nan Ða khuyên Vangisa phải bình tĩnh, nhớ lại 

mọi hình dung trên đời, như vẻ đẹp trên sân khấu, tuy bề 

ngoài có vẻ hấp dẫn, đáng ôm ấp, nhưng thực tế bề 

trong rất xấu xa, đáng nhờm gớm, để ông hiểu rằng "xác 

thân này, dù đẹp hay xấu, bệnh hoạn hay khỏe mạnh, 

tàn tật hay nguyên vẹn, vốn là nguồn gốc của những 

đau khổ trên đời". Sa môn nào quán xét, thấy rõ được 

như thế, sẽ hoan hỷ tiếp tục đời sống phạm hạnh. 

Một trường hợp khác, sau khi Phật nhập Niết bàn: Tỳ 

khưu Channa có lần bị pháp hoài nghi (Vicikiccà) quấy 

nhiễu. Tuy ông biết rằng xác thân ngũ uẩn này vô 

thường, nhưng ông vẫn cứ thương mến, và lo sợ rằng: 

"Mình tin vào Niết bàn là rơi vào đoạn kiến!" hay "Phải 

chăng Niết bàn là trạng thái tuyệt diệu?" hoặc: "Vô ngã 

tương đương với một con số không?". 

Ông lý luận : Đời sống của mọi sinh vật trên thế gian 

này chỉ có ý nghĩa, khi chính trong sự sống ấy có một 

cái gì thiêng liêng bất diệt. Nếu ta tu hành để trở thành 

một trạng thái "biến mất", thì sự tu hành ấy dựa trên cơ 

sở đoạn kiến. 

Suy nghĩ như vậy, nên Channa vội tìm đến A Nan Ða để 

nhờ giải tỏa những thắc mắc trong tâm. 

A Nan Ða liền nhắc cho Channa nhớ rằng Chính đức 

Thế Tôn đã từng dạy: Khi một sự thắc mắc như thế nổi 

lên trong tâm tư một hành giả, là khi trình độ tu tập của 

người ấy đang tiến tới bậc cao, chuẩn bị đột phá bức 

tường cuối cùng của cái vòng sinh tử luân hồi. Bức 



 81 

tường ấy là sự chấp hữu (cho là có, là trường tồn) và 

chấp vô (cho là không, là diệt mất)... 

Rồi A Nan Ða thuyết lại trọn bài pháp nói về Hữu và Vô 

của đức Phật đã chỉ giáo, cho Channa nghe. Khi chỉ 

nghe lại đoạn mở đầu, Channa chợt cảm thấy giải tỏa 

trong lòng. ông chăm chú nghe trọn bài pháp một cách 

càng lúc càng hoan hỷ. Ðoạn ông tán dương những lời 

Phật dạy do A Nan Ða nhắc lại, như sau: 

- Thật là tuyệt diệu được nghe chánh pháp! Thật là may 

mắn cho tiểu đệ có một sư huynh thông thái như bậc 

thầy. Nếu sự hoài nghi trước đây đã làm cho tâm đệ bị 

mê mờ, bị cùng quẩn, suýt trở thành bất trị, thì bây giờ 

nghe lại chân lý, tâm hồn đệ đang được soi sáng, đắc rõ 

chính đạo. (Theo Saŋyutta Nikàya 12-15-22-90: Tạp Bộ 

kinh, các đoạn 12-15-22-90). 

 

-ooOoo- 

 

Chương VII 

Những mẫu pháp đàm  

của A Nan Ða với Ðức Phật 

Sự đàm thoại về Pháp Bảo giữa A Nan Ða và đức Phật, 

tìm thấy trong kinh điển Pali rất nhiều, có thể nói là đa 

dạng. Có lúc Phật trả lời một câu vấn đạo của A Nan Ða 

bằng cách làm thinh. Vì trong Phật giáo, "đàm luận" là 



 82 

đưa đến sự cảm thông, tức hiểu đúng, cái ý hay những 

điều, mà các bậc hiền triết muốn nói, chứ không cứ gì 

phải phát ra bằng lời. Nếu chúng ta cho rằng: Hiểu đúng 

những lời đức Bổn Sư đã dạy là "đàm luận" một cách 

mật thiết nhất với đức Phật, thì trọn hai mươi lăm năm 

trường gần Phật, A Nan Ða đã không ngừng "đàm luận" 

với một bậc Giác Ngộ. 

Mặt khác, A Nan Ða cũng đã được đức Phật ban cho 

một đặc ân, là bất cứ pháp nào ông cũng được nghe trực 

tiếp, từ kim khẩu của đức Bổn Sư, chứ không phải qua 

trung gian một người khác. Trường hợp khi đức Phật 

nói pháp mà A Nan Ða vắng mặt, thì sau đó đức Thế 

Tôn lập lại trong tịnh thất, cho một mình ông nghe. 

Ðây chính là lý do chúng ta thấy rất nhiều chỗ trong 

Tam Tạng kinh điển, các bài pháp của đức Phật, đã 

được bắt đầu bằng câu "Ta là A Nan Ða có nghe như 

vầy, một thuở nọ...". 

Khi hiểu một cách thật thà, thì «câu bắt đầu» nói trên 

ám chỉ rằng: Ðây là một bài pháp của chính đức Phật đã 

thuyết, và A Nan Ða chỉ là người thuật lại. Nhưng nếu 

hiểu một cách tế nhị và không chấp cứng vào văn tự, thì 

câu "Ta là A Nan Ða có nghe như vậy..!" cũng có nghĩa 

là A Nan Ða đã dùng những lời lẽ của mình diễn tả 

đúng cái ý đạo của đức Phật đã dạy. 

Trong khuôn khổ tập sách nhỏ bé này, chúng ta không 

thể kê khai hết những "Phật pháp" do A Nan Ða thuật 

lại. Chúng ta càng không thể nhắc hết những mẫu bàn 

luận có tính cách đại chúng. 



 83 

Khi đọc Tam Tạng cẩn thận, chúng ta sẽ nhận thấy rằng: 

Mỗi khi đức Phật đàm luận về một đề tài nào với A Nan 

Ða, Ngài thường nhân có sự hiện diện đông đảo của chư 

đệ tử, mà bắt đầu câu chuyện bằng một câu hỏi, hoặc 

nêu lên một thời sự nóng bỏng, vừa diễn ra trong đời 

sống Tăng lữ hằng ngày, hay trong xã hội thực tại. 

Phương pháp mở đầu dạy đạo như vậy, đức Phật hiển 

nhiên đã không phải chỉ nhắm vào A Nan Ða, nâng cao 

trình độ kiến thức của ông, mà Ngài còn cố ý mang lại 

lợi ích cho các hàng Tăng chúng khác nữa. Tuy nhân vật 

đối thoại với đức Phật là A Nan Ða, nhưng thành phần 

hấp thụ yếu pháp lại là những ai có mặt lúc ấy. 

Cách nêu lên một chủ đề, để cùng nhau dùng trí óc thảo 

luận như thế, ngày nay vẫn còn thịnh hành. Khi toàn thể 

những người dự thính, góp phần suy ngẫm và phân tích, 

thì sự soi sáng nội tâm được đồng loạt kích thích. Lúc 

bấy giờ đức Phật và A Nan Ða, chỉ còn đóng vai hướng 

dẫn, khai triển cuộc pháp đàm, hơn là để cho cộng đồng 

Tăng chúng thụ động ngồi nghe những điều Ngài và A 

Nan Ða nói. 

Kết quả, những cuộc pháp đàm như thế, thường đã trở 

thành những bài pháp vô cùng hữu ích, cho cộng đồng 

Tăng chúng. 

Một lần khác, A Nan Ða hỏi Đức Thế Tôn rằng: "Làm 

thế nào để một Tỳ khưu sống an vui, thanh tịnh trong 

đời sống xuất gia?" . 



 84 

Ðức Phật trả lời: "Khi một Sa môn có đầy đủ giới đức, 

mà không khó chịu trước những người kém giới hạnh 

hơn mình, không coi họ thấp thỏi hơn mình, và luôn 

luôn thân thiện với tất cả mọi người. Nghĩa là Sa môn 

như thế, chỉ luôn luôn quan sát thân, khẩu, ý của mình, 

chứ không chú ý đến phẩm giá của người khác. Họ 

không trông đợi được trở thành danh tiếng, họ chẳng 

mong mỏi được lời khen, và cũng không lo ngaị mình sẽ 

bị chê.  

Hằng ngày, họ chỉ chăm lo hành trì pháp Tứ Niệm Xứ, 

một cách hoan hỷ, dễ dàng, ít bị (hay không bị) phóng 

tâm làm chướng ngại. Những hàng Sa môn như thế, 

không những đang sống một cuộc đời an vui, mà quả 

giải thoát A La Hán (Bất Lai) sẽ đến với họ ngay trong 

kiếp này.  

Nói cách khác, là nền tảng của hạnh phúc xuất gia, là sự 

tri túc và phát triển giới hạnh của chính mình, và không 

đòi hỏi bất cứ cái gì từ người khác, cho dù cái đó là 

phẩm giá hay phạm hạnh, mà các hàng Thánh nhân 

hằng khen ngợi. (Theo Anguttara Nikàya 5, 106 = Tăng 

Chi Bộ kinh số 5, 106). 

Một câu hỏi khác của A Nan Ða, cũng đáng nhắc lại 

như sau: ''Thế nào gọi là hạnh phúc, và mục đích của 

giới đức là gì?". 

Ðức Phật trả lời: 

- Hạnh phúc của một bậc xuất gia tròn đủ giới đức, là 

không bao giờ có sự tự trách mình, không bao giờ mang 



 85 

mặc cảm tội lỗi. Tâm linh của họ lúc nào cũng tự tại, 

trong sáng. Và mục đích của giới đức, là làm cho hành 

giả vượt lên trên mọi dính mắc, giải thoát ! 

Nhưng A Nan Ða liền hỏi xa hơn: "Bạch đức Thế Tôn! 

Vậy khi tâm linh được tự tại, trong sáng thì hành giả sẽ 

đạt tới tình trạng gì?". 

Ðức Phật liền trả lời: 

- Khi tâm linh được trong sáng, thì tư duy (ý nghĩ) được 

thanh tịnh. Nếu tất cả ý nghĩ được thanh tịnh, thì lạc thọ 

nội tâm tự nhiên ngập tràn và kích thích hành giả tiến 

lên Thánh quả, đồng thời tỏa rộng lòng từ bi đến muôn 

loài chúng sanh. 

Rồi không để A Nan Ða chất vấn nữa, đức Phật tự nêu 

ra câu hỏi và trả lời: 

- Vậy chớ kết quả của lạc thọ ngập tràn trong tâm và 

tỏa rộng lòng từ bi là gì? 

- Là sự hướng thượng của tâm linh, là sự chan chứa lòng 

hoan hỷ, không phải chỉ cho riêng mình, mà còn cho 

toàn thể chúng sinh. Niềm hoan hỷ và tính hướng 

thượng ấy, sẽ lên cao và tỏa rộng đến vô cực, khiến cho 

một bậc giải thoát, không còn hạn chế, không còn mắc 

dính trong sự chật hẹp của những kiếp sinh tử luân hồi, 

mà ra ngoài tam giới. (Theo Anguttara Nikàya 10, 1 = 

Tăng Chi Bộ kinh 10, 1).   

Cứ như thế, đức Phật dần dần nâng cao trình độ nghe và 

hiểu pháp của A Nan Ða lên những mức vi diệu, thánh 



 86 

thiện hơn, đưa A Nan Ða vững bước vào cảm thức của 

Thánh giới. 

A Nan Ða lắng nghe lời Phật dạy, với tất cả sự thành 

kính, thỉnh thoảng ông cũng trình lại với đức Phật một 

số những nhận xét của ông, để được đức Phật xác nhận 

là đúng hay sai. 

Một lần ông đã hỏi đức Phật rằng: 

- Bạch đức Thế Tôn! Sự liên quan huynh đệ trong đời 

sống đạo hạnh, phải chăng rất quan trọng ? Nó có thể 

ảnh hưởng đến một nửa đời sống tu hành không? 

A Nan Ða liền bị đức Phật bác bỏ hai chữ «một nửa» và 

bổ túc như sau: 

- Sự gần gũi (liên quan huynh đệ) với một Thánh nhân, 

không thể coi là chỉ quan trọng, như một nửa đời sống 

tu hành, mà nó phải được xem là quan trọng, cho cả đời 

sống tu hành. Vì sự liên quan cao thượng ấy, là con 

đường dẫn đến cánh cửa giải thoát. Ai có quan hệ mật 

thiết với một bậc A La Hán, là người đang hy vọng ra 

khỏi vòng sanh tử luân hồi vậy. 

(Theo Saŋyutta Nikàya 45,2 và 3,18 = Tạp Bộ kinh 45,2 

và 3,18. -Cùng những đoạn khác có nội dung tương 

đương trong Anguttara Nikàya VI, 57 = Tăng Chi Bộ  

kinh, số VI, 57 và trong Majjhima Nikàya 121 = Trung 

Bộ kinh 121). 

 



 87 

Nhưng nhận xét độc đáo nhất của A Nan Ða phải kể là: 

"Các pháp hành (Sankhàradhammà) phát sinh từ nơi 

nào thì nơi đó là điều kiện (hay nhân duyên) của các 

pháp dập tắt". 

Đối với ông, câu nói này chắc hẳn là một chân lý, vì  

không có chỗ thiếu sót, nên ông nêu lên để được đức 

Phật xác nhận. 

Một lần nữa, đức Thế Tôn lại bảo: 

- Này A Nan Ða! Ðiều phát biểu của ông tuy rất hiển 

nhiên, nhưng rất khó lĩnh hội. Vì "Các pháp dập tắt" 

(ám chỉ giải thoát) không được mô tả một cách rõ ràng. 

Nhất là không chỉ thẳng: "Trong cái vòng sinh tử luân 

hồi ấy, người ta có thể tìm thấy sự dập tắt ở đâu?". 

Theo Phật giáo, thì cái ngõ để thoát ra khỏi vòng sanh tử 

luân hồi, là một khung cửa gồm bốn cạnh, gọi tắt là Tứ 

Diệu Ðế, tức Khổ Ðế (mọi vui khổ trong sự sống đều 

bất toại nguyện), Tập Ðế (nguyên nhân của Khổ Ðế), 

Diệt Ðế (hay tình trạng không còn nguyên nhân của 

Khổ Ðế), Ðạo Ðế (phương pháp tu luyện để đạt tới tình 

trạng giải thoát ấy). Phật giáo ví Ðạo Ðế này như một 

bánh xe tiến hóa có tám căm, được mệnh danh là bánh 

xe Bát Chánh Ðạo.  

Ðoạn đức Phật giảng dạy cho A Nan Ða các khía cạnh 

khác nhau của mỗi pháp hành (Sankhàrà), nhất là những 

trạng thái khi nó phát sinh, và khi nó bị dập tắt. (Theo 

Digha Nikàya 15 = Trường Bộ kinh số 15). 



 88 

Một hôm A Nan Ða nhân chứng kiến tài nghệ độc đáo 

của một người bắn cung, đem thuật lại với đức Phật, sự 

thán phục của ông. 

A Nan Ða vốn xuất thân từ giai cấp Hiệp Sĩ (Khattiya), 

nên mặc dù đã xuất gia, nhưng bản chất thích gặp lại 

những người thuộc giai cấp mình (thường bắn cung), là 

một chuyện thường tình, nhất là khi ông chưa đắc được 

bậc cao trong Thánh giới.  

Ðức Phật bèn nhân cơ hội thuật chuyện bắn cung ấy, để 

nêu lên một sự so sánh. Ngài nói: 

- Vì như người xạ thủ kia! Trước những con mắt của 

khán giả, ai cũng thấy y làm việc một cách dễ dàng. 

Nhưng nếu bảo một người thường thay y làm việc đó, 

thì họ không thể làm được. Và tương tự như thế, sự hiểu 

rõ các pháp Tứ Diệu Ðế, và thực hành đúng đắn Bát 

Chánh Ðạo trong Phật giáo, ngoài các Sa môn tròn đủ 

phẩm hạnh và các Thánh nhân ra, không một người 

thường nào có thể làm được dễ dàng. 

(Sách chép người bắn cung mà A Nan Ða thán phục ấy 

có thể dùng mũi tên bén, bắn chẻ sợi tóc ra làm bảy 

lần). 

Các kinh Majjhima Nikàya (Trung Bộ) 4, 27, 99 và 

Anguttara Nikàya (Tăng Chi Bộ) 2, 15 còn ghi rõ một 

thuật sự khác, kể rằng: Một lần nọ, A Nan Ða đã chứng 

kiến một đệ tử tục gia danh tiếng của đức Phật, thuộc 

giai cấp Bà la môn, tên là Janussoni, đang điều khiển 

một cỗ xe màu trắng, một cách oai vệ trong đấu trường. 



 89 

A Nan Ða cũng nghe khán giả bàn tán và hoan hô rằng 

“Cỗ xe màu trắng ấy là cỗ xe của vị quân sư vua 

Pasenadi (Ba Tư Nặc), và là cỗ xe tốt nhất, đẹp nhất...” 

Rồi ông đem thuật lại những điều tai nghe mắt thấy đến 

đức Thế Tôn, và yêu cầu Ngài so sánh các nét đẹp ấy, 

với các pháp học trong Phật giáo. 

Ðức Phật trả lời rằng: 

- Cỗ xe trắng tinh, đẹp nhất ấy có thể ví như Niết bàn. 

Những con tuấn mã có thể ví như đức tin và trí tuệ. Nết 

hạnh hổ thẹn tội lỗi ví như cái thắng. Tư tưởng Minh sát 

bén nhạy có thể ví như dây cương. Tính biết mình ví 

như người đánh xe. Giới đức ví như các bộ phận che 

chở. Thiền định ví như trục xe. Nguyện lực ví như bánh 

xe. Bình thản (ý nói tâm xả) ví như bộ nhún. Xuất gia ví 

như nền xe. Ẩn dật và vô hại (ám chỉ lòng từ bi) ví như 

những võ khí. Nhẫn nại ví nhu áo giáp.  

Và sau cùng màu trắng tinh ví như Thánh quả. (Vì trong 

Thánh tâm không bao giờ có tà tư duy, cũng như trên 

màu trắng của chiếc xe đẹp nhất, vết bẩn bao giờ cũng 

hiện rõ, và người xa phu chuyên cần sẽ lập tức rửa sạch 

(Theo Saŋyutta Nikàya 45.4, Tạp Bộ kinh, số 45,4). 

 

-ooOoo- 

 

 

 



 90 

 

 

Chương VIII 

 

Tiền kiếp của A Nan Ða 

 

Theo bản tóm lược về tiền kiếp của A Nan Ða, thì trong 

quá khứ hiếm khi ông sinh làm ma quỷ, thần linh. Ông 

cũng ít khi đầu thai làm thú, mà thường luân hồi làm 

người. Nhiều kinh sách cũng xác nhận hễ A Nan Ða 

sinh làm người thì Anuruddha, anh của ông sinh làm 

chư Thiên, và Devadatta (Ðề Bà Ðạt Ða) sinh làm thú. 

Sự liên hệ mật thiết giữa A Nan Ða và đức Phật đã được 

lặp lại nhiều lần trong tiền kiếp. Thường khi ông và tiền 

thân Phật tái sinh làm hai anh em. 

Những giai thoại về các kiếp sống quá khứ, của A Nan 

Ða lẫn của đức Phật, được chọn lọc và trình bày với 

mục đích nói rõ rằng: Trong những vòng luân hồi, tiền 

thân của hai vị đã luôn luôn cố gắng trau dồi đức hạnh. 

Túc Sinh truyện (Jàtaka) số 498 kể rằng: Một kiếp nọ, 

tiền thân A Nan Ða và đức Bồ Tát (*) sinh làm hai anh 

em chú bác, trong một giai cấp hạ tiện, nhưng rất hiếu 

học. Nghề nghiệp của họ là dọn quét, tẩy uế những nơi 

hôi hám dơ dáy. Và để tránh khỏi bị khinh bỉ, và nhất là  

tránh bị ngăn cấm, cả hai đã cải trang làm những thanh 



 91 

niên thuộc giai cấp Bà la môn, mới vào được trường đại 

học Takkasila, để tiếp tục sự học. 

[* Tiền thân Phật còn gọi là Bồ Tát và chỉ có bậc Bồ 

Tát thì mới còn tái sinh, chứ Phật thì không thể bị luân 

hồi nữa.] 

Sự cải trang của hai anh em giai cấp hạ tiện này sau đó 

bị khám phá. Cả hai bị đánh đập tàn nhẫn, bởi một số 

người học cùng lớp. Có một giáo sư là bậc hiền triết, dã 

can thiệp kịp thời, không cho các sinh viên hung ác 

thuộc giai cấp Bà la môn kia, tiếp tục hành hạ hai anh 

em bất hạnh này, rồi khuyên họ xuất gia làm đạo sĩ. 

Cả hai vâng lời và vui vẻ lấy cuộc đời đạo sĩ, để sống 

trọn kiếp người còn lại. Khi hết tuổi thọ , vì nghiệp "xấu 

ngụy trang để gạt người" đã khiến họ sinh làm hai con 

thỏ rừng. Hai con thú này đã không bao giờ tách rời 

nhau, thậm chí khi chết cũng cùng chết ở một chỗ, bởi 

cùng một mũi tên, của một tay thợ săn. 

Trong kiếp tiếp theo, tiền thân A Nan Ða và tiền thân 

đức Bồ Tát lại sinh làm hai con hải âu, rồi một lần nữa 

lại cùng chết với nhau bởi những người săn bắn. Làm 

chim hải âu là kiếp chót của họ bị đọa xuống thấp hơn 

loài người.  

Sau đó, tiền thân A Nan Ða sinh làm hoàng tử, và tiền 

thân đức Bồ Tát sinh làm con trai của một vị Quốc sư. 

Hễ A Nan Ða tái sinh ở địa vị cao sang, hưởng đủ các 

thứ khoái lạc, thì đức Bồ tát sinh làm bậc hiền triết, có 

định lực phi thường, thông suốt nhiều vấn đề quá khứ vị 



 92 

lai. Chỉ cần nhìn thấy môt sinh vật, là đức Bồ Tát có thể 

biết ngay tối thiểu ba kiếp trước. Còn A Nan Ða khi làm 

người, dù thông thái và tu luyện tinh tấn tới đâu, cũng 

chỉ nhớ được một kiếp trước là cùng ! Ðặc biệt là khi 

nhớ kiếp ông sinh làm dân hạ tiện (Candala), phải cải 

dạng làm thanh niên Bà la môn, để  được học, rồi bị 

đánh đập, khổ sở như thế nào..v.v… Vì thế sau khi đi tu, 

ông đã cố gắng hành thiền, đạt được trí huệ, biết rõ 

nghiệp khổ kiếp trước như vừa kể. 

Lúc tiền thân A Nan Ða làm hoàng tử được 16 tuổi lên 

ngôi, thì đức Bồ Tát đã trở thành một đạo sĩ tu hành rất 

tinh tấn. Một hôm đạo sĩ nhân đến thăm nhà vua, đã tán 

dương sự thanh tịnh của đời sống phạm hạnh, và chỉ rõ 

những bất toại nguyện, của một cảnh hưởng thụ dục lạc 

ở đời. Ðúc vua (tiền thân A Nan Ða) sau khi nghe xong, 

liền nhìn nhận những điều đạo sĩ phân tích, là rất đúng. 

Nhưng vương gia thú thật ông không thể làm ngơ trước 

những lạc thú. Ông bị chôn chặt vào ngôi báu như một 

con voi mắc cứng giữa đầm lầy. 

Bồ Tát đạo sĩ (tiền thân Phật) bèn chỉ dạy cho nhà vua 

rằng: "Một vị vua khi còn ngồi trên ngôi báu, vẫn có thể 

trau dồi đức hạnh, bằng cách cai trị muôn dân một cách 

nhân từ, giảm nhẹ các sắc thuế, và hộ trì những bậc 

chân tu, cũng như những nhà mô phạm". 

Một hôm, chợt nhớ đến mẫu hậu, nhà vua (tiền thân A 

Nan Ða) chợt nghĩ rằng: "Khi chào đời ông nằm trong 

nôi như một hài nhi bất lực, vô dụng. Nếu không được 

mẹ hiền nuôi dưỡng, thì ông đã chẳng bao giờ thành 



 93 

một con người tầm thường, chứ đừng nói là một nhà vua 

quyền cao chức trọng". 

Vì suy xét như vậy, nên nhà vua muốn báo đáp công ơn 

sinh thành dưỡng dục của mẹ hiền, bằng cách xuất gia 

làm đạo sĩ, để hồi hướng phúc đức cho hai đấng sinh 

thành. Và kiếp đó, khi hết tuổi thọ, ông đã cùng với đức 

Bồ Tát (tiền thân Phật) đồng sinh vào cõi trời Phạm 

Thiên. 

Theo Túc Sinh truyện số 421 (Jàtaka 421), thì có một 

kiếp nọ tiền thân Phật (Bồ Tát) sinh làm một nông dân 

nghèo, nhưng thường xuyên giữ Bát Quan Trai (8 giới), 

với tâm nguyện kiếp sau sẽ được giải thoát cảnh bần 

cùng, tiến hóa lên cõi cao hơn. Nhờ đức hạnh này mà 

đức Bồ Tát (hay tiền thân Phật) khi hết tuổi thọ đã tái 

sinh làm vua. 

Còn tiền thân A Nan Ða thì kiếp trước sinh làm vua, mà 

vì quá dễ duôi, nên sau kiếp ấy tái  sinh làm người gánh 

nước quê mùa, rất yêu vợ. Gia tài của người gánh nước 

chỉ vỏn vẹn có một đồng bạc rất quý, được y chôn giấu 

dưới một tảng đá lớn, tại một chân núi xa xôi. 

Ngày kia trong nước có hội hoa đăng, tưng bừng vui vẻ. 

Vợ người gánh nước liền yêu cầu chồng, đưa mình lên 

kinh đô xem hội. Người vợ ấy bèn nói với chồng rằng: 

- Thiếp đã dành dụm được một số tiền nhỏ, nếu chàng 

có để dành chút ít nữa thì chúng ta sẽ đủ tiền đi dự hội. 



 94 

Người gánh nước, vì quá yêu vợ, lúc nào cũng muốn 

làm cho vợ hài lòng, nên nhanh nhẩu trả lời: 

- Anh tiết kiệm mỗi ngày được một xu, và dần dà góp 

đổi ra được một đồng. Nhưng anh đã sợ để trong nhà sẽ 

xài hết, nên chôn giấu tại một nơi cách đây 12 dặm. 

Người vợ nghe thế liền vui mừng, vừa giục chồng đi lấy 

tiền về, vừa bàn tính: 

- Ðồng bạc lớn của chàng cộng với số tiền nhỏ mà em 

đã tiết kiệm được, chúng ta có thể mua tràng hoa, nước 

thơm và thức uống cho cuộc hội. 

Người gánh nước nghe lời vợ, lập tức đi lấy tiền về, 

mặc dù lúc ấy nhằm buổi trưa, mặt trời rọi trên đỉnh 

đầu, không khí rất nóng bức. 

Khi người gánh nước đi ngang trước thành vua, ngẫu 

nhiên cao hứng hát một bài ca lời lẽ rất hân hoan đặc 

biệt. Tiếng hát vô tình theo gió thấu đến tai nhà vua, lúc 

đó đang ngồi hóng mát trong vườn ngự uyển. Vua lấy 

làm lạ, bèn cho quân lính bắt người gánh nước đưa vào, 

và hỏi rằng: 

- Trời nóng như thế này, tại sao người đi dưới ánh nắng, 

mà không cảm thấy khó chịu, còn ca hát như đi giữa 

múa xuân? 

- Tâu bệ hạ! Tiện dân vì quá vui sướng sắp thực hiện 

được một việc, nên không cảm thấy nóng gì cả. 

Nhà vua liền tò mò hỏi:  



 95 

- Người vui sướng sắp thực hiện việc gì? 

- Tâu bệ hạ! Tiện dân sắp sửa thu hồi lại một món tiền, 

do mồ hôi nước mắt của tiện dân đã làm ra, và được cất 

kín tại một chỗ bí mật. 

Ðoạn người gánh nước thuật lại cho nhà vua nghe cả 

câu chuyện y đã bàn tính với vợ. 

Còn nhà vua, khi nghe tên gánh nước sắp thu hồi lại một 

món tiền, vua tưởng rằng "Ây chắc hẳn là một hầm của 

lớn". Nào ngờ vua rõ ra đó chỉ là một đồng bạc. 

Vốn bản tính nhân từ, nhà vua không muốn người gánh 

nước lặn lội khổ cực, dưới trời nắng chang chang, để 

đào lấy một đồng bạc, mừng lễ đăng quang. Vua liền 

cười xòa bảo rằng: 

- Ngươi khỏi phải đi lấy tiền chôn giấu làm chi, ta sẽ 

cho ngươi một đồng để mừng lễ. 

Người gánh nước lập tức hớn hở, cúi đầu thưa rằng: 

- Tâu bệ hạ! Như vậy là tiện dân sẽ được hai đồng bạc! 

Cuộc dự lễ của vợ chồng tiện dân, chắc chắn sẽ đầy đủ 

hơn nhiều. 

Nhà vua bị kích thích liền nói: 

- Trời nắng như thiêu, như đốt thế này ngươi khỏi phải 

vào núi lấy tiền. Ta sẽ cho ngươi hai đồng. 

Người gánh nước lại một lần nữa mừng rỡ, làm bài toán 

cộng thoáng qua trong óc, rồi thật thà nói: 



 96 

- Như vậy là vợ chồng tiện dân sẽ có ba đồng để mừng 

lễ đăng quang. Và tâu bệ hạ! Vì tiện dân yêu vợ nhiều 

lắm. Nếu có thể tìm thêm chỉ một xu để, cho vợ vui 

mừng, tiện dân cũng sẵn sàng làm, huống chi chỉ vào 

núi lấy thêm đến một đồng ! 

Nghe vậy, nhà vua càng bị kích thích hơn nữa. Vua liền 

"đấu giá" lòng thương vợ của người gánh nước, bằng 

cách tăng từ hai đồng lên bốn đồng. Rồi từ bôn đồng 

tăng lên tám đồng.v.v.....cho tới một trăm đồng...! Sau 

cùng là một triệu đồng ! 

Tuy người gánh nước không từ chối món tiền hảo tâm 

lớn của nhà vua, nhưng y cứ khăng khăng đi lấy cho 

bằng được một đồng bạc chôn trong núi. 

Nhà vua quá sức ngạc nhiên, bèn hỏi lý do tại sao thì 

nghe người gánh nước phân trần rằng: 

- Tâu bệ hạ! Niềm vui mà tiện dân muốn đem đến cho 

vợ hiền, phải là do mồ hôi nước mắt của tiện dân tạo ra. 

Nếu tiện dân chỉ lấy tiền thưởng của bệ hạ đem về cho 

vợ mừng lễ, thì hạnh phúc ấy do bệ hạ tặng, chứ không 

phải do tiện dân mang lại cho vợ. 

Vua nghe thế lấy làm cảm động, bèn phong cho người 

gánh nước (tiền thân A Nan Ða) làm Phó vương. 

Nhưng người gánh nước vẫn từ chối, và viện dẫn rằng: 

"Làm nghề gánh nước tuy cực nhọc, nhưng được tự do. 

Vợ chồng tiện nhân không chịu trách nhiệm một cách 



 97 

thường xuyên với ai cả. Bây giờ nếu tiện nhân nhận 

chức Phó vương... thì cái tự do kia sẽ đi mất!". 

Ðoạn người gánh nước cung kính lắc đầu định rút lui. 

Nhưng nhà vua đã ra lệnh cho y ở lại để thực hiện tới 

cùng ý muốn của mình. 

Như đã thuật ở đoạn trước: Nhà vua ấy là tiền thân của 

đức Phật, nên nguyện lực (sức mạnh của ý muốn) rất 

kiên cố. Sau một cái mỉm cười cao quý, nhà vua không 

ngần ngại cắt tặng cho người gánh nước một nửa giang 

san, để y được làm vua như mình, mà không sợ chịu 

trách nhiệm với bề trên, hoặc không sợ bị ai chỉ huy cả. 

Bấy giờ người gánh nước mới nhận lời. Và kể từ dó 

vương quốc nọ, được chia ra làm hai nước nhỏ. Một 

trong hai vị vua của hai tiểu quốc ấy còn có tên là "Vua 

một đồng bạc". 

Ngày kia hai nhà vua đi săn. Khi mệt mỏi, vị vua thứ 

nhất (tiền thân đức Phật) nằm gối đầu lên bắp vế của vị 

vua thứ hai (gốc là người gánh nước), để nghỉ rồi ngủ 

thiếp đi. Vị vua thứ hai (tiền thân A Nan Ða tái sinh làm 

người gánh nước rồi may mắn được làm vua), trong một 

phút tham vọng nổi dậy, chợt nghĩ rằng: "Ta giết chết 

quách tên vua này để cai trị cả hai tiểu quốc, có phải 

sướng hơn không?. 

Ðoạn vua rút gươm ra định giết bạn mình, thì một ý 

nghĩ khác bỗng lóe lên trong đầu: "Ta ngày xưa khổ sở 

bần cùng, nhờ người này mà ta được cao sang. Ơn ấy ta 

chưa có dịp trả, thì tại sao ta có thể hành động phản 



 98 

phúc, hèn hạ, ác độc như thế?" Rồi ông thọc gươm vào 

vỏ. 

Nhưng một lần thứ hai, ý muốn cai trị cả hai vương 

quốc lại trỗi dậy và cũng dược nhà vua (vốn là người 

gánh nước) trấn áp. 

Sau hai lần chế phục được lòng ham muốn, nhà vua có 

biệt hiệu "một đồng bạc" chợt sáng suốt nghĩ rằng: "Ta 

phải tìm cách triệt hạ lòng tham này, kẻo không nó lại 

nổi dậy. Thượng sách là ta hãy lìa bỏ lưỡi gươm này đi. 

Dù ác tâm có nổi lên, Ta cũng không có phương tiện để 

làm điều tội lỗi". 

Nghĩ xong, vua "Một đồng bạc'' liền quăng lưỡi gươm 

rất xa. Và tiếng động đã làm cho nhà vua thứ nhất đang 

ngủ, giật mình tỉnh dậy. 

Sự hối hận đã làm cho vị vua suýt phạm tội lỗi, lập tức 

quỳ mọp dưới chân vị vua ân nhân của mình để tạ lỗi. 

Vị vua thoát chết (tức tiền thân đức Phật), khi hiểu rõ tự 

sự đã vui vẻ tha thứ. Và Ngài còn bảo rằng: 

- Cũng may là bạn đã thức tỉnh kịp thời, kẻo không bạn 

đã giết tôi một cách vô ích rồi, vì tôi vốn chẳng thiết tha 

gì với cái vương quốc nhỏ bé còn lại của tôi cả. Tôi chỉ 

muốn càng ít bận rộn, ít ràng buộc càng hay, để chờ một 

ngày kia tìm cách thoát ly cõi đời phiền toái này. Vậy để 

"cám ơn" sự thức tỉnh quăng gươm của bạn, tôi xin 

nhường bạn lên làm đại vương, cai trị cả hai nước, còn 

tôi giữ chức Phó vương. 



 99 

Nhưng sự hối hận của nhà vua tên "Một đồng bạc" rất 

mạnh, vua vội từ chối bằng những lời sau đây: 

- Thưa bệ hạ! Lòng tham và cuồng vọng đã nổi lên 

trong tôi. Tôi thấy nó bắt đầu gia tăng, rồi che mờ lý trí 

như thế nào, thì tôi cũng sẽ tìm ra phương tiện để trấn 

áp và loại trừ nó như thế ấy. Bây giờ tôi chỉ muốn trở 

thành một đạo sĩ để sống đời sống phạm hạnh. Tôi phải 

vất bỏ vương quốc nhỏ bé này, cũng như tôi đã quăng đi 

lưỡi gươm ác kia, thì tôi mới tránh được sau nầy làm 

điều tội lỗi. 

Và kể từ đó, người ta thấy trên vùng núi Hy Mã Lạp 

Sơn, có một đạo sĩ tu hành rất nghiêm túc, mà ai cũng 

ấy là Sa Môn, cựu Quốc vương "Một đồng bạc". Còn 

nhà vua nhân từ suýt bị giết kia (tức tiền thân đức Phật), 

thì tiếp tục làm vua hộ trì vị đạo sĩ nọ.  

-Có sách chép rằng: Nguyên nhân khiến cho vua tên 

"Một đồng bạc" suýt phạm tội sát hại ân nhân, chính là 

bà vợ của ông. Từ thân phận vợ của một tên gánh nước, 

y thị bỗng một sớm một chiều trở thành Hoàng hậu, nên 

sự đòi hỏi hưởng thụ sang trọng, quyền lực càng lúc 

càng tăng. Khi thấy vị vua nhân từ (lúc trước là đại 

vương coi cả hai nước) đối xử rất tốt với chồng mình, 

coi như đôi anh em, y thị đã nhiều lần xúi giục chồng 

bất thần đem quân đánh chiếm, hay tìm cách giết quách 

vị vua phúc hậu ấy. Nhưng y thị luôn luôn bị người 

chồng từ chối. Lần chót: trước khi hai vị vua đi săn, y 

thị đã gọi chồng vào mật cung nói nhỏ rằng: "Kỳ này 

nếu vương không giết được ông vua hiền từ kia, thì 



 100 

đừng trở về hoàng cung nữa". Vì lý do đó mà ông vua 

có tên "Một đồng bạc", sau khi thức tỉnh đã dốc lòng 

xuất gia ngay sau cuộc đi săn cuối cùng, để tránh đồng 

lõa với người vợ xấu.  

Câu chuyện người đàn bà tham lam này rất dài dòng, có 

thể viết thành một tiểu thuyết luân lý. Dịch giả xin mạn 

phép tóm tắt ở đây, để cho nội dung nói về A Nan Ðà 

của quyển sách này khỏi bị loãng đi. 

Túc Sinh truyện số 282 cũng thuật rằng: Thuở ấy đức 

Bồ Tát (tiền thân Phật) sinh làm Quốc vương, ngự trong 

thành Ba La Nại. Ðây là một vị anh quân, luôn luôn giữ 

mười phẩm hạnh của một bậc quân vương, nhất là bố 

thí, trì giới, và giữ phép Bát Quan Trai. Nhưng tiếc thay 

trong triều thần của nhà vua có vị quan dâm ô, gian ác. 

Tên này đã tằng tịu với nhiều vương phi trong cung 

cấm. Tin thấu đến tai nhà vua nhằm ngày vua giữ giới 

Bát Quan Trai, nên ngài không hạ ngục tên gian thần 

kia, mà chỉ ra lệnh đày y ra một vùng biên ải.  

Nhân dịp được vua rộng lượng, tên gian thần ấy liền thu 

hết của cải, mang cả gia đình trốn sang nước khác. 

Sau đó nhờ miệng lưỡi khéo nịnh nọt tâng bốc, mà y lại 

được vị vua nước bên cạnh tin dùng, cho làm tới chức tả 

vệ quân, luôn luôn ở bên cạnh nhà vua. Và vị vua lân 

bang ấy không ai khác hơn là tiền thân A Nan Ðà đã tái 

sinh đồng thời với đức Bồ Tát. 

Vẫn chứng nào tật nấy: Một hôm tên ác quan kia đã 

khuyên nhà vua cử quân qua đánh chiếm thành Ba La 



 101 

Nại. Theo hắn, lý do thích đáng nhất để đánh thành Ba 

La Nại, vì đây là thủ đô của một vị vua nhân từ, không 

thích chiến tranh, nếu đến xâm lăng thì sẽ ăn chắc. 

Nhưng trước lời xúi xiểm ấy, vương gia lại lo ngại, vì 

nghĩ rằng: Toàn dân trong thành Ba La Nại rất khỏe 

mạnh, đoàn kết và thương kính vị vua của họ. Khi họ 

hết lòng bảo vệ thủ đô, thì đoàn quân xâm lấn không thể 

nào vào được. 

Tên quan ác đoán ra điều suy nghĩ đó của nhà vua, bèn 

làm bộ thận trọng nói: 

- Tâu bệ hạ! Nếu bệ hạ lo ngại, thì xin bệ hạ cứ ngự an 

nơi hoàng cung. Hạ thần chỉ yêu cầu cấp cho hạ thần 

một đạo quân để hạ thần đi đánh thử. 

Nhà vua liền chấp thuận việc gởi quân đi đánh thử ấy. 

Nhưng khi lâm trận thì tên ác quan thấy khí thế chống 

giặc của quan quân thành Ba La Nại quá mạnh, không 

thể nào thắng nổi, bèn chuồn trước thoát thân, lẫn trốn 

trong một vùng gần đấy. Trước khi chạy trốn, y còn căn 

dặn đám tàn quân, nên làm "như vầy ... như vầy, nếu bị 

bắt!" 

Kết quả toàn thể đoàn quân "đi xâm lăng thử" ấy đều bị 

bắt, và dẫn đến chịu tội trước mặt vua thành Ba La Nại. 

Vua Ba La Nại (tiền thân Phật) hỏi các tù binh rằng: 

Tại sao các người dám cả gan đánh phá hoàng thành? 

Tâu bệ hạ! Chúng tiện dân chỉ là những người nghèo 

khổ. Vì đói quá phải vào thành cướp giật kiếm ăn, chứ 



 102 

không phải là quân phiến loạn. Xin bệ hạ rộng lượng tha 

mạng. 

Nhà vua nghe thế liền tội nghiệp tha chết, rồi cấp cho 

tiền bạc thả về nhà sinh sống. 

Tin này thấu tai vị vua lân bang (tiền thân A Nan Ðà), 

nên vua bắt đầu tin lời xúi bậy, của viên ác quan nọ. 

Ông nghĩ rằng: "Vua Ba La Nại nhân từ như thế, tất 

không thích cảnh chém chóc. ta cứ cử binh tiến thẳng 

vào đền vua, thì sẽ thắng trận, không cần phải chiếm 

những nơi khác trong thủ đô". 

Quả vậy, khi quân xâm lăng ồ ạt đến gần cửa thành, thì 

viên tướng Tổng tư lệnh phòng vệ hoàng cung, tuy ở 

trong tư thế thừa sức đẩy lùi kẽ địch, nhưng ông đã bị 

nhà vua cản lại, vì không muốn thấy cảnh đổ máu. 

Kết cuộc: Thành Ba La Nại đã lọt vào tay quân xâm 

lăng, còn nhà vua và quan quân thì bị bắt làm tù binh. 

Khi đối diện với nhà vua đến cướp thành, vua Ba La Nại 

bèn nói: 

-Nếu vương gia muốn cai trị cả hai nước, thì cứ nói 

thẳng với ta. Ta sẽ nhường lãnh thổ cho, việc gì phải 

động binh, suýt gây cảnh chết chóc cho dân chúng vô 

tội vậy ?! 

Thốt xong, nhà vua thản nhiên để cho đối phương dẫn 

mình vào tù. Khi ở trong tù, nhà vua hiền đức liền nhập 

định, rồi rãi tâm từ bi đến nhà vua cuồng loạn xâm lăng, 



 103 

khiến cho vi vua này tự nhiên cảm thấy buồn rầu, hối 

hận và bức rức. 

Trong tù nhà vua đức hạnh càng rải tâm từ bi, thì ngoài 

thành sự buồn rầu, hối hận của nhà vua thắng trận càng 

tăng, tăng đến nổi mà ông không chịu được nữa, phải tự 

động vào tận ngục thất, để xin lỗi vua Ba La Nại, và 

hoàn trả vương quốc lại như cũ. 

Sau đó, vị vua biết phục thiện (tiền thân A Nan Ðà) còn 

cam kết suốt đời sẽ làm đồng minh trung thành của vua 

Ba La Nại, nhất là tuyệt đối sẽ không gây chiến với bất 

kỳ ai. Ðoạn ông đuổi tên gian thần ra khỏi đám bộ hạ, 

rồi kéo quân về nước. 

Còn vua Ba La Nại (tiền thân Phật) sau khi đã thu hồi 

lại giang sơn, liền nhường ngôi lại cho Hoàng tử, rồi 

xuất gia làm đạo sĩ. Trước khi lìa cung vàng điện ngọc, 

để vào rừng tu hành, nhà vua đã khuyên bảo các quan 

rằng: 

- Này các khanh, trên đời chỉ có sức mạnh của giới đức 

là vững chắc nhất, chỉ có sức mạnh của lòng từ bi là võ 

khí bảo vệ một vương quốc an toàn nhất. Vì khi dùng 

lòng từ bi để đối phó với kẽ thù, thì máu sẽ không đổ, và 

chiến thắng sẽ là chiến thắng vinh quang nhất. 

Truyện kết luận rằng: Kiếp ấy tiền thân Phật sau khi bỏ 

ngôi vua, hành thiền nơi rừng vắng, lúc hết tuổi thọ đã 

sinh vào cõi Phạm Thiên. Còn tiền thân A Nan Ðà thì 

tiếp tục làm vua, và trở thành một vị vua rất chân chánh. 

 



 104 

 

Chương IX 

-a- 

A Nan Ða lúc Phật gần nhập Niết Bàn 

Những mẩu chuyện, phần nhiều dưới hình thức đối 

thoại, của A Nan Ða và đức Phật, vài ba tháng trước khi 

Phật nhập Niết Bàn, đã được nhiều học giả Phật giáo, 

xem như những tài liệu lịch sử, diễn tả các biến cố quan 

trọng, liên quan đến phần cuối cùng của đời sống đức 

Phật. 

Theo Maha Parinibbana Sutta (Ðại Niết Bàn Kinh) ghi 

trong Digha Nikaya 16 (Trường Bộ, số 16), thì A Nan 

Ða đã đóng một vai trò chính trong các bài pháp, do đức 

Phật thuyết trước khi nhập Niết Bàn. 

Những bài pháp này thường mang âm hưởng "lời giáo 

huấn cuối cùng", và diễn tả cả sắc thái buồn bã của A 

Nan Ða, khi biết chắc Phật sắp Nhập Diệt. 

Theo một số nhà nghiên cứu Phật giáo, thì những bài 

kinh ấy đã gián tiếp tiên đoán tuổi thọ của Phật Pháp 

Thích Ca (chỉ có 5000 thôi), cũng như báo trước những 

hình thức suy đồi trong Phật giáo về sau, như Tăng 

chúng xa dần nếp sống phạm hạnh, gương giải thoát bị 

biến mất v.v .. cho đến khi một vị Phật mới ra đời. 

Những kinh Di Giáo Tối Hậu này hầu hết cũng nêu rõ 

những pháp thực tiễn, khuyên dạy các hàng đệ tử Phật 



 105 

càng gia tăng tinh tấn, thực hành pháp giải thoát trong 

lúc đức Bổn Sư còn tại tiền, kẻo một khi Phật đã viên 

tịch, thì ơn ích duy nhất ấy xem như đã vuột mất. 

Ðồng thời, toàn thể nội dung các kinh Di Giáo còn phản 

ảnh qua nhân vật chính, đóng vai đối thoại với đức Phật 

là A Nan Ða, một đặc sắc giải cứu mà chúng tôi sẽ cố 

gắng trình bày, trong những trang sách như sau: 

Phần thứ nhất của kinh Ðại Niết Bàn (Maha Parinibbana 

Sutta), báo hiệu tương lai của Phật giáo, có thể xem như 

bắt đầu tại Vương Xá thành (Rajagaha), kinh đô xứ Ma 

Kiệt Ðà (Magadha), nơi Ðề Bà Ðạt Ða trước đó bảy 

năm đã hại Phật và chia rẽ Tăng chúng. 

Thuở bấy giờ, vua A Xà Thế (Ajatasattu) đang trị vì xứ 

Ma Kiệt Ðà. Còn vua Ba Tư Nặc (Pasenadi) thì mới bị 

lật đổ, đồng thời vương tộc Thích Ca cũng vừa trải qua 

một thảm kịch ghê gớm, cả dòng họ bị tàn sát. Hoàng tử 

Mahànàma (anh em duy nhất còn tại gia của A Nan Ða) 

đã bị giết. 

Lúc ấy ba sứ quân đầy thế lực, cai trị ba lãnh địa nằm ở 

phía bắc sông Hằng (Ganga) gần núi Hy Mã Lạp Sơn, là 

Koliyas, Mallas và Vajjians đang tuyên bố độc lập, 

không thần phục đại vương A Xa Thế nữa. 

Nhằm lúc vị vua này cũng có tham vọng đánh chiếm rồi 

sát nhập ba lãnh địa ấy vào ba lãnh thổ của mình, Ðặc 

biệt là vua A Xà Thế (Àjàtasattu) dự định sẽ chinh phục 

vùng Vajjians trước tiên. 



 106 

Nếu trong thảm kịch của dòng họ Thích Ca, vì nghiệp 

nặng (oán thù) của những người bà con, đức Phật đã 

không che chở được gì, thì đối với ý định xâm lăng bộ 

tộc Vajjians của vua A Xà Thế, Ngài đã cứu giúp rất 

nhiều. Sau đó Ngài còn gián tiếp che chở cho dân chúng 

trong bộ tộc Mallas nữa. 

Ðây chính là bối cảnh có sắc thái chính trị, vào những 

năm cuối cùng của đời sống đức Phật. 

Soạn giả xin nhắc lại tượng trưng một số biến cố thôi. 

Nhà vua có máu xâm lăng A Xà Thế đã ra lệnh cho một 

quan đại thần tên Vassakàra, tìm đến yết kiến đức Phật 

và báo tin cùng dọ ý Phật, xem nhà vua muốn định đem 

quân đi chinh phục lãnh địa Vajjians, có thể đắc thắng 

chăng ? 

Khi Vasakàra nêu lên ý định của nhà vua, và xin lời 

Phật dạy, thì đức Phật quay sang Tôn Giả A Nan Ða, lúc 

đó đang đứng hầu sau lưng đấng Bổn Sư. Phật hỏi A 

Nan Ða rằng: 

- Này A Nan Ða! Dân tộc Vajjians có bảy phẩm hạnh 

trong đời sồng hằng ngày như thế nào? 

A Nan Ða liền trả lời: 

- Bạch Ðức Thế Tôn:  

- Thứ nhất, dân chúng bộ tộc Vajjians rất thường hội 

họp và thảo luận một cách nhất trí mọi vấn đề. 



 107 

- Thứ hai, dân chúng Vajjians không bao giờ hủy bỏ 

những luật lệ lành mạnh cũ. 

- Thứ ba, dân chúng Vajjians thường xuyên nghe lời 

khuyên nhủ của các bậc lão thành. 

- Thứ tư, dân chúng Vajjians không bao giờ xâm phạm 

tiết hạnh của phụ nữ. 

- Thứ năm, dân chúng Vajjians luôn luôn tôn trọng 

những nơi thờ phượng. 

- Thứ sáu, dân chúng Vajjians tiếp tục hiến dâng của cải 

đến những cơ sở văn hóa (tín ngưỡng). 

- Thứ bảy, dân chúng Vajjians lúc nào cũng sẵn sàng 

che chở và hộ trì những bậc tu hành chân chính. 

Chờ A Nan Ða trả lời xong, đức Phật liền phán rằng: 

- Với bảy đức tính như thế, không ai có thể phủ nhận 

được sự thịnh vượng, sự hùng mạnh và đoàn kết của dân 

chúng Vajjians.Và bảy đức tính đó trước đây họ đã 

không có nên họ mới bị suy đồi, nghèo đói. Chính Như 

Lai đã dạy cho họ thấm nhuần được bảy phẩm hạnh ấy. 

Một dân tộc như thế, là một dân tộc có thể bảo vệ gia 

sản, vật chất cũng như tinh thần (hay đất nước) của họ 

một cách dễ dàng. 

Nghe Phật dạy dứt lời, quan đại thần Vassakàra liền 

hiểu ý, và đồng thời cũng tán thành thêm rằng: 

 



 108 

- Không cần phải có đến bảy đức tính như thế, chỉ cần 

một đức tính thứ nhất thôi, cũng đủ làm cho bộ tộc này 

phát triển mạnh mẽ. Ngày nào dân chúng Vajjians còn 

tiếp tục có bảy đức tính đó, thì ngày ấy họ không thể bị 

xâm lăng. Ai muốn xâm lăng họ, phải chờ cho đến khi 

nào họ suy đồi đức hạnh, tự chia rẽ và có nội phản. 

Ðoạn quan đại thần ấy kiếu từ đức Phật, với ý định sẽ về 

tâu lên nhà vua rằng: Cử binh đi chinh phục lãnh thổ 

Vajjians trong lúc này, là một điều thất sách. 

Trong xã hội Ấn Ðộ thuở bấy giờ, sự tin tưởng vào sức 

mạnh tinh thần của một sân tộc rất quan trọng. Chỉ cần 

làm cho một thế lực xâm lăng hiểu rõ điều đó, cũng đủ 

giúp cho đức Phật ngăn ngừa một cuộc chiến tranh. 

Mãi về sau, khi đức Phật đã nhập Niết Bàn, xứ Vajjians 

mới bị thôn tính, vì dân tộc xứ này đã dần dần bỏ rơi và 

xa lìa những đức tính cũ, trở thành chia rẽ, không còn 

sức mạnh nhất trí, nên đã chẳng giữ được biên cương 

lãnh thổ của họ. 

Về phần đức Phật, sau khi gián tiếp ngăn cản ý định 

xâm lăng của vua hiếu chiến A Xà thế, Ngài đã rút tỉa 

được một bài học chính trị, và đem áp dụng vào cộng 

đồng giáo hội. Ngài dạy A Nan Ða triệu tập Tăng 

chúng, để đề cao bảy đức tính nói trên, rằng nếu nhờ 

bảy đức tính ấy mà một dân tộc được hùng mạnh, khiến 

cho ngoại bang không dám xâm lăng như thế nào, thì 

bảy đức tính ấy cũng làm cho Giáo Hội Phật Giáo, 

vững chắc như thế ấy.  



 109 

Nghĩa là:  

- Thứ nhất, Tăng chúng nên thường xuyên hội họp, thảo 

luận mọi vấn đề chung, trong cộng đồng một cách nhất 

trí. Dù có những bất đồng ý kiến, cũng phải đả thông tận 

gốc một cách ôn hòa. 

- Thứ hai, không nên cá nhân đặt ra những luật lệ mới, 

vì quyền làm luật sẽ bị phân bì, rồi ai cũng muốn chế 

thêm luật c ả. 

- Thứ ba, nên tuân lời những bậc trưởng lão giới hạnh.  

- Thứ tư, phải tôn trọng Giáo Hội Tăng Già 

- Thứ năm, phải bảo tồn mọi di sản tinh thần, do các 

hàng Tôn Túc thánh thiện lưu lại 

- Thứ sáu, phải tinh tấn diệt trừ tham vọng và phát triển 

tính ưa thích thanh tịnh. 

- Thứ bảy, phải luôn luôn chánh niệm biết mình, mới 

thấy được sự an lạc của các hàng thánh nhân, lúc nào 

cũng sống trong sự biết mình ấy. 

Sau khi liệt kê bảy pháp lành cho Tăng chúng nhớ xong, 

đức Phật đã cô đọng thành một đoạn pháp (về Giới-

Ðịnh-Tuệ), mà sau này chúng ta thường tìm thấy nhiều 

nơi trong Tam Tạng kinh điển, như sau: 

- Ấy là giới đức! Ấy là sự an trụ! Ấy là trí tuệ! Khi có 

an trụ và giới đức thì kết quả giải thoát sẽ vững chắc. 

Rồi khi có trí tuệ phối hợp với an trụ và giới đức, thì kết 



 110 

quả giải thoát không những vững chắc, mà còn vĩ đại 

nữa. Còn khi có sự biết mình, thì tâm hồn sẽ được thanh 

tịnh, trong sáng, sẽ được trí huệ giữ cho luôn luôn tinh 

khiết, tránh khỏi mọi ô nhiễm, bỡi dục lạc và vô minh. 

Phần thứ hai của Kinh Ðại Niết Bàn, là sau những lời 

giáo huấn đó, đức Phật đã bắt đầu cuộc du thuyết cuối 

cùng. Nơi nào có người hữu duyên đón mừng Pháp Bảo 

để thấm nhuần chân lý giải thoát, là Ngài dừng chân nơi 

đó, để ban bố phúc lành. Hoặc nơi nào có những sức 

mạnh cuồng bạo, manh nha gây chiến, thì Ngài cũng 

dừng chân lại nơi đó, để dùng pháp giác ngộ, dập tắt 

ngòi lửa chiến tranh. 

Trong cuộc hành trình cuối cùng và lịch sử này, trước 

tiên đức Phật đã hướng về vùng châu thổ sông Hằng, 

xuyên qua vùng Na Lan Ðà, nơi đó về sau có một 

trường đại học Phật Giáo nổi tiếng. Vùng này cũng là 

phụ cận với nơi sinh quán của hai Thánh Tăng Xá Lợi 

Phất (Sàrìputta), và Mục Kiền Liên (Moggallàna). 

Chính ở đây, Trưởng lão Xá Lợi Phất đã chia tay đức 

Phật, không tiếp tục cuộc hành trình với đức Bổn Sư 

nữa, để quay về cứu độ mẹ mình, rồi viên tịch luôn 

trong ngôi làng mà ông đã sinh ra. 

Lúc nhìn đức Phật lần cuối cùng, Trưởng lão Xá Lợi 

Phất (Sàrìputta) đã thốt ra những lời vĩnh biệt, nhân 

danh là một đại tông đồ như sau: 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Bạch đấng Giác Ngộ! Dù cò 

muôn triệu lời để ca ngợi ân đức của Ngài cũng không 

bằng bốn chữ Trí Tuệ Giải Thoát. 



 111 

Sau đó, đức Phật cùng với đông đảo chư đệ tử, tiến về 

thành Vesali (Tỳ Xá Ly). Ðây là thủ đô của xứ Vajjians, 

mà đức hạnh của dân chúng xứ này, Phật đã từng khen 

ngợi. Một cuộc chiến tranh suýt do vua A Xà Thế gây 

ra, có thể tàn phá nước ấy cũng đã được Ngài dùng pháp 

lành dập tắt. 

Người ta có thể tự hỏi: "Tại sao đức Phật trong lúc tuổi 

về chiều, lại đến đây, để nhập hạ lần thứ 45 của cuộc 

đời một vị Phật Tổ ?" 

Nếu chúng ta chịu khó suy nghĩ một cách sâu xa, thì sẽ 

thấy rằng sự có mặt của đức Phật trong lãnh thổ này 

(Vajjians), không có mục đích gì khác hơn, là dùng ân 

đức của Ngài để can ngăn vua A Xà Thế đem quân đánh 

chiếm một nước nhỏ lân cận. 

Và tại thành Vesali, đức Phật đã thọ trọng bệnh. Một 

thân nghiệp tự nhiên và sau cùng, của một đời người. 

Ngài đã dùng sức mạnh thiền định, để đánh tan mọi đau 

đớn. Ðồng thời Ngài cũng không muốn viên tịch, mà 

chưa triệu tập các hàng đệ tử, để huấn dụ đầy đủ một lần 

sau cùng. Nhất là về luật vô thường : -Có nhục thân của 

một nhân sinh nào trên cõi đời này, mà tránh khỏi bốn 

giai đoạn sinh-lão-bệnh-tử  đâu ? 

A Nan Ða thấy đức Thế Tôn nhuốm bệnh và biết rõ ấy 

là một căn bệnh ngặt nghèo, thì buồn khổ vô cùng. Ông 

lo sợ đến nổi mất hết sáng suốt. Rồi để tự an ủi, A Nan 

Ða đã tưởng tượng và nói với đức Phật rằng; 



 112 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Dù bệnh hoạn có nguy kịch đến 

đâu, một vị Phật chắc chắn cũng không bao giờ nhập 

Niết bàn một cách bất ngờ, khi chưa triệu tập đủ mặt 

chư đệ tử, và ban bố những lời di chúc tối hậu. 

Nhưng đức Phật bỗng hết đau đớn, thần thái tươi tỉnh, 

từ bi nói: 

- Này A Nan Ða! Như lai không có gì để di chúc tối hậu 

cả! Những điều đáng truyền lại cho các hàng đệ tử, Như 

Lai đã thuyết ra hết rồi. Hiện tại không còn một pháp 

nào, có thể gọi là bí mật để di chúc tối hậu. Như Lai từ 

khi thành đao đến giờ, đã tiếp tục hiện hữu là nương vào 

"Pháp thân", để truyền bá chánh pháp. Ông chớ hiểu 

lầm có một vị Phật đang sống để lãnh đạo Giáo Hội, và 

trước khi viên tịch, vị Phật ấy phải chuẩn bị mọi lời di 

chúc, để chuyển giao quyền hành như các hàng vua 

chúa, còn mắc dính trong bản ngã phàm tình. Thân Như 

Lai hiện giờ giống như một cỗ xe đã cũ. Ở cái tuổi 80, 

nhục thân của Như Lai chỉ được yên ổn, khi tâm thức 

thường an trú trong các bậc Thiền, nhất là Thiền Phi 

Tưởng và Vô Sở Hữu Xứ (animitta céto vimutti). Và khi 

ra khỏi hai bậc thiền ấy, nhục thân Như Lai cũng chịu 

mọi trạng thái tàn hoại của luật vô thường. 

- Này A Nan Ða ! Ông hãy tự xem mình làm nơi nương 

nhờ của chính ông. Ông hãy xem trí tuệ chơn chánh của 

mình, là pháp cứu rỗi duy nhất, vì một đệ tử thấm nhuần 

Phật giáo, không bao giờ mong cầu nơi tha lực, để giải 

thoát sự sinh tử luân hồi của chính mình. 



 113 

Phần thứ ba của kinh Ðại Niết Bàn (Mahà Parinibbàna 

Sutta), cũng được thuyết tại Vesali, thuật lại giai thoại: 

- Ở đó đức Phật đã đừng chân, để tu dưỡng mùa hạ cuối 

cùng. Một hôm, đức Thế Tôn bảo A Nan Ða lấy tọa cụ, 

và theo Ngài đến đại tịnh xá Capala để hành thiền. Sau 

khi Phật và Ananda (A Nan Ða) an toạ, đức Thế Tôn 

thay vì lập tức nhập định, Ngài lại quan sát khung cảnh 

thanh tịnh, và đẹp đẽ xung quanh, rồi nói như cảm khái 

với A Nan Ða rằng: 

 "-Những nơi phụ cận trong vùng, cũng có sắc thái 

xinh đẹp, thanh tịnh như thế này. Như Lai nên an trú 

ở đây, hay lần lượt đến những nơi đó ?" 

Hành động của đức Phật khi ấy vốn có một nguyên do, 

nhưng A Nan Ða đã không hiểu. Ông chẳng tìm thấy 

một ngụ ý nào trong lời Phật nói cả. 

Và theo kinh điển, mãi về sau các học giả Phật giáo mới 

nhắc đến câu nói ấy của Phật để phân tích, khi họ 

nghiên cứu, gặp những đoạn khác đầy minh chứng, 

trong Tam Tạng Pháp Bảo, rằng : 

Khi một đấng Phật Tổ thốt ra những lời cảm khái, hay 

tỏ vẻ ưa thích cảnh đẹp như thế (dù là cảnh đẹp thanh 

tịnh), là một điều rất lạ, và dường như mâu thuẫn với 

phẩm cách không còn dính mắc thế gian của một bậc 

hoàn toàn giải thoát. 

Nhưng Phật đã xuất khẩu nói ra, tất phải có lý do. Và lý 

do duy nhất, chỉ là báo hiệu sự gần Nhập Diệt của Ngài. 



 114 

Không phải vì Phật lưu luyến cảnh đẹp, mà vì lòng từ  

bi đối với chúng sanh. Như lần đầu tiên, non 45 năm về 

trước, sau khi đắc đạo Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác, dưới tàng cây Bồ Đề, và nhận thấy Phật giáo quá 

cao siêu, mà nghiệp chướng của chúng sanh lại rất dày, 

Ngài đã buộc miệng nói bốn chữ «thậm thâm vi diệu», 

không phải để đề cao giáo lý Phật Đà, mà chỉ  thốt ra sự 

thật, thì Phạm Thiên đã xuất hiện thỉnh Phật thuyết 

pháp, chuyển pháp luân. 

Giờ đã trải qua 45 năm truyền đạo giải thoát, nếu duyên 

lành của nhân loại còn thuận hành, thì có kẻ tịnh tâm sẽ 

yêu cầu Ngài khoan Nhập Diệt. 

Rồi đức Phật lại nói "Ai phát triển được bốn thần lực 

tuyệt đối (Iddhipàda), là chí nguyện vọng (hay muốn 

đến cùng), chí tinh tấn (hay tu luyện đến cùng), chí tư 

tịnh (hay an định đến cùng), và chí minh sát (hay quan 

kiến đến cùng), thì người ấy có thể làm chủ hoàn toàn 

vận mạng của chính mình. Nếu muốn kéo dài tuổi thọ, 

họ cũng có thể làm được". (Catu Iddhipàda còn gọi là 

«tứ thần túc» hay «bốn như ý thần thông»). 

Có nghĩa là một vị Phật còn hơn thế nữa, vì Ngài đã dư 

đủ bốn thần lực ấy, nên khi có ai yêu cầu Phật tiếp tục 

sống để cứu độ chúng sanh, thì Ngài cũng có thể thực 

hiện một cách dễ dàng. 

Theo chú gỉải kinh nói về kiếp sống (Àyukappasutta), 

thì tứ thần túc của một vị Phật, có khả năng làm cho 

nhục thân của Ngài kéo dài tuổi thọ, bằng một kiếp trái 

đất. Còn nếu Phật chỉ dùng pháp thiền, Ngài cũng có thể 



 115 

sống đến 120 tuổi. Trường hợp thân Phật bị dư nghiệp 

hiện kiếp phát tác, chẳng hạn như Ngài bị vi trùng công 

phá, sinh bệnh, thì Ngài cũng có thể dùng Ðại Bát Nhã 

Tâm Pháp (diệt thọ tưởng), để sống lâu theo ý muốn. 

Tức là kéo dài kiếp sống, cho đến khi nào các tế bào 

nòng cốt cuối cùng, của một bộ phận trong thân Ngài, bị 

vi trùng phá hủy. Và trong thời gian dùng Ðại Bát Nhã 

Tâm Pháp, để kéo dài sự sống ấy, một vị Phật chỉ biết 

Thuyết Pháp và Nhập Ðịnh mà thôi, chứ Ngài không 

còn những sinh hoạt phàm tục khác. 

Ðức Phật không phải chỉ nói ra điều ấy với A Nan Ða 

một lần, mà Ngài đã nhắc lại đến lần thứ hai, rồi lần thứ 

ba. Nhưng A Nan Ða vì còn vô minh, quá âu lo, bối rối, 

đã không hiểu rõ nghĩa lý của lời Phật dạy. 

Sự bối rối đến trở thành tăm tối đó của A Nan Ða, vốn 

đã do hai nguyên nhân : 

- Thứ nhất A Nan Ða lúc ấy chưa đạt Thánh quả A La 

Hán. 

- Thứ hai có sự quấy nhiễu của Ma Vương (Màra) 

Theo thuật truyện (Màrajàtaka) thì Ma Vương không 

phải chỉ mới bắt đầu khuấy phá sức khoẻ của Phật, và 

những ai gần gũi Phật, khi tuổi đời Ngài ở giai đoạn xế 

chiều, mà hắn đã xuất hiện, yêu cầu Phật hãy bước ra 

khỏi Tam giới (tức là hãy nhập Niết bàn), lúc Ngài vừa 

đắc quả Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác, dưới tàng 

cây Bồ dề. 



 116 

Phật bị nhuốm bệnh chính là lúc A Nan Ða, dù lo lắng 

đến đâu cũng phải bình tĩnh, chăm chỉ và cẩn thận. 

Nhưng ông đã trở nên đãng trí, bối rối, là một hiện 

tượng khác thường.  

Hiện tượng ấy của A Nan Ða trước đó tuy đã từng xảy 

ra, nhưng chỉ xảy ra trong những lúc đức Bổn Sư và chư 

tông đồ gần Phật, còn an toàn tự tại. Và nhất là chỉ xảy 

ra khi Ma Vương không lởn vởn xung quanh, để che mờ 

trí sáng suốt của ông.  

Nhờ vậy tuổi thọ của Phật giáo mới không bị rút ngắn 

hơn nữa (là dưới 5000 năm), chứ nếu không, cõi ta bà 

này đã không có đủ 45 năm hưởng thụ ơn ích của một vị 

Phật Tổ, và hiện thời thế gian vì không có Phật giáo, 

chắc phải mang một bộ mặt khác. Đó là bộ mặt lấy tham 

vọng và bạo động làm "chân lý", để gieo ân oán triền 

miên, đau khổ không bao giờ chấm dứt. 

(Lấy oán báo oán, oán sẽ chất chồng. Lấy ân báo oán, 

oán lại tiêu tan. - Theo Pháp Cú kinh). 

Là Phật tử muốn nghiên cứu phần nào chều sâu trong 

giáo lý Phật Ðà, chúng ta thử đặt câu hỏi, để tìm hiểu, 

phân tích biến chuyển tâm lý bình thường của A Nan Ða 

trong khi ấy: -Phải chăng ngoài việc ông bị Ma-Vương 

che mờ tâm trí, còn những nguyên nhân nào khác ?  

Số là tối hôm sau khi Phật muốn bệnh lần thứ nhất, A 

Nan Ða được Phật gọi lên ngồi sát bên mình ở hàng toạ 

cụ đầu (Trứơc cả các vị Ðại Tôn Túc), để tụng kinh 

khuya. Rồi sau thời kinh, đức Phật lại ra lệnh cho chư 



 117 

Tăng ai về chỗ nấy để tu niệm. Còn A Nan Ða Ngài bảo 

cầm toạ cụ đi theo Ngài đến tịnh xá Capala, để hành 

thiền. Một sinh hoạt tu thiền chung với đức Bổn Sư, một 

vị Phật Tổ, mà A Nan Ða từ non 45 năm trường gần 

Phật, không bao giờ dám ngờ là mình sẽ có được một 

diễm phúc như thế. 

Hàng ngày, trước khi nhập định, đức Phật chỉ bảo A 

Nan Ða chuẩn bị tọa cụ trong tịnh thất cho một mình 

Ngài. Rồi Phật vào Nhập Ðịnh. Còn A Nan Ða muốn 

hành thiền ở đâu tuỳ ý, miễn đừng quá xa, hầu khi cần, 

đức Bổn Sư sẽ không phải đi tìm. Thói quen này làm 

cho A Nan Ða có thể tiên đoán thời gian Nhập Ðịnh của 

Phật kéo dài bao lâu, để ông hoặc hành thiền trong tư 

thất của mình, hoặc lẳng lặng đi làm những công tác 

khác, như giặt giũ y phục của Phật, hay đến chăm sóc 

những Sa môn già yếu, bệnh hoạn. 

Nhưng lần này, đức Phật lại bảo ông cùng đi hành đạo 

với Ngài, nên A Nan Ða cảm thấy một nỗi vui sướng 

khó tả tràn ngập trong lòng. 

Nhất là trong khi ấy, thần sắc của Phật rất bình thường, 

dường như ngày hôm đó Ngài không bệnh hoạn chi cả. 

A Nan Ða nào biết rằng Phật đã dùng Ðại Bát Nhã Tâm 

Pháp, để quân bình thân bệnh. Nỗi vui sướng của A Nan 

Ða hiển nhiên là một loại hạnh phúc, biết rằng ông sắp 

hành thiền trong hào quang và định lực của một vị Phật. 

Rồi trong một chốc sung sướng, hân hạnh, A Nan Ða lại 

nghe đức Phật khen ngợi cái khung cảnh vừa xinh đẹp 

vừa thanh tịnh xung quanh Đại Thiền Xá Capala, trong 



 118 

rừng vắng, nên ông càng thêm cảm khái, quên mất trước 

đó không lâu, một biến cố tối quan trọng đã xảy ra: Ðức 

Phật đã nhuốm trọng bệnh! Ðây có lẽ là lý do thứ hai 

của sự "tăm tối". Lý do là từ lâu A Nan Ða hằng thương 

kính đức Phật, mà chưa bao giờ được những giây phút 

gần gũi thân thiết êm đềm như thế!  

(Nói theo kiểu phàm tình, vì A Nan Ða lúc đó chưa đạt 

được Thánh quả A La Hán). -Nên ông đã không ngờ 

bổn phận "Thỉnh Phật khoan Nhập Niết Bàn" chính là 

bổn phận của ông, và hiện tại đang đòi hỏi ông phải làm 

bổn phận đó, mà ông không biết). 

-Có gì đáng tiếc hơn, rằng A Nan Ða chính là người sợ 

Phật nhập Niết Bàn nhiều nhất, mà đến lúc ông có thể  

thỉnh Phật khoan nhập diệt, thì ông lại chẳng biết mà 

làm ?  -Phải chăng sự yêu kính, ái mộ phàm tình, vốn là 

nguyên nhân tiềm tàng, đưa tâm linh của con người đi 

vào tình trạng tăm tối ? 

Dẫu sao, nếu Ma Vương (Màra) không ám ảnh, thì A 

Nan Ða đã hiểu rõ ngụ ý trong lời Phật dạy rồi. Ông 

không phải chỉ yêu cầu một lần, mà dù cho yêu cầu đến 

một nghìn lần, ông cũng sẽ sẵn sàng làm, để thỉnh Phật 

tiếp tục sông trên thế gian này, hầu cứu độ chúng sanh. 

 Và chỉ cần một lời yêu càu tạo nhân thôi, lóng từ bi vô 

lượng của đức Phật sẽ đáp ứng, tỏa rộng, và Ngài không 

sớm nhập Niết bàn. -Sự cần thiết phải có người yêu cầu 

như thế, là một điều thần bí trong kinh điển Pàli (Phạn 

ngữ). Người Phật tử khi nghiện cứu về khía cạnh siêu 

hình nhân quả nầy, trong đạo Phật, sẽ thấy nhức óc.  



 119 

Xưa nay chúng ta vẫn hiểu rằng: Tuổi thọ của một kiếp 

người, là do kết quả của toàn thể những biệt nghiệp và 

cộng nghiệp (thiện ác lẫn lộn), mà người ấy đã tạo ra 

trong vô  số kiếp trước. 

Nhưng trường hợp của đức Phật thì khác. Vì kiếp thành 

Phật là kiếp chót, nên tuổi thọ của một vị Phật, là di quả 

lưu lại của hằng hà sa số kiếp trước. Có thể có những di 

quả phi thiện phi ác (hay trung hòa) quá yếu nào đó, 

nằm trong vô thỉ kiếp xa xưa, đã không đuổi theo kịp 

tiền thân Phật, nên Ngài chưa trả, thì khi thành Phật 

Ngài phải trả. Người ta gọi những di quả quá yếu ấy, là 

quả tùy pháp nhân duyên. Nghĩa là khi có pháp chính 

đáng, thì đức Phật có thể chuyển hóa chúng được. Từ 

đó, tuổi thọ của một vị Phật sẽ ngắn hay dài, vốn tùy 

theo sự chuyển hoá các di quả tùy pháp nhân duyên ấy.  

Và quả tùy pháp nhân duyên, của ai gieo đến đức Phật 

trong hiện tại (như Ananda là nhân, yêu cầu Ngài khoan 

nhập diệt chẳng hạng), sẽ từ trong phẩm từ bi vô lượng, 

quả trổ ngay trong hiện tại. -Vì đây là kiếp chót của 

Ngài !   

Nói cách khác, là pháp chính đáng (hay gieo nhân) nói 

trên, chính là phải có người thiện tâm, thỉnh đức Phật 

tiếp tục sống, để cứu độ chúng sanh. Khi nghe lời yêu 

cầu ấy, lòng từ bi của một vị Phật sẽ tự động tỏa rộng 

đến vô cực, và làm chuyển hóa mọi hiệu lực của quả lưu 

lai kia, để ứng hóa thành quả hiện tại . 

Cũng có người lý luận rằng: Ðức Phật là một bậc toàn 

tri diệu giác. Ngài phải biết rõ mọi mong ước của tất cả 



 120 

chúng sanh, nên không cần ai yêu cầu, Ngài vì lòng từ 

bi, sẽ tự động sống lâu trên thế gian để độ đời! 

Ðiều này rất đúng, nhưng chỉ đúng khi thân Phật nằm 

trong trạng thái bình an, không thọ bệnh. Còn khi nhục 

thân Ngài bị trọng bệnh hoành hành, và tâm Phật nằm 

trong các bậc thiền, nhất là Bát Nhã Thiền Vô Sắc, thì 

linh quang của Phật chỉ chiếu rọi hạn chế trong thân 

Ngài mà thôi, chứ không tỏa đi xa, để thấu đến những ai 

xung quanh hữu duyên cần được cứu rỗi. 

Trở lại trường hợp A Nan Ða bị Ma Vương làm cho tăm 

tối, chúng ta thử đọc tiếp trong Tam tạng: 

"Khi ấy A Nan Ða vâng lời Phật, vừa đến ngồi nhập 

định dưới một tàng cây to, cách chỗ Phật không xa, thì 

Ma Vương (Màra) hiện ra. Y nhắc lại những điều đức 

Phật đã hứa trước đó 45 năm, khi Ngài mới đắc quả Vô  

Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác.  

Nghĩa là lúc ấy Ma Vương muốn đức Phật nhập diệt 

càng sớm càng tốt, để Ngài chẳng bao giờ Chuyển Pháp 

Luân trên thế gian này. Nhưng đức Phật đã trả lời rằng: 

Ngài không thể viên tịch khi đạo giải thoát chưa được 

ban bố đầy đủ, và bốn hạng người lành, là Tỳ khưu, Tỳ 

khưu Ni, thiện nam, và tín nữ, chưa thấm nhuần Chánh 

Pháp, hoặc chưa vững tiến trong đời sống phạm hạnh.  

Ma Vương nhắc xong rồi nói : "Hiện tại những việc đó 

Phật đã hoàn thành, vậy Ngài hãy giữ lời hứa và phải 

nhập diệt đi". 



 121 

Ðức Phật trả lời "Chúng sinh vẫn còn nhiều thiện duyên 

với Như Lai. Như Lai sẽ vào Niết Bàn trong khoảng ba 

tháng nữa...!" (Ngài không nói «vẫn còn nhiều thiện 

duyên» như thế  nào !).  

Một câu hỏi khác có thể đặt ra : "Tại sao đức Phật lại 

tuyên bố Ngài sẽ Nhập Diệt trong vòng ba tháng tới, 

trước Ma Vương, mà Ngài không tuyên bố lời ấy, trước 

một ai khác?" 

Câu trả lời rất đơn giản, là vì Ma Vương chính là kẻ đặt 

câu hỏi, nên Phật phải đáp lời y.  

Chúng ta thử tìm hiểu thêm về phương diện «triết học 

huyến bí» hay «thần học», liên quan đến vấn đề này. 

Theo điển cố, «Ma Vương» là một danh từ ẩn dụ, ám 

chỉ chủ tể của các vòng sinh tử luân hồi, gồm tam giới 

(Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới). Ảnh hưởng của 

«Ma Vương», mạnh nhất là cõi Dục giới. Tất cả những 

sắc thân, từ vật chất non nhuyễn, ô trược (dưới dạng 

đặc, lỏng, mủ, máu, hữu cơ v.v...) cho đến vật chất rắn 

chắc, thể bền và thể hơi (như kết tinh, kim, mộc, thạch, 

hỏa, phong và các thứ khí v. v...), đều là sản phẩm độc 

quyền của «Ma Vương».   

Khi một chúng sanh ra đời trong tam giới, bất luận 

thuộc hạng nào, có thể từ thấp sinh, noãn sinh, hay thai 

sinh, lên đến hóa sinh, hay như từ thú, rồi người và trời 

v.v..., là chúng sinh ấy đã chịu «vướng vào sản phẩm 

vật chất» của «Ma Vương» để «sống». 



 122 

Tất cả chúng sanh mang «thân uẩn», có thể ví như 

người ở trọ, mà «Ma Vương» là chủ nhà. Tiền thuê nhà 

phải trả cho «Ma Vương», là nuôi dưỡng tham, sân, si. 

Một vị Phật hay một vị A La Hán, là những bậc không 

còn thiếu nợ, đối với «chủ nhà» xác thân họ nữa. Hay 

nói cách khác, là các hàng Thánh Nhân ấy đã đứt khoát 

không chịu ''gia hạn thuê nhà", không còn kiếp sau để 

trả nợ cho «Ma Vương» nữa.   

Các vị ấy không chịu nuôi dưỡng tham  sân si, thì không 

còn tái sinh, nên «Ma Vương» muốn đuổi "người ở trọ 

chỉ có mặt lần chót " ấy đi, để lấy nhà ô trược lại, càng 

sớm càng tốt.  

Tuổi chết trong xác thân của một bậc Giác Ngộ, ví như 

hạn kỳ thuê nhà cuối cùng. Dù chưa đến, Ma Vương 

cũng tìm cách rút ngắn lại, kẻo bậc Giác Ngộ càng có 

mặt lâu trên cõi ta bà này, thì số người thức tỉnh càng 

tăng, khuyến khích nhau không tích trử tham, sân, si, và 

chuẩn bị thoát khỏi tam giới, thì không còn ai thuê nhà 

kiếp sau, do «Ma Vương» chế tạo nữa.  

Một ẩn dụ khác : Ma Vương có thể ví như một người 

xây nhà cho chúng sinh trên đất luân hồi. Còn đức Phật 

có thể ví như người cư trú lần cuối cùng. Khi ngôi nhà 

ấy (ám chỉ xác thân) trở nên cũ kỹ, sắp sập, Ngài quyết 

định không để cho Ma Vương xây nhà mới nữa, nên Ma 

Vương bất bình, tìm mọi cách «đuổi Phật» ra khỏi ngôi 

nhà cũ, (tức phải nhập Niết Bàn) càng sớm càng tốt! 

Do đó, «Ma Vương» chính là kẻ đầu tiên biết Phật 

không còn cần đến «nhà ngũ uẩn» nữa. Nhưng năng lực 



 123 

của một vị Phật muốn lưu lại trong ngôi nhà cũ, (ám chỉ 

xác thân) do y đã cất, rất huyền bí, y không thể nắm 

vững được, nên y cứ hỏi Phật thời gian Ngài nhập diệt. 

Ma vương cũng tự biết rằng: Thánh quả Toàn Giác, tuy 

rất hiếm, nhưng «thỉnh thoảng» vẫn có thể xuất hiện và  

duy trì trên thế gian. Không có một trở lực nào ngăn cản 

được. Cũng như thành quả Chánh Ðẳng Chánh Giác ấy 

muốn lưu lại trong tam giới bao lâu tùy nhân duyên, chứ 

Ma Vương cũng không làm sao tiên đoán, hay xua đuổi 

nổi. 

Mặt khác, sau khi viên tròn Ba La Mật, đắc quả giải 

thoát, đức Phật nào cũng không còn thức tái sinh, để 

luân hồi, nhưng Ngài có thể kéo dài sự sống sau cùng, 

lâu bằng tuổi trái đất. Đó là những năng lực thần bí 

trong tâm Phật. Và nó chỉ «hiển lộ» khi hội đủ nhân 

duyên , như có kẻ thiện tâm thỉnh Phật chẳng hạng.  

Và khi đối diện với «Ma Vương» (-cũng có thể hiểu là 

đối diện với «tử tính», của chính xác thân máu mủ ô-

trược của Ngài), Phật thản nhiên tuyên bố Ngài sẽ nhập 

diệt trong vòng ba tháng nữa, tức là một cách gián tiếp 

xác nhận Phật đủ khả năng «điều khiển» xác thân tứ đại 

của Ngài, trong lãnh vực thời gian, đồng thời Phật cũng 

nêu khoảng cách ba tháng nữa, nếu tam giới còn duyên 

lành nghe pháp, thì sẽ có kẻ tịnh tâm thỉnh Phật. Nhưng 

nếu không ai thỉnh, thì Ngài sẽ không sử dụng thần lực 

trường sinh huyền bí.  

Sau lời tuyên bố, quả đất liền rung động và phong vũ 

sấm sét đã nổi dậy... Vì những sức mạnh phi thường bao 



 124 

quanh địa cầu, là kết tinh của hào quang chiếu vào nhục 

thân của đức Phật. Những sức mạnh phi thường ấy, đã 

từ lâu chờ đợi tâm Phật phổ ra, hợp với duyên, để biến 

thành kim cương mà bảo vệ một vị Chánh Ðẳng Giác, 

cho đến mãn kiếp trái đất. Nhưng những «linh lực» ấy 

đã không được Phật «chiêu hội», lập thành điểm tụ, 

thành thử chúng hiển lộng như thế! 

Khi A Nan Ða chứng kiến một cách kinh hãi, cảnh mặt 

đất rung động, đồng thời trên không trung sấm sét 

cuồng phong nổi lên. Ông lập tức bạch Phật, hỏi nguyên 

nhân, thì được đức Thế Tôn trả lời rằng: 

- Có tám nguyên nhân làm cho mặt đất rung động và 

bầu khí quyển bị xáo trộn là: 

''1/Có một sinh vật khổng lồ bước đi, 2/Có một đạo sĩ 

đắc Thiền đạt thần thông Vô sắc, 3/Có một đại Bồ Tát 

giáng sinh vào lòng mẹ, 4/Có một đấng cứu thế ra đời, 

5/Có một đức Phật Thành Ðạo, 6/Có một bậc Chánh 

Ðẳng Chánh Giác bắt đầu Chuyển Pháp Luân, 7/Có một 

vị Phật Tổ từ chối sự trường sinh bất tử, và 8/Có một lời 

hứa Phật sẽ nhập Niết Bàn''. 

Khi đọc đến đoạn này, chúng ta sẽ thấy rằng: Sự hiện 

hữu của một vị Phật trên thế gian, vốn có nhiều liên 

quan tới càn khôn vũ trụ, chứ không đơn giản như một 

cuộc sống phàm tình, mà chúng ta thường nghĩ. 

Ðối với các nhà khảo cứu thần học, thì những bài kinh 

nói về 8 điềm lạ, hay nói đến 8 trình độ tinh thông, hoặc 

nói đến 8 bậc Giải Thoát, là những đề tài chính trong 



 125 

kinh Ðại Niết Bàn. Và chúng ta cũng nhận thấy rằng: 

Trong 3 bài kinh nói trên, chỉ có 8 pháp nói về điềm lạ 

(hay còn gọi là 8 hiện tượng kinh cảm vũ trụ), như vừa 

kể, là thỉnh thoảng được nhắc đến mà không có lý giải. 

Còn 16 đề pháp kia, gồm 8 trình độ tinh thông, và 8 bậc 

Giải Thoát, thì thường được Tạng kinh và Tạng luận 

phân tích rõ ràng. 

Ai muốn biết rõ ba bài kinh, mỗi bài tám chi này, mời 

quí vị hãy đọc cuốn «Những ngày cuối cùng của Ðức 

Phật» bằng tiếng Anh (The Last Day of the Buddha), do 

«Bánh Xe Pháp», Tích Lan xuất bản (Wheels 

Publication, Sri Lanka). 

Trên thực tế, «tám điềm lạ», (tức tám nguyên nhân làm 

cho mặt đất chuyển động và phong vũ sấm sét nổi lên) 

vốn chứa lắm điều bí ẩn đặc biệt. Ðức Phật dẫu có tiết 

lộ, phàm tuệ của A Nan Ða cũng không thể nào thấu 

hiểu. Cho nên Phật Tổ đã không nói ra, và chỉ có những 

hiện tượng nhiệm màu đó, làm cho A Nan Ða bị kinh 

cảm, mới khiến cho ông sực nhớ, biết chắc Ðức Phật 

sắp đi vào Niết bàn.  

Và cảnh quả địa cầu đã không chịu nỗi sự mất mát phúc 

đức vô lượng, tức sắp mất đi một vị Phật, nên đã chuyển 

động, khiến vạn vật rung rinh một cách kỳ lạ, mà không 

làm tổn hại đến A Nan Ða, hay một chúng sanh nào, đủ 

chứng minh cái sắc thái thần bí muôn đời giữa đức Phật 

và vũ trụ. 

Trở lại câu chuyện của đức Phật và A Nan Ða, tại Thiền 

Ðịnh Ðạo Tràng Capala. Sau khi quả địa cầu «kinh 



 126 

cảm» chấm dứt, đức Phật liền đích thân chỉ cho A Nan 

Ða các phương pháp hành thiền, thích hợp với các căn 

cơ ông nhất, để A Nan Ða mau tiến hóa. 

Ðoạn đức Thế Tôn thuật lại cho A Nan Ða nghe những 

gì Ngài đã hứa với Ma Vương 45 năm về trước. Ngài 

lập lại câu nói ''Một vị Phật không thể Nhập Niết Bàn 

trước khi chưa ban bố pháp Giải Thoát đầy đủ trong 

hàng tứ chúng ''. (Hay trongTam Giới). 

Rồi Phật tiếp: 

- Nhưng trải qua 45 năm chờ đợi. Vừa rồi Ma Vương đã 

hiện ra nhắc rằng: Hiện tại Như Lai đã công bố đầy đủ 

tám muôn bốn ngàn pháp môn rồi. Tại sao Như Lai 

chưa nhập diệt. Và Như Lai đã hứa với y là Như Lai sẽ 

nhập Niết Bàn trong ba tháng tới. 

Và Phật kết thúc câu chuyện: 

- Khi tâm Phật hướng vào Niết Bàn mà thân Phật chưa 

biến thành «kim cương», thì quả địa cầu phải rung động. 

Hiện tượng ấy không phải lúc nào cũng có, mà nó chỉ 

xảy ra đúng ba tháng trước khi Phật nhập Niết Bàn. 

A Nan Ða nghe thế liền hốt hoảng quỳ lạy thiết tha yêu 

cầu Phật hóa thành «kim thân» để sống lâu độ đời. Ông 

yêu cầu lần thứ nhất, rồi lần thứ hai, vẫn thấy đức Thế 

Tôn ngồi yên, im lặng. 

Ðoạn Phật hiền từ nhìn A Nan Ða, cho biết rằng: 



 127 

- Này A Nan Ða! Bây giờ thì đã muộn, vì tâm Phật đã 

hướng về Niết Bàn, đã tuyệt đối giải thoát, đã tự dứt bỏ 

các phép nhiệm mầu Trường Sinh Bất Tử rồi. 

Nhưng khi A Nan Ða yêu cầu đến lần thứ ba thì đức 

Phật chợt nghiêm nghị hỏi A Nan Ða: 

- Này A Nan Ða! Vậy ông có tin tưởng vào phẩm hạnh 

hoàn toàn, của một bậc đã ra khỏi Tam Giới không? 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Ðệ tử tin tưởng như thế! 

Rồi đức Phật dạy tiếp: 

- Nếu tin tưởng như thế, tại sao ông lại nài nỉ Phật làm 

một việc đã quá thời đến ba lần? 

A Nan Ða biện hộ rằng: 

- Bạch đức Thế Tôn! Sở dĩ đệ tử yêu cầu đức Thế Tôn 

đến ba lần, là vì đệ tử đã nghe đức Thế Tôn nói một vị 

Phật luôn luôn có đầy đủ bốn thần lực tuyệt đối, dư khả 

năng hóa thân thành kim cương, kéo dài tuổi thọ. 

Ðức Phật liền hỏi A Nan Ða: 

- Này A Nan Ða! Mà ông có tin điều Như Lai nói, về 

bốn thần lực ấy, là sự thật không? 

- Bạch đức Thế Tôn! Ðệ tử tin sự ấy có thật. 

Ðức Phật bèn giải rõ: 

- Này A Nan Ða! Dịp may độc nhất đã qua rồi, không 

bao giờ trở lại. Lời ông yêu cầu Phật hóa thân trường 



 128 

sinh bây giờ đã quá trễ. Ông chỉ có thể yêu cầu Phật 

chấp nhận kim thân bất tử khi nào tâm Phật chưa bắt 

đầu hướng vào Vô Dư Niết Bàn. Và hiện tại thì hy vọng 

ấy của ông không còn nữa. 

Rồi Phật giảng thêm: 

- Này A Nan Ða! Nếu trước đây ông đã cung thỉnh Như 

Lai hóa thân trường sinh độ đời đúng lúc, thì lời yêu cầu 

của ông đã thành tựu rồi. Ông quên rằng chính Phật đã 

gợi ý cho ông làm điều đại thiện ấy nhiều lần, nhưng 

ông vì tăm tối đã để trôi qua. Phật không phải đã chỉ 

nhắc ông một lần, mà Ngài đã nhắc ông đến mười lăm 

lần tại năm địa điểm khác nhau rằng: Một vị Phật khi 

thân thể suy tàn, nếu có kẻ thiện tâm yêu cầu, Ngài vì 

lòng từ bi sẽ hóa thân trường sinh độ đời. 

Ðoạn đức Phật nhắc lại năm địa điểm gần thành Vesali, 

nơi đó ngài đã gợi ý để A Nan Ða thỉnh Phật đừng nhập 

Niết bàn, mỗi địa điểm Phật nhắc đến ba lần, tổng cộng 

thành mười lăm lần, nhưng A Nan Ða vẫn im lặng, 

không phản ứng gì cả. 

Sau cùng, đức Phật khuyên nhủ A Nan Ða rằng: Vạn vật 

trong tam giới luôn bị chi phối bởi luật vô thường. Và 

một bậc Toàn Giác không bao giờ làm ngược lại với 

duyên phận của chúng sinh trên cõi thế. Phật đã hứa với 

“Ma Vương” trong ba tháng nữa sẽ Nhập Diệt, là một 

cách để cho những ai hữu duyên còn sót lại, có thể sẽ 

được ngài cứu độ. 



 129 

Tiếp theo đức Phật bảo A Nan Ða tập họp chư Tăng đệ 

tử trong vùng, để ngài thuyết một bài pháp tán dương 

trước cộng đồng xuất gia, sự phát triển thiền định và 

trao dồi minh sát tuệ (vipassanà), vì chỉ có hai phép tu 

tập này mới làm cho đời sống phạm hạnh được duy trì 

vững chắc, và mang lại hạnh phúc cho tất cả mọi người. 

Phần cuối bài pháp, đức Phật dùng để công bố giữa 

Tăng hội, rằng Ngài sẽ nhập Niết Bàn trong vòng ba 

tháng nữa. 

(Lời của dịch giả: Lúc Phật tuyên bố câu ấy nhằm ngày 

15 tháng giêng Âm lịch. Bởi vậy sau này, theo truyền 

thống Phật Giáo Nguyên Thủy, hay Nam Tông, mỗi năm 

chư Phật tử hằng tổ chức lễ kỷ niệm ''Phật hứa với Ma 

Vương'' - hay “Phật di chúc” - vào ngày trăng tròn 

tháng thứ nhất Âm lịch). 

Tuyên bố thời điểm nhập Niết Bàn xong, đức Phật bèn 

thốt ra nhiều bài kệ, mà một trong các bài ấy được tạm 

dịch như sau: 

Như Lai tuổi đã về chiều, 

Niết Bàn sẽ nhập là điều tất nhiên. 

Khuyên hàng đệ tử cần chuyên, 

Rèn tâm, trì giới tạo duyên lấy mình. 

Luân hồi bao nẻo đăng trình, 

Khổ, vui, thăng, đọa.. tự mình mà thôi. 

Giới mà giữ đúng không rời, 

Ðịnh mà vững chắc là đời thánh nhân. 

Minh tâm kiến tánh càng tăng, 

Giác duyên sẽ kết, thiện căng sẽ dày. 



 130 

Sa môn hành những lời này, 

Ngày sau thoát cảnh đọa đày chẳng sai. 

(N.Ð dịch thành thơ) 

Phần thứ tư của kinh Ðại Niết Bàn thuật lại chuyện đức 

Phật tóm lược những chuyến hành trình của Ngài sau 

mùa nhập hạ, và tuyên bố ngài muốn trở về Vesali. 

Rồi trên đường đi Vesali, Phật còn lập lại cho các hàng 

đệ tử những lời dạy mà ngài đã thuyết, và họ đã được 

nghe. Nội dung tóm tắc như sau: 

- Chúng sanh sở dĩ phải tiếp tục luân hồi, trong cái vòng 

sinh diệt bất tận, là bởi họ đã không thấm nhuần bốn 

Pháp học. Bốn Pháp học ấy nếu khi chuyển pháp luân, 

Phật đã gọi là Tứ Diệu Ðế (Catu ariyasaccàni: Khổ đế, 

Tập đế, Ðạo đế và Diệt đế), thì bây giờ lại được Phật gọi 

là bốn pháp hành đạo cao thượng gồm có: 

1/Giới đức cao thượng. 2/Ðịnh tâm cao thượng.  

3/Trí tuệ cao thượng, v à 4/Giải thoát cao thượng. 

Riêng phần Ðịnh tâm cao thượng còn được Phật lặp đi 

lặp lại và nhấn mạnh nhiều lần trong chuyến trở về 

Vesali này. Ðặc biệt Ngài còn chỉ rõ rằng nền tảng của 

định tâm cao thượng chính là giới đức cao thượng (ám 

chỉ thân nghiệp và khẩu nghiệp hoàn toàn trong sạch). 

Và tại một địa điểm dừng chân khác, cũng trên lộ trình 

ấy, đức Phật đã giải cho các hàng Tăng chúng nghe một 

phương pháp tìm hiểu Phật ngôn, hầu phòng khi có đệ 



 131 

tử nào sơ cơ, chưa thấu rõ lời Phật dạy, sẽ có tiêu chuẩn 

mà học hỏi Phật giáo, nhất là sau khi Ngài tịch diệt.  

Những ai khảo cứu kinh Ðại Niết Bàn, muốn nắm vững 

nội dung đoạn nói về "Phương pháp tìm hiểu Phật 

ngôn'' trên, họ có thể tìm thấy sự trích dẫn trong Tạng 

Luật, và lời cắt nghĩa trong Tạng Kinh. 

Trường hợp đoạn kinh ấy được ghi lại quá sâu sắc, tế 

nhị và cô đọng, khiến họ khó tìm ra nghĩa lý, rồi phát 

sinh nghi ngờ về thuật sự đó, thì soạn giả xin mời họ 

hãy đọc chương "Pháp Quyền Vĩ Ðại'' bằng tiếng Anh 

(The Great Autorities), và quyển "Những ngày cuối 

cùng của Phật" (The Last Days of The Buddha), trang 

46 thì sẽ rõ.  

Lời dạy về "Phương pháp để hiểu Phật ngôn'' này ngày 

nay rất quan trọng, vì nó là nền tảng giữ đức tin, của các 

hàng Phật tử, khi họ đối diện với một số bản kinh khác 

nhau, mà những người "chú giải'' các bản kinh ấy, ai 

cũng đề cao “bản văn Phật ngôn” của mình, là tài liệu 

chính thống. Nhất là người Phật tử có thể nhớ lại lời 

Phật dạy ấy, để phân biệt những Phật ngôn do chính đức 

Bổn Sư thuyết ra khi còn tại tiền, với những "Phật ngôn'' 

được ghi lại trong kinh điển sau này. 

 

-ooOoo- 

 

 

 



 132 

 
 

Chương IX 

-b- 
 

A Nan Ða lúc Phật gần nhập Niết Bàn  

(tiếp theo) 
 

Kế đó đức Phật khởi hành, hướng đến xứ Mallas, quê 

hương của một bộ tộc thuộc giai cấp “chiến sĩ”, nằm 

cạnh chân núi Hy Mã Lạp Sơn (Himalaya). Vào thời đó, 

dường như biên giới của xứ Mallas cách không xa thành 

Xá Vệ (Savatthi), cho nên tin Trưởng lão Xá Lợi Phất 

(Sàrìputta) vừa viên tịch, được loan truyền tới thành Xá 

Vệ, đã thấu tai đức Phật. 
 

Và ở tại xứ Mallas, một lãnh thổ kề cận quê hương dòng 

họ Thích Ca (Sakyans), mà đấng Bổn Sư đã bị ngã 

bệnh, sau khi dùng bữa ăn có thứ "nấm thịt'', do ông thợ 

bạc Thuần Đà (Cunda), mua từ “dân làm rừng”, đem về 

nấu chín dâng cúng. Căn bệnh của đức Thế Tôn mỗi lúc 

một trở nên trầm trọng, đưa đến sự viên tịch.    
 

-Bữa ăn nầy đã gây ra một sự tranh luận, trong giới học 

Phật từ trước đến nay. Phái chủ trương “ăn chay” thì nói 

khác đi, cho đó là một thứ “nấm độc”. Viện dẫn Phật 

không bao giờ ăn “thịt chúng sanh”. 
 

 -Nhưng thuở sinh tiền, đức Phật đã thọ thực theo ba 

phép “tam tịnh nhục”, nghĩa là đồ ăn nào sạch sẽ hợp 

pháp, không liên quan đến sự nghe, sự thấy, và sự biết 

(hay nghi ngờ), có kẻ làm hại chúng sanh, và được 



 133 

người thiện tâm dâng cúng, thì Ngài tiếp độ. Nên đối 

với đức Phật, không có thực phẩm chay hay thực phẩm 

mặn. Ngài chỉ dạy cho các hàng môn đệ, trong khi thọ 

thực, phải quán tưởng và phân biệt tâm tham ăn (ngã 

mạng), với tâm trai tịnh (giải thoát), để tránh mọi ý 

nghiệp bất thiện mà thôi.  
 

Lại nữa, nếu ấy quả thực là nấm độc, thì dân làm rừng 

đã không hái đem bán, và ông Thuần Đà đã không mua, 

thì làm gì có chuyện “ngộ độc” ?   

 

-Để vô tư hơn, trước hai chữ “chay” và “mặn” nầy, 

chúng tôi xin sưu tầm ngay vào kinh điển Phạn ngữ 

(tiếng nói thời Đức Phật) ghi trong Tam Tạng Pàlì. Để 

ám chỉ món ăn ông Thuần Đà (Cunda) đã dâng đến 

Phật, đó là “chữ kép” “Sùkara maddava”, nghĩa là thịt 

một giống heo rừng rất khó tìm. Chúng chuyên ăn “nấm 

củ” để sống. Thịt nầy rất đắc và không có số lượng 

nhiều, nhưng phải tiêu thụ ngay, nếu để lâu có thể hóa 

độc. Ông Thuần Đà vì kính ngưỡng đức Phật, nên đã  

mua “vật quí” ấy, và có lẽ ông không biết “sản phẩm” 

đó đã trải qua bao lâu, trong tay những người thợ săn. 

Ông chỉ mua được một phần nhỏ, để nấu chín dâng đến 

một mình Đức Phật. (Chú  thích: “Sùkara”=heo rừng, 

“Maddava”=nấm củ, nấm mọc dưới mặt đất, heo phải ũi 

lên mà ăn). 
 

Thuật sự còn ghi một điều khó hiểu,  rằng Khi đức Phật 

nhìn thấy "thức ăn'' ấy, thì bảo ông Cunda hãy dâng cho 

Ngài thôi, đừng phân phối đến chúng Tăng. Ngài 

khuyên ông Cunda hãy dâng cho họ những món khác. 



 134 

Ăn xong Phật còn dạy ông Cunda lập tức đem chôn 

những gì còn lại, vì “chỉ có một vị Phật mới tiêu hóa 

nổi những thực phẩm như thế” !(?)  
 

Nhưng theo một số sử liệu khác, thì thức ăn mà ông 

Cunda đã dâng cho Phật, không phải là “thịt heo ăn 

nấm”, mà là một thứ thực phẩm dự trữ, do những người 

thợ săn đem bán. Quý độc giả có thể tìm hiểu thêm 

trong cuốn "The last days of the Buddha" : “Những 

ngày cuối cùng của đức Phật”.  
 

Hoặc quý vị có thể đọc các bài khảo cứu của ông Arthur 

Waley, cũng viết về đề tài này, dựa trên những nguồn 

tài liệu chữ Trung Hoa. Ðặc biệt là các bài ông viết về 

"Những kệ ngôn cuối cùng'' của đức Phật, và một số bài 

ông viết về vinh danh Phật nhập Niết bàn. 
 

Tuy nhiên dù theo tài liệu nào đi nữa, thì chúng ta cũng 

nhận thấy có một điểm chung. Ðó là một món ăn rất khó 

tiêu mà đức Phật phải dạy ông Cunda tuyệt đối không 

đem tặng cho ai khác. Ngài tránh cho họ sự nguy hiểm 

đến tánh mạng. Còn bản thân Ngài, vì Ngài sắp nhập 

Niết bàn, nên “vật xấu” đối với Ngài không đặt thành 

vấn đề nữa. 
 

Ngã bệnh qua ngày thứ hai, đức Phật bị chứng tiêu chảy 

rất trầm trọng. Tuy sự công phá thân xác càng lúc càng 

tăng, nhưng tâm vô ký của một vị Phật quá mạnh. Ngài 

lúc nào cũng thản nhiên, thanh tịnh, và minh mẫn tiếp 

tục cuộc hành trình... 
 



 135 

Người ta có cảm tưởng như lúc đó không phải đang 

chứng kiến cảnh xác thân bệnh hoạn làm cho đức Phật 

đau đớn, mà họ đang chứng kiến cử chỉ siêu phàm của 

một vị Phật trực diện, quan sát cái khổ trong thân Ngài, 

như quan sát một cái gì "tầm thường'', "xa lạ'', chẳng 

liên quan gì đến Ngài cả. Thật là một hành động phi 

thường ! 
 

Lúc ấy thân thể Phật rất yếu và lời nói rất nhỏ. Ngài bảo 

A Nan Ða trải y Tăng Già Lê cho Ngài nằm, và hãy tìm 

nước cho Ngài uống. Nhưng A Nan Ða chần chờ vì 

chưa tìm ra một cái giếng tốt, hay giòng sông, để có 

nước trong, chứ nước trong giòng suối bên cạnh đang 

đục ngầu, bởi một đoàn 500 xe bò mới băng qua. 
 

Khi đức Phật bảo múc nước đến lần thứ ba, thì A Nan 

Ða bất đắc dĩ vâng lời. Ông phải lấy bát bước lại bên 

giòng suối, thì lạ thay nước nơi đó liền trở nên trong. A 

Nan Ða vô cùng kinh cảm, vội múc nước lên dâng Phật. 

Và ông chợt nhớ rằng đây không phải là lần thứ nhất 

ông chứng kiến một phép lạ như thế, mà trước đó không 

bao lâu, ông đã từng múc nước đục trong một cái giếng 

sập, đem dâng Phật thì nước trở thành trong. 
 

Một hôm đức Phật gặp Hoàng tử xứ Mallas tên 

Pukkasa, một tông đồ của giáo chủ Alàra Kàlàma (một 

trong sáu trường phái mạnh nhất thuở bấy giờ). Hoàng 

tử này đã từng theo học đạo với Alàra Kàlàma trước đó 

trong vòng mười lăm năm. 
 

Vừa trông thấy đức Phật, Hoàng tử Pukkusa đã mở đầu 

câu chuyện bằng những lời tán dương: 



 136 

 

- Thật là quá ngạc nhiên! Thật là đáng khâm phục vẻ 

thanh tịnh và cao thượng của những hàng Sa môn đã 

thoát ly gia đình,  sống đời an lạc phạm hạnh.  
 

Rồi Hoàng tử tiếp: 
 

- Chính thầy của bản vương tử (ám chỉ Alàra Kàlàmara) 

một lần nọ cũng đã nhập định một cách vững chắc, đến 

độ không nghe thấy 500 cỗ xe đi ngamg qua, mà tiếng 

động đó có thể đánh thức một người ngủ say cũng phải 

thức dậy. 
 

Vì biết Hoàng tử Pukkusa có nhân duyên sắp được Ngài 

tiếp độ, nên sau khi nghe thế, đức Phật bèn hỏi rằng: 
 

- Này Pukkusa! Nếu so sánh giữa sự định tâm của Alàra 

Kàlàma với sự định tâm của một Sa môn nhập thiền, 

giữa cơn mưa bão sấm chớp vang trời, gió cuốn rừng 

cây, nước trôi như thác, thì sự nhập định của vị nào khó 

làm hơn ? 
 

- Bạch Ðức Cồ Ðàm! Ðịnh lực của Sa môn dắc thiền 

khó làm hơn. 
 

Nhân đó đức Phật mới thuật lại, không phải để cho 

Hoàng tử Pukkusa nghe, mà còn để cho tất cả hàng đệ 

tử biết: Ngài đã nhiều lần Nhập định trong cảnh mưa 

bão, sấm sét như thế. Nhất là Phật còn kể thêm rằng: 

Khi xả thiền Ngài mới hay có rất nhiều trâu bò, súc vật, 

cùng dân quê bất hạnh đã bị sấm sét giết chết. 
 



 137 

Pukkusa vốn là người rất tin vào thần lực, nên đức Phật 

kể câu chuyện Ngài đã nhờ thiền lực mà hành đạo bình 

an, để "thuyết phuc'' ông như thế. Kết quả vị Hoàng tử 

này đã tự động xin quy y, và xác nhận Phật giáo là con 

đường chắc chắn đưa dến chân lý và cứu cánh giải 

thoát. Ðây là người đệ tử cuối cùng của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. 
 

Hoàng tử Pukkusa sau đó đã dâng đến đức Phật hai lá y 

màu hoàng kim. Ðức Thế Tôn nhận một lá để sang bên, 

rồi bảo ông đem tặng lá y kia cho A Nan Ða. A Nan Ða 

khi nhận lá y ấy, ngẫu nhiên nhìn lên thân Phật, thì thấy 

màu da đức Bổn Sư chợt sáng lạn vô cùng, ông ngạc 

nhiên liền nói: 
 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Sao kỳ lạ quá! Làn da của đức 

Thế Tôn tự nhiên óng ả vô cùng, có thể nói là đẹp hơn 

lá y vàng này.  
 

Ðức Phật chậm rãi trả lời rằng: 
 

- Này A Nan Ða! Có hai trường hợp mà dung mạo của 

một vị Phật bỗng sáng lạn khác thường. Ðó là khi Phật 

Ðắc Ðạo và khi Ngài sắp nhập Niết bàn. Trong trường 

hợp thứ hai, Như Lai sẽ Nhập Diệt vào nữa đêm mai. 
 

A Nan Ða nghe Phật tuyên bố câu ấy, thì rụng rời chân 

tay. Vì suốt ngày hôm đó, và trọn ngày hôm trước Phật 

tuy ở trong tình trạng bệnh hoạn, nhưng Ðức Thế Tôn 

lúc nào cũng tươi tỉnh, tinh anh. Phật hết nói pháp cho 

người này nghe, thì Ngài tiếp dộ cho người khác, nên A 

Nan Ða hy vọng, do lòng từ bi Phật còn kéo dài sự sống. 



 138 

 

Bây giờ nghe Phật báo trước giờ nhập Niết bàn, ông 

đâm ra hốt hoảng. A Nan Ða tự động thầm trách người 

thợ bạc Thuần Đà (Cunda), đã vô tình dâng thức ăn 

«độc địa» đến Ðức Bổn Sư. 
 

Ðức Phật biết rõ điều đó, nên sau khi Ngài tìm một ao 

nước tắm rửa sạch sẽ trở lại, bèn nói với A Nan Ða 

rằng: 
 

- Này A Nan Ða! Ông không nên thầm trách người thợ 

bạc Cunda! Nhất là đừng hiểu lầm đức Phật phải tịch, 

chỉ vì đã thọ một bữa ăn của thí chủ nầy. Trên thực tế, 

có hai lần cúng dường quý báu nhất, là cúng dường đầu 

tiên khi Bồ Tát Thành Ðạo, và lần cúng dường sau 

cùng, trước khi Phật Nhập Niết Bàn. Cunda nhờ phúc 

đức cúng dường ấy, mà ông sẽ được kéo dài tuổi thọ, 

của cải cùng danh thơm cũng sẽ gia tăng. Và khi mãn 

kiếp, ông sẽ gặt hái quả lành tái sinh vào cõi trời. 
 

Phần thứ năm của kinh Ðại Niết Bàn, bắt đầu từ lúc đức 

Phật yêu cầu A Nan Ða dìu đưa ngài đến vùng 

Kusinàrà, vào tận trong công viên của vua Mallas. Khi 

đến nơi đức Phật bảo A Nan Ða nâng Ngài nằm dài trên 

một phiến đá, quay đầu về hướng Bắc, giữa hai cây 

Song Long Thọ (Sàlà) giao cành. Mặc dù lúc ấy không 

phải mùa hoa, nhưng những búp Song Long Thọ bỗng 

nhiên hiện ra, nở rộ, và rải vô số nhụy thơm trên thân 

thể đức Phật. 
 



 139 

Sử chép: Hoa Mạn Ðà La (Mandarava) cũng tự nhiên từ 

không trung rơi xuống, chen cách với hoa Song Long 

Thọ, mang theo hương thơm của thiên giới và nhạc trời. 
 

(Một học giả Nhật Bổn, ông SUZUKI đã so sánh cái 

hình ảnh thanh thoát, siêu phàm trong những giờ phút 

cuối cùng của cuộc đời một vị Phật, với đoạn chót của 

chúa Ky Tô (?), đã làm cho mọi người thấy rằng : Trong 

cả hai trường hợp, hai vị Giáo Chủ đã để lại những tấm 

gương sáng cho các thế hệ tin tưởng nơi họ sau này). 
 

An ngọa xong, đức Phật liền nhập định, và các đệ tử kề 

cận thay phiên nhau hầu Phật. Khi đến lượt Trưởng lão 

Upavàna đứng quạt hầu thì đức Phật bỗng dạy: 
 

- Này các Sa môn! Sự cúng dường bằng hầu hạ, bằng 

thiên nhạc, bằng hương thơm, bằng tràng hoa, hay bằng 

bất cứ vật dụng gì quý nhất trên thế gian đến Như Lai, 

cũng không bằng cúng dường bằng cái phẩm hạnh thực 

hành đúng giáo lý giải thoát, mà Như Lai đã dạy! Nghĩa 

là Sa môn nào sống đúng theo đạo cao thượng của đức 

Phật, là Sa môn ấy cúng dường Như Lai một cách thành 

thật nhất. 
 

Ðoạn đức Thế Tôn bảo Trưởng lão Upavàna đứng sang 

một bên. A Nan Ða lấy làm lạ, liền bạch Phật hỏi lý do, 

thì đươc Phật trả lời rằng: 
 

- Này A Nan Ða! Bởi vì có vô số chư Thiên đến từ bốn 

phương tám hướng để chiêm bái toàn diện bậc Chánh 

Ðẳng Chánh Giác. Nhưng Sa môn Upavàna đã đứng 

trước mặt Như Lai, và tâm lực của vị Sa môn này làm 



 140 

giảm hào quang của chư Thiên, nên họ không dám đến 

gần để chiêm bái. Bởi vậy Như Lai mới yêu cầu ông 

đứng sang một bên! 
 

Tuy A Nan Ða đang buồn, nhưng nghe nói có chư Thiên 

(vô hình) đến thăm liền bị kinh cảm, tò mò hỏi Phật về 

họ, thì cũng được đức Bổn Sư mô tả tóm tắt: 
 

- Này A Nan Ða! Các hàng chư Thiên ấy, hạng nào còn 

dục căn thì khóc than thảm thiết, kể lể rằng: Ðức Phật 

đã xuất hiện trên thế gian từ 45 năm qua, mà bây giờ họ 

mới được thấy nhục thân lần đầu, và cũng là lần chót! 

Còn hạng chư Thiên nào đến từ hai cõi Sắc giới và Vô 

sắc giới, thì thần diện tỏ ra thanh tịnh hơn, nhưng vẻ 

luyến tiếc sắp mất một vị Phật của họ, cũng không che 

dấu được. 
 

Ðoạn đức Phật, nhân nghe các hàng chư Thiên bàn bạc 

với nhau rằng, sau khi đâng Toàn Giác Tịch Diệt rồi, thì 

mỗi ngày (tương đương với 100 năm của thế gian) từ 

thiên giới họ sẽ xuống cõi người, để chiêm bái những 

nơi có liên quan đến đức Phật một lần, Phật bèn nói với 

A Nan Ða: 
 

- Này A Nan Ða! Có bốn chỗ động tâm, tượng trưng 

cho hình ảnh của Phật Tổ Thích Ca là: 
 

1. Ðịa điểm Ðản Sinh, trong vườn Lâm Tỳ Ni (Lumbini) 

gần thành Xá Vệ (Sàvatthi). 
 

2. Ðịa điểm Thành Ðạo, cây Bồ Đề, ven rừng tuyết lãnh 

(Uruvela), gần sông Ni Liên (Nerañjana). 
 



 141 

3. Ðịa điểm Chuyển pháp luân, trong vườn Lộc Giả 

(Isipatana migadàya), thành Ba La Nại (Varanasì). 
 

4. Và địa điểm nhập Niết Bàn, (trong vườn Song Long 

Thọ Mallas gần thành Câu Thi Na (Kusinàrà). 
 

Về sau, nếu có kẻ thiện tâm, tưởng nhớ đến đức Phật, 

thì họ cứ tìm đến chiêm bái một trong bốn (hay cả bốn) 

địa điểm ấy. Và quả phúc của sự chiêm bái ấy, sẽ đưa kẻ 

thành tâm, sau khi hết tuổi thọ, được sinh vào cõi trời. 

Ðặc biệt là những ai từ phương xa lặn lội đến Thánh 

tích, sẽ hưởng quả phúc nhãn tiền, thân thể khỏe mạnh, 

tật bệnh tiêu trừ. 
 

Một điều đáng chú ý, là tất cả bốn Thánh địa này đều 

nằm trong công viên, cạnh rừng, gần thành phố chứ 

không ở giữa thành phố. Ðể cho những đoàn hành 

hương trong tương lai, có thể tìm thăm các "dấu tích'' 

của đức Phật, tại những nơi vừa thanh tịnh (gần rừng), 

vừa dễ lui tới (gần thành phố). 
 

Lúc đó A Nan Ða như sực nhớ ra một điều gì, liền buồn 

bã hỏi Phật: 
 

''Bạch đức Thế Tôn! Sau khi Phật Tịch Diệt, thì một Tỳ 

khưu Tăng phải đối xử với các đệ tử nữ lưu như thế 

nào? 
 

- Này A Nan Ða! Như Lai đã dạy kỹ việc đó đến ông 

rồi. (Mời quý độc giả hãy đọc lại trong đoạn trước). 
 

A Nan Ða lại rưng rưng nước mắt hỏi tiếp: 

 



 142 

- Bạch đức Thế Tôn! Nhưng khi đức Bổn Sư đã An Tịch 

Vô Dư Niết Bàn, thì chúng đệ tử sẽ gìn giữ nhục thân 

của Ngài ra làm sao? 
 

- Này A Nan Ða! Ðó là nhiệm vụ của các hàng cư sĩ, 

của các bậc vua chúa. Còn bổn phận của chư Tỳ khưu 

Tăng là phải tinh tấn phát triển tâm linh, bất thối trên 

con đường giải thoát.  
 

A Nan Ða nài nỉ: 
 

- Bạch Ðức Thế Tôn! Nhưng chúng đệ tử muốn biết 

thánh ý của Phật về tang lễ, dành cho nhục thân của một 

bậc Chánh Biến Tri như thế nào ? 
 

Hào quang trên mình Phật chợt sáng rực, rồi Ngài trả 

thong thả lời: 
 

- Này A Nan Ða! Nhục thân của một bậc Chánh Biến 

Tri sẽ được hỏa táng theo vương lễ. Và tro tàng cũng 

như Xá Lợi, sẽ được các vua chúa chia đều, để dựng 

tháp phụng thờ. 
 

- Này A Nan Ða! Có bốn hạng người trên thế gian, xứng 

đáng để cho chư Thiên và nhân loại bảo vệ hài cốt trong 

các bảo tháp (Cetiyas), là Phật Toàn Giác (Sammà 

Sambuddha), Phật Ðộc Giác (Paccekabuddha), A La 

Hán Phật (Arahatta), và Chuyển Luân Thánh Vương 

(Cakkavatti Ràjà). Ai có duyên lành lễ bái hài cốt của 

bốn hạng người ấy, sẽ được phúc đức vô cùng. 
 

(Lời phụ chú của dịch giả : Các danh hiệu như Toàn 

Giác, Chánh Ðẳng Chánh Giác, Chánh Biến Tri, Ðiều 



 143 

Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Thế Gian Giải, Minh 

Hạnh Túc, Vô Thượng Sĩ, Ứng Cúng, Thiện Thệ, Thế 

Tôn v.v... đều để ám chỉ đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tức 

là một vị Phật, từ vô lượng kiếp làm Bồ Tát, đã có hạnh 

nguyện đem giáo lý độ đời). 
 

Còn danh hiệu Ðộc Giác ám chỉ một bậc Giải Thoát đã 

tự tu, tự độ, kiếp chót không cần nghe pháp của ai, và 

cũng không dạy pháp đến kẻ khác. 
 

“A La Hán Phật” thường được gọi là “Thinh Văn Giác”, 

tức những đệ tử đã đắc đạo Bất Lai (không còn luân hồi 

nữa) của một vị Phật Toàn Giác. 
 

Cả ba loại danh hiệu vừa kể trên đều dành cho các bậc 

thoát ly gia đình, đắc đạo Vô Thượng Giải Thoát. Riêng 

danh hiệu “Chuyển Luân Thánh Vương” ám chỉ một 

Hoàng Đế nhân đức và anh minh, sống trong cung vàng 

điện ngọc, nhưng thánh thiện. 
 

Ấy là một vị anh quân, ân đức vô lượng, lấy pháp lành 

để trị dân, và không ngừng phổ biến thiện hạnh ở trong 

nước cũng như ở ngoài nước. Các vị Chuyển Luân 

Thành Vương hầu hết đã đắc quả Thánh, kể từ bậc Tu 

Ðà Hườn (Sotàpattimagga) trở lên. 
 

Theo phong tục cổ Ấn Ðộ, nhất là thời Phật còn tại thế, 

thì những vĩ nhân sau khi nhắm mắt, hài cốt của họ 

thường được tôn thờ trong những “mộ thất” (Stupas), 

hay trong những bảo tháp (Cetiyas). 
 



 144 

Riêng đối với những cố Chuyển Luân Thánh Vương, thì 

di cốt còn được an trí cùng với những tùy vật rất quý, 

trong những lăng tẩm, phía trên mộ phần luôn luôn có 

một chiếc lọng. 
 

(Người ta gọi hài cốt của đức Phật, hay của ch ư Th ánh, 

là “Ngọc Xá Lợi”, và ngày nay các hàng Phật tử có thể 

đến chiêm bái những Thánh Vật ấy, tại những tháp thờ 

lớn, hay tại những Bảo Tàng Viện Trung Ương, ở các 

nước Phật giáo). 
 

Khi ấy A Nan Ða vì quá khổ não, bước ra phía sau chỗ 

Phật nằm, ôm một gốc cây, than khóc thảm thiết. A Nan 

Ða khóc vì biết rằng quả Thánh A La Hán ông chưa đạt 

được, lòng ông còn dục vọng, mà chỉ có đức Bổn Sư, 

người duy nhất mới có thể giúp ông vượt qua biển khổ, 

lại sắp sửa nhập vào Niết Bàn. 
 

Với một tâm lý còn ít nhiều phàm tính, Ananda (A Nan 

Ða) chắc tự hỏi rằng ''kết quả của 25 năm trường hầu 

Phật là như vậy sao ?''. 
 

Hình ảnh một A Nan Ða ngồi khóc, về sau này thường 

được miêu tả bằng nghệ thuật hội họa, hay bằng những 

nét điêu khắc của văn hóa Phật giáo, tại những trung 

tâm chiêm bái lịch sử, khiến cho các nhà khảo cứu quốc 

tế liên tưởng đến hình ảnh các tông đồ của Jésus Christe 

gục đầu bên thập tự giá, sau Phật khoảng 600 năm. 
 

Phật không thấy A Nan Ða bên cạnh, bèn hỏi nguyên 

do, rồi cho người gọi ông vào mà dạy rằng: 
 



 145 

- Này A Nan Ða! Ông chớ nên buồn khổ! Như Lai đã 

chẳng từng giảng cho ông nghe nhiều lần rồi hay sao : 

Mọi vật đều vô thường. Có cái gì đã sinh ra, thay đổi 

theo thời gian, mà không có ngày suy tàn, tiêu hoại ? 
 

- Này A Nan Ða ! Ðức tính hầu Phật của ông từ 25 năm 

qua, vốn vui vẻ, giản dị, nhạy cảm và nghiêm túc. Với 

một sự phục vụ hết lòng kính yêu đức Phật, bằng hành 

động, bằng lời nói, cũng như bằng ý nghĩ, ông đã tạo 

cho mình một công đức vô lượng, to lớn hơn bất kỳ ai 

trong giáo pháp của Như Lai. Tại sao ông không nhớ 

đến những công đức ấy để mà thỏa mãn, để mà tin 

tưởng quả giải thoát sẽ đến trong kiếp này. 
 

- Này A Nan Ða! Như Lai khuyên ông hãy tinh tấn thêm 

chút nữa, thì các bợn nhơ, phiền não trong tâm ông, sẽ 

được tẩy sạch. 
 

Rồi để làm gia tăng niềm tin vào công đức của A Nan 

Ða, đức Phật bèn thuật lại trong một tiền kiếp xa xưa, 

khi Bồ Tát tiền thân Phật Thích Ca, được đức Chánh 

Ðẳng Chánh Giác quá khứ thọ ký, thì tiền thân A Nan 

Ða, cũng được thọ ký, rằng ông sẽ chứng quả Giải 

Thoát trong giáo pháp của vị Phật tương lai (Theo 

Jataka 307: Túc Sinh truyện số 307). Ðây là lần tiên 

đoán thứ nhất. Và giờ đây, trước khi nhập Niết Bàn, đức 

Phật lại tiên đoán ''A Nan Ða sẽ Giải Thoát'' lần thứ hai. 
 

Sau khi an ủi và khuyến khích A Nan Ða xong, đức Thế 

Tôn quay sang các hàng Tỳ khưu Tăng, và một lần nữa 

Phật lại thốt lên những lời khen ngợi, có liên quan đến 

A Nan Ða rằng: 



 146 

 

- Không phải chỉ riêng Như Lai, mới có một đệ tử thân 

cận xứng đáng, mà chư Phật trong quá khứ, và chư Phật 

trong tương lai, cũng có những đệ tử như thế. Sự bặt 

thiệp của A Nan Ða, đối với các hàng Phật tử cũng rất 

đáng ngưỡng mộ. Mỗi lần Tăng chúng tụ họp để nghe 

ông nói pháp, là mỗi lần tất cả đều thỏa mãn, vui mừng, 

và họ cứ muốn nghe ông nói pháp thêm nữa. A Nan Ða 

là một Sa môn, mà tiếng tốt đã đạt được đến mức, ít ai 

sánh bằng. Ngoài ông ra, chỉ có một vị Chuyển Luân 

Thánh Vương mới có uy tín cỡ đó. 
 

Không riêng gì trong kinh Ðại Niết Bàn, mà trong các 

kinh khác, chúng ta cũng thấy cách khuyến khích, và 

hướng dẫn A Nan Ða của Ðức Phật rất hiệu quả. Một 

mặt đức Thế Tôn khen ngợi những đức tánh có thật của 

A Nan Ða, trước các hàng Tăng chúng, đặc biệt là trước 

những ai yêu mến ông. Mặt khác Phật nhắc nhở ông hãy 

cố gắng đoạn trừ những phiền não cuối cùng. 
 

Nhân được đức Bổn Sư khen ngợi như thế, tâm tư A 

Nan Ða chợt lóe lên một niềm hy vọng. Ông đề nghị đức 

Thế Tôn không nên Nhập Diệt trong vườn Mallas, giữa 

hai cây Song Long Thọ, mà Ngài nên di chuyển đến 

nhập Niết Bàn, trong một thủ đô lớn hơn, như Sàvatthi 

(Xá Vệ), Ràjagaha (Vương Xá), Kosambi hay Bàrànasì 

(Ba La Nại) chẳng hạn ! 
 

Riêng Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatthu), thủ đô quê quán của 

đức Phật, là nơi thích hợp và gần xứ Mallas nhất, nhưng 

A Nan Ða không đề nghị, vì thủ đô này vừa mới bị quân 



 147 

xâm lăng cướp phá và thiêu hủy, bởi một Hoàng tử con 

vua Pasenadi. 
 

Còn một thủ đô khác là Tỳ Xá Ly (Vesali), A Nan Ða 

cũng không nhắc đến, vì trước đó không bao lâu, chính 

đức Phật đã tuyên bố là Ngài sẽ không quay lại thành 

phố này nữa. 
 

A Nan Ða, sở dĩ đề nghị đức Phật nên nhập Niết Bàn 

trong một thành phố lớn, vì ông nghĩ rằng ở đó lễ Trà 

Tỳ có thể được tổ chức long trọng hơn, và số người đến 

dự lễ, gieo duyên lành với Phật lần cuối cùng, cũng sẽ 

đông đảo hơn. 
 

Đức Phật nằm yên trên thạch sàn, giữa hai cây Song 

Long Thọ, tuy sắp nhập Niết Bàn, nhưng Ngài đã hiểu 

rõ thâm tâm của A Nan Ða, bèn cất lời cắt nghĩa cho 

ông rõ những lý lẽ và nhân duyên, tại sao Ngài chọn 

Kusinara (Câu Thi Na), để làm nơi an nghỉ cuối cùng. 
 

Sau khi A Nan Ða nghe xong lời Phật dạy, thì ông mới 

biết chỗ Phật nằm, chuẩn bị Nhập Diệt, là nơi chứa đầy 

nhân duyên nhất. Số là đức Phật, trong một kiếp xa xưa, 

đã sinh làm một vị Chuyển Luân Thánh Vương, tên là 

Mahà Sudassana, đã đem ân đức cai trị vùng này, làm 

cho bá tánh hưng thịnh, hạnh phúc một thời. 
 

Tiền thân đức Phật khi hết tuổi thọ đã tái đầu thai làm 

Chuyển Luân Thánh Vương ở đó, ít nhất là sáu lần, và 

kiếp chót này, ngài đến viên tịch nơi đây, là lần thứ bảy. 
 



 148 

Tuy sự lộng lẫy và thái bình, về vật chất của vương 

quốc thời xa xưa ấy, bây giờ đã tiêu hoại, biến mất và 

trở thành số không. Nhưng đối với một bậc thông rõ quá 

khứ vị lai, thì ý nghĩa và giá trị lịch sử của nó vẫn còn. 
 

Mặt khác, căn cứ theo Pháp Bảo của chư Phật, thì nó 

còn là địa điểm chứng minh rõ ràng chân lý vô thường. 

Một vương quốc đã được thịnh trị qua ân đức của pháp 

lành đến sáu đời Chuyển Luân Thánh Vương, mà còn bị 

mai một như thế, huống chi những xã hội chỉ biết làm 

lành năm mười năm, hay một thế hệ nào đó, thì thử hỏi  

ỷ lại vào đâu, mà người ta có thể dễ duôi, tưởng phước 

lành của mình sẽ không cạn? 
 

Trong Tôn Túc Kinh (Theragàthà) còn có một câu kệ 

nổi tiếng về vương quốc xa xưa ấy như sau: 
 

''Hạnh phúc lành tuy cũng là sự thật! 

Nhưng đã vì tái hợp, tất ly tan, 

Vạn vật sinh ra vốn để suy tàn. 

Dẫu Thánh pháp củng có ngày biến mất, 

Ðược, thất, hưng, suy, ảo hình vật chất, 

Với thời gian, tất cả chỉ phù du. 

Chấm dứt duyên sinh, ấy phá ngục tù, 

Tâm cực lạc là tâm ngoài sinh thú'' 
 

  -Thoát dịch theo câu số 1159 trong Theragàthà. Nội 

dung của bài kệ nói trên cũng được diễn tả dưới thể văn 

xuôi trong các kinh thuộc Trường Bộ (Digha Nikàya), 

số 16.6,17), Tạp Bộ (Saŋyutta Nikàya), số 15-

20/S:1.11/S:6.15/S:9.6, và Túc Sinh truyện (Jàtaka) số 

307. 



 149 

 

Câu chuyện vị Chuyển Luân Thánh Vương Mahà 

Sudassana (tiền thân Phật) có thể xem là câu chuyện 

cuối cùng mà đức Phật kể cho A Nan Ða nghe. 
 

Sau đó đức Thế Tôn bảo A Nan Ða loan tin Phật sắp 

nhập Niết Bàn, và mời dân chúng Mallas trong thành 

phố Câu Thi Na (Kusinàrà) cu hội, dể họ có thể chiêm 

bái đức Phật lần chót.  
 

Trong số những người đến thăm vĩnh biệt đức Phật ấy, 

có một đạo sĩ du phương tên là Subhadda, đang dừng 

chân tại thành Câu Thi Na (Kusinara), và nghe tin Phật 

sắp Niết Bàn, ông cũng đến thăm. 
 

Subhadda vốn có một vấn đề nan giải trong tâm, nên 

ông nghĩ rằng ''Rất khó mà gặp một vị Phật, vậy ta nên 

mau đem việc bí ẩn này hỏi Phật, nhờ Ngài giải rành, 

kẻo chậm trễ thì sẽ muộn''. 
 

Khi Subhadda yêu cầu A Nan Ða để ông đến gần Phật, 

thì A Nan Ða từ chối, nói rằng: ''Hãy để cho đức Thế 

Tôn an nghỉ, không ai được quấy rầy!''. A Nan Ða từ 

chối đến ba lần, nào biết rằng hành động của ông đã trái 

với lòng từ bi của đức Phật. 
 

Ðức Thế Tôn nghe A Nan Ða từ chối dến lần thứ ba như 

thế, liền dạy: 
 

- Này A Nan Ða! Ông hãy để cho du sĩ Subhadda đến 

gần Như Lai, vì ông ấy có một vấn đề thắc mắc trong 

tâm, mà không thể nào giải tỏa. Ông đến để cầu được 

soi sáng, chứ không phải để quấy rầy Như Lai đâu! 



 150 

 

Subhadda vô cùng mừng rỡ, liền tiến lên, chắp tay, bạch 

với Phật rằng: 
 

- Thưa đức Cô Ðàm! Có một vấn đề mà du sĩ này hằng 

thắc mắc, là làm sao để nhận ra chân lý, khi các giáo 

chủ hiện nay đều thuyết giảng những điều trái nghịch 

nhau, mà biện luận của vị nào nghe củng thông suốt cả? 
 

Ðức Phật thanh tịnh trả lời: 
 

- Này Subhadda! Hãy nghe pháp bảo của Như Lai, rồi 

ông sẽ rõ. Khi một người hành động cao thượng, nhất là 

sống theo Bát Chánh Ðạo, thì người ấy sẽ tự mình nhận 

thấy giáo lý thoát tục, tự mình tìm thấy bốn quả lành của 

bậc xuất gia. Rồi khi một Sa môn càng tinh tấn trong 

phạm hạnh, thì họ càng thấy rõ Thánh quả hiện dần. 
 

- Này Subhadda! Nhu Lai đem phép lành ban bố trên 

thế gian, đã bốn mươi lăm năm qua, đây là lần đầu tiên 

ông mới được nghe. Ngoài pháp lành ấy, ông không thể 

nào tìm ra chân lý ở nơi khác. 
 

Lời dạy ngắn ngủi ấy của Phật, quả đủ để cho 

Subhadda, (cũng như trường hợp của Hoàng tử 

Pukkasa), thể nhận được Chánh Pháp một cách sâu sắc. 

Subhadda, sau đó đã xin quy y Phật, và tình nguyện gia 

nhập cộng đồng Tăng lữ. Nhưng theo luật lệ mà đức 

Thế Tôn đã chế định. Một đạo sĩ du phương muốn gia 

nhập Phật giáo phải ''thử hạnh'' trong vòng bốn tháng. 

Trong thời gian này, nếu họ đổi ý, họ có thể trở về môn 

phái cũ của họ. 
 



 151 

Subhadda liền vui mừng vâng lời. Ông còn nói ''Nếu 

Phật bảo ông tập tành trong vòng bốn năm, rồi mới 

được chính thức thừa nhận vào Giáo Hội, ông cũng sẵn 

sàng làm''. 
 

Trước sự quyết tâm ấy, đức Phật đã cho phép Subhadda 

quy y, và đây là người môn đệ sau cùng của đức Toàn 

Giác. Có một điều đáng ca ngợi, là vị đệ tử cuối cùng 

này, chẳng bao lâu sau đó, đã đắc quả A La Hán 

(Arahatta : Bất Lai). 
 

Phần thứ sáu (mà cũng là phần chót) của kinh Ðại Niết 

Bàn chứa đựng những lời di huấn tối hậu của đức Phật. 

Chúng ta có thể liệt kê như sau: 
 

Thứ nhất, chư Tỳ khưu Tăng chớ nên nghĩ rằng : Sau 

khi đức Thế Tôn tịch diệt, cộng đồng đệ tử sẽ không còn 

ai là thầy. Bởi vì toàn thể kinh và luật của đức Bổn Sư 

để lại, chính sẽ là tiêu chuẩn hướng đạo, được xem như 

một vị thầy. Những gì Ðức Phật đã thuyết ra, hoặc đã 

chế định, để ngăn ngừa phàm nhân phạm điều tội lỗi, 

sau đó sẽ được các đệ tử tôn túc kết tập thành văn bản, 

có hệ thống, hầu ổn định nền tảng giáo lý của đức Phật, 

cho những thế hệ tương lai. 
 

Thứ hai, sau khi Phật nhập Niết bàn, chư Tỳ khưu Tăng 

không được gọi nhau một cách vô trật tự. Chẳng hạn 

như không được gọi nhau bằng ''đạo hữu'', mà phải tôn 

trọng thứ bậc, tuổi tác, phải gọi nhau bằng những tiếng 

''Thưa Ngài'' và tự xưng là ''bần đạo'', nếu mình lớn hơn 

hay ngang hàng, phải tự xưng là “tiểu đệ”, nếu mình 

nhỏ hơn. Trong tiếng Pali, một vị Tỳ khưu nhỏ hạ gọi 



 152 

một Tỳ khưu lớn hạ là “Bhante”. ("Hạ'' là công hạnh an 

cư kiết hạ, một đơn vị thâm niên trong Phật giáo). 
 

Luật lệ này được gìn giữ mãi đến ngày nay, như một 

truyền thống tượng trưng cho sự hòa hợp và tôn trọng 

đức hạnh trong các hàng Tăng lữ. Một vị niên trưởng 

trong Phật giáo phải luôn luôn giử nết gương mẫu. Và 

những tỳ khưu trẻ tuổi phải luôn luôn ý thức rằng ''Tôn 

trọng các bậc đạo hạnh tôn túc trong Giáo Hội, là tôn 

trọng Ðức Phật''. 
 

Thứ ba, Phật cho phép chư Tỳ khưu Tăng, sau khi Ngài 

tịch diệt, có thể hủy bỏ những luật lệ nhỏ nhặt, ít quan 

trọng, chỉ liên quan đến phép xã giao và nghi lễ trong 

thời trước, mà không còn lưu hành trong thời sau. Tuy 

nhiên sự hủy bỏ này, phải do đại hội đồng Tăng chúng 

hợp lại rồi quyết định, chứ không do một cá nhân tự ý 

phổ biến. 
 

Sự hủy bỏ đó cũng không được làm giảm hiệu lực của 

những luật lệ chính trong đời sống phạm hạnh. Trường 

hợp nếu có Sa môn nào không muốn hủy bỏ những điều 

luật ''vụn vặt'' mà cố gắng giữ đủ, thì Sa môn ấy không 

phạm tội bất tuân Giáo Hội. 
 

Thứ tư, Phật lưu lại lời dạy sau cùng, để phạt một Tỳ 

khưu bất phục thiện nặng hơn, dành cho thẩm quyền 

Giáo Hội. Ðiềy này có liên quan đến tỳ khưu Channa, 

một tu sĩ cứng đầu, không chịu sửa hạnh kiểm xấu. Khi 

Ananda hỏi Phật cách thi hành điều luật ấy, thì được trả 

lời như sau: 
 



 153 

- Không ai được tiếp xúc, nói chuyện, khuyên nhủ, hay 

dạy dỗ Channa nữa. Cứ để mặc ông làm chi thì làm, và 

đừng chú ý đến ông gì cả. 
 

Sau đó, Phật cũng không quên dạy cho A Nan Ða những 

phương pháp căn bản, để đối ngoại trong những ngày 

sắp tới, khi ông tiếp xúc với đủ mọi hạng người. Rồi 

đức Thế Tôn quay qua hỏi toàn thể đệ tử rằng: 
 

- Này chư Tỳ khưu! Cho đến nay, các ông còn điều gì 

thắc mắc, liên quan đến hành động và giáo thuyết của 

đức Giác Ngộ không? Nhất là thắc mắc về nội dung 

cùng ý nghỉa của Pháp Bảo, thắc mắc về tổ chức Giáo 

Hội, và trên hết là thắc mắc về những pháp môn mà các 

ông đang dùng để tụ tập? Bốn loại thắc mắc ấy nếu có, 

các ông nên nêu ra, để được giải tỏa khi Như Lai còn tại 

thế, kẻo về sau các ông sẽ lấy làm tiếc, lúc Như Lai đã 

nhập diệt rồi. 
 

Sau khi Phật gạn hỏi đến ba lần, mà toàn thể đệ tử hiện 

diện đều im lặng, thì A Nan Ða vội nói: 
 

- Thật là đáng mừng, chư Tỳ khưu Tăng ở đây không ai 

thắc mắc điều gì cả. 
 

Ðức Phật liền chữa lời ông: 
 

- Này A Nan Ða! Khi ông thốt câu ấy, ông có chắc chắn 

là ở đây thực sự chẳng có Tỳ khưu nào còn những điều 

thắc mắc chăng? Ông nên biết rằng, rất có thể có nhiều 

thắc mắc, mà một Tỳ khưu không muốn nói ra. Hoặc 



 154 

cũng có thể có quá nhiều câu hỏi mà họ không biết phải 

nêu vấn đề nào trước? 
 

Những lời ấy của Ðức Phật đến A Nan Ða chứng tỏ 

rằng Ngài biết rõ phẩm hạnh của 500 đệ tử đang có mặt 

nơi đó. Chỉ có một thiểu số đắc quả Thánh, từ Tu Ðà 

Hườn trở lên, thì không còn hoài nghi trong Phật Giáo. 

Nhưng hơn phân nửa còn lại, Thánh tâm chưa được nẩy 

nở. Và lời dạy ấy của Ngài vốn cũng để nhắc nhở A 

Nan Ða chớ nên dùng sự suy đoán thông thường, căn cứ 

theo bên ngoài, mà ấn định trình độ hiểu biết của cộng 

đồng Tăng chúng. 
 

Rồi một lần cuối cùng, Ðức Thế Tôn lại quay sang 500 

người đệ tử, để thốt ra những lời vĩnh biệt, và chúc lành 

như sau: 
 

- Giờ đây! Này chư Tỳ khưu! Như Lai nhắc lại lần chót 

rằng bản chất của mọi vật có hình dạng là sẽ tiêu hoại, 

tan rã. Các ông hãy cố gắng thêm lên. Ðừng để Giác 

Tâm bị che mờ, bị bao phủ, bị cầm tù bởi xác thân ngũ 

uẩn này. 
 

Nói xong những lời tối hậu ấy, đức Phật liền nhập Ðịnh. 

Ngài bắt đầu từ Nhất thiền, Nhị thiền, Tam thiền, rồi Tứ 

thiền... để bước vào thiền Vô sắc. Chỉ trong chốc lát, 

tâm Phật đã trụ vững trong bậc an định Vô Sở Hữu Xứ. 

Ngài không còn khái niệm, hay cảm giác gì về ngũ căn 

và thế gian nữa. 
 

Phật an định như thế qua năm khắc đồng hồ (khoảng 2 

giờ), mà phong lực (ám chỉ hơi thở) trong thân thể của 



 155 

Ngài chưa gián đoạn, nên Ngài tiến lên các cõi thiền cao 

hơn là Không Vô Biên, Thức Vô Biên, rồi Phi Tưởng, 

Phi Phi Tưởng.v.v…  
 

Trong bốn cõi thiền Vô Sắc vừa kể: Khi an trụ ở hai bậc 

đầu, đức Phật không còn Tâm sở vi tế nữa, và khi an trụ 

ở hai bậc sau, Tâm vương (hay tâm Phật) tự động trở 

nên vô lượng, vô thượng, và vô cực, chẳng những vượt 

qua vạn pháp và vũ trụ hạn chế, mà Ngài còn vượt qua 

vạn pháp và vũ trụ vô hạn chế nữa. 
 

Trong khi dức Phật đang nhập định trên thạch sàn (tảng 

đá dùng làm giường), thì A Nan Ða thỉnh thoảng hỏi sư 

huynh Anuruddha, một người anh em của ông, và cũng 

là một Thiền sư có định lực siêu đẳng, gần bằng đức 

Phật, xem đức Thế Tôn đã nhập Niết Bàn chưa? A Nan 

Ða đã gọi Anuruddha là đại huynh (bhante), mặc dù hai 

anh em cùng xuất gia, thọ giời trong một ngày. 
 

Đại Đức Anuruddha (A Nậu Lâu Đà) lúc ấy cũng ngồi 

thiền, xử dung định lực để theo dõi “thần quang”của 

Phật. Thỉnh thoảng ông xả thiền để thông báo cho chư 

tông đồ biết tình trạng tâm linh của đức Bổn Sư ra sao. 
 

Khi Anuruddha nghe A Nan Ða hỏi câu: ''Bạch sư 

huynh, Ðức Thế Tôn đã Nhập Diệt chưa?'', thì ông trả 

lời rằng: 
 

- Này sư đệ A Nan Ða! Tâm Phật còn đang ở cõi Thiền 

Không Vô Biên, tức là Phẩm Vô Sinh đã kết quả trong 

Ngài, còn Phẩm Bất Diệt mới vừa ''chớm nở''. Nghĩa là 



 156 

đức Phật đang ở 3 bậc thiền cuối cùng, kề cận Niết Bàn, 

chứ chưa viên tịch. 

 

Đại  Đức Anuruddha trả lời như vậy, vì ông đã sử dụng 

tối đa thiền lực của mình. Nhưng ông chỉ có thể "theo 

thần quang của Phật'' lên tới cõi thánh thiền thứ tám rồi 

dừng ở đó, chứ không thể ''đi cao'' hơn nữa. 
 

Về phần đức Phật, sự nhập Niết bàn của Ngài quả là 

một điều kỳ diệu. Phật không bắt buộc mình phải chết. 

Ngài cũng không cố ý kéo dài sự sống. Khi tâm Phật 

vượt qua Tam giới, lên đến cõi Thánh Thiền thứ chín 

rồi, mà hơi thở trong nhục thân chưa tắt, một số tế bào 

của các bộ  phận chính trong xác thịt còn hoạt động, thì 

Ngài quay lại cõi thiền thứ nhất, để cho chúng nó 

(những tế bào còn "sống") được câu hữu với tâm linh 

mà sinh hoạt. Rồi Ngài lần lượt tiến lên các cõi thiền 

cao hơn, từ thứ hai, thứ ba, thứ tư..v..v cho đến tuyệt 

đích, trước khi nhập Niết Bàn. Cứ như thế mà Phật tuần 

tự, hết lên rồi xuống, hết xuống lại lên, chờ đợi cho các 

cơ quan trong thân thể hết tuổi thọ, tự động chấm dứt. 
 

Và khi nhóm tế bào cuối cùng trong thân thể Phật ngưng 

hoạt động, thì thiền tâm Phật đang ở cõi định thứ tư, 

Ngài ung dung phủi sạch bụi luân hồi, tiến lên các bậc 

thiền cao hơn, thứ năm, thứ sáu, thứ bảy, thứ tám, thứ 

chín, rồi Nhập Diệt! 
 

Lần chót này Đại Đức Anuruddha cũng tận dụng thiền 

lực theo Phật, để làm bổn phận thông tin. Nhưng khi 

ông lên đến cuối bậc thiền thứ tám, thì ông không còn 

tiếp xúc với thần quang của đức Phật nữa. Anuruddha 



 157 

thận trọng quay lại các bậc thiền thấp hơn để "tìm'' Phật, 

nhưng chẳng thấy “Linh Quang” của Ngài đâu cả, ông 

mới biết chắc rằng đức Bổn Sư đã Nhập Niết bàn. 
 

Lúc ấy vào đúng nữa đêm, ngày trăng tròn tháng tư âm 

lịch. Vầng trăng khuya đã chênh chếch về phương Tây. 
 

Khi toàn thân của đức Phật thực sự ngừng hoạt động 

thì...bỗng nhiên quả đất rung rinh, bầu khí quyển 

chuyển động, sấm sét nổi lên trên không trung. Ðúng 

như lời tiên đoán của đấng Toàn Giác! 
 

Phạm Thiên Sahampati, bậc đã đắc quả Bất Lai, và cũng 

là vị trời đã yêu cầu Phật thuyết pháp lần đầu tiên trên 

thế gian (trước đó 45 năm), liền xuất hiện để cung 

dường Phật bằng câu kệ: 
 

''Luật vô thường hằng chi phối vạn vật, 

Ngay cả một vị Phật còn không tránh khỏi''. 
 

Vua trời Ðế Thích cũng hiện ra hình, và lập lại ý nghĩa 

một câu Phật ngôn, mà vua đã từng nghe rằng: 
 

''Tử sinh là cõi phù du, 

Sinh còn, tử mất, hữu dư luân hồi''. 
 

Vua trời Ðế Thích vốn là một vị tiên đã đắc quả Nhập 

Lưu, nên ông thuộc lòng rất nhiều Phật ngôn. 
 

Người thứ ba cúng dường Phật là Đại Đức Anuruddha. 

Ông ứng khẩu mấy câu kệ ngôn như sau: 
 

''Thanh tịnh thay là giờ Nhập Diệt, 

Ðấng từ bi thanh khiết vô lường. 



 158 

Buồn vui, sướng khổ không còn, 

Vượt ra tam giới, mười phương Niết bàn''. 
 

Nhưng Tôn giả A Nan Ða thì âu sầu, than tiếc, nói: 
 

''Còn chi khi đã mất thầy, 

Cõi trần vô nghĩa, thân này vô duyên''. 
 

Sau cùng là toàn thể 500 Tỳ khưu đệ tử Phật, vì hầu hết 

chưa đắc quả Thánh, tâm tư còn chứa rất nhiều phàm 

tình, ái dục, nên họ đồng loạt khóc lóc, thương tiếc đức 

Phật một cách thảm thiết, chẳng kém gì A Nan Ða. 
 

Trưởng lão Anuruddha thấy vậy liền khuyên nhủ, nhưng 

chư phàm Tăng chẳng vơi được nỗi buồn. Anuruddha là 

một thiền sư có Thần nhãn, nên ông thấy tất cả các hàng 

thiên chúng cũng đang than khóc. Ông bèn nhắc lại lời 

dạy của Phật về định luật vô thường, cho chư phàm 

Tăng nghe. Ðoạn để lôi kéo sự chú ý của họ, và giảm 

bớt nỗi đau đớn, ông cũng nói cho các phàm Tăng biết, 

rằng hiện có đông đảo chư Thiên đang lui tới, lễ bái 

nhục thân đức Phật... 
 

Suốt đêm hôm đó Trưởng lão Anuruddha nói chuyện 

không ngưng về Pháp Bảo với mọi người. Ðối với A 

Nan Ða, suốt 45 năm trường, sống đời sống xuất gia, và 

cùng có chung một Bổn Sư, ông chưa bao giờ có những 

giây phút "đàm đạo'' thân thiết, cởi mở, như trong 

trường hợp này. A Nan Ða quả thật vô cùng khổ não, và 

cần sự an ủi của ông, một người anh, mà cũng là một 

đạo huynh trong đời sống phạm hạnh. 
 



 159 

Khi trời gần sáng thì Trưởng lão Anuruddha bảo Tôn 

giả A Nan Ða mang tin tức Phật đã nhập Niết Bàn, 

truyền rao trong quần chúng Mallas. Giữa những đại 

tông đồ của đức Phật, hiện diện nơi ấy, Anuruddha được 

coi là bậc huynh trưởng, nên đương nhiên ông phải gánh 

vác nhiệm vụ đôn đốc mọi việc.  
 

Sau đó, dân chúng Mallas từ thành Kusinàrà đã mang 

đến đầy đủ, mọi vật dụng cần thiết, để tổ chức đại lễ Trà 

Tỳ (hỏa táng) cho đức Phật. Họ đã tuyển chọn những 

tràng hoa, trầm hương, gỗ quý, vải đẹp và thảm màu tốt 

nhất, để thiết lễ trong bảy ngày. Những điệu nhạc, dành 

an táng các hàng vua chúa, và những vũ khúc cao trọng 

nhất, cũng được họ trình diễn cúng dường Phật. 
 

Ngoài ra, dân chúng Mallas, trong khi nói chuyện họ chỉ 

bàn bạc với nhau xung quanh những vấn đề có liên quan 

đến đức Phật mà thôi. Chẳng hạn như họ nói: ''Chúng ta 

ngưỡng mộ đức Phật thì phải tổ chức lễ hỏa táng thật 

trọng thể. Chứ buồn bã hối tiếc có ích gì?''. Một số khác 

thì nói ''Suốt cuộc lễ Trà Tỳ này, chúng ta phải thường 

trực dâng hương bằng vũ điệu, và đọc kinh bằng kệ 

ngôn, để nói lên sự cung kính của chúng ta''.  
 

Còn những hàng trí thức thì bảo: ''Ðức Phật xuất hiện 

trên đời là mang ơn ích lại cho toàn thể chúng sanh. 

Ngài đã đi khắp đó đây cả nước Ấn Ðộ, để ban bố pháp 

Giải Thoát, và bây giờ viên tịch, Ngài còn để lại cho 

chúng ta cộng đồng Tăng lữ gương mẫu, và tám muôn 

bốn ngàn Phật ngôn, là quý báu lắm rồi!'' 
 



 160 

Vào ngày thứ bảy thì họ dựng lên một dàn hỏa để thiêu 

thân đức Phật. 
 

Khi ấy, Trưởng lão Đại Ca Diếp (Mahà Kassapa), người 

trước đó không có mặt trong cuộc hành trình cuối cùng 

của đức Phật, bỗng được linh tính xui khiến, dẫn một 

đoàn tùy tùng hướng về phía thành phố Kusinàrà. Ðại 

Ca Diếp (Mahà Kassapa) lúc gặp một tu sĩ đạo Lão Thể 

hỏi tin tức về đức Phật, thì mới hay đức Bổn Sư đã nhập 

Niết Bàn cách đó 7 ngày. 
 

Một lần nữa, người ta lại chứng kiến cảnh những phàm 

Tăng trong đoàn tùy tùng của Ðại Ca Diếp (Mahà 

Kassapa) bắt đầu khóc lóc, thương tiếc đức Phật.  
 

Tuy nhiên, trong số này, có một Tỳ khưu mới xuất gia, 

lòng trần chưa dứt, không muốn khép mình vào giới 

luật. Ông hay tin ấy liền tỏ ra mừng rỡ, tuyên bố rằng: 

''Như vậy là từ nay về sau không còn ai coi chừng hạnh 

kiểm nữa, chúng ta có thể làm bất cứ chuyện gì chúng ta 

thích. Ðức Thế Tôn qua đời chính là một sự giải thoát 

cho chúng ta!''. 
 

Và điềm báo hiệu Phật giáo sẽ suy đồi cũng bắt đầu từ 

đó. Tỳ khưu này là tượng trưng của khát vọng, của sân 

hận, và của si mê tăm tối. Tỳ khưu ấy đã bị chư phàm 

Tăng trong đoàn tùy tùng của Trưởng lão Ðại Ca Diếp 

gọi là ''kẻ phá hoại'' quả thật không sai! 
 

Khi vua và toàn dân Mallas được mời mỗi người đốt 

một mồi lửa bỏ lên giàn thiêu nhục thân đức Phật, thì tất 

cả đều vụt tắt, không có ai có thể giữ mồi ấy cháy được. 



 161 

Trưởng Lão Anuruddha biết rõ nguyên nhân bèn tuyên 

bố rằng: ''Hiện tượng nầy là do chư thiên đã ngăn cản, 

vì cuộc lễ hỏa táng phải được Trưởng lảo Ðại Ca Diếp 

chủ tọa, và Ngài đang có mặt cách đây không xa. 
 

Trưởng Lão Anurudda nói mấy câu ấy không bao lâu, 

thì đoàn tăng lữ đo Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa) dẫn 

đầu cũng vừa đến. Ngài dẫn đoàn Tỳ khưu Tăng tùy 

tùng đi xung quanh linh cữu của đức Phật ba vòng, thì 

lửa tự nhiên lửa bốc cháy. (Hành động đi xung quanh 

nhục thân của đức Phật ba vòng, là một hành động 

tượng trưng cho sự kính trọng cao nhất thuở bấy giờ).  
 

Khi đốm lửa sau cùng của giàn thiêu tắt, người ta thấy 

thân Phật biến thành những hạt nhỏ màu trắng (như 

ngọc trai), mà không có tro tàn trong linh cữu bằng sắt 

chứa Ngài. 
 

Khi các quốc vương của mấy nước lân cận hay tin Phật 

đã nhập Niết Bàn, gần thành Kusinàrà. Họ lập tức gởi 

nhiều sứ giả dến chia phần hài cốt (hay Xá Lợi) của 

Phật, để đem về xây tháp phụng thờ. 
 

Nhưng vua bộ tộc Mallas, lấy lý do đức Phật đã nhập 

Niết bàn trong lãnh thổ của ông, nên ông không muốn 

phân chia Xá Lợi cho bất kỳ ai khác. Lý lẽ của ông đã 

gây ra một sự tranh cãi sôi nổi, suýt gây chiến tranh. 
 

Lúc bấy giờ có một nhà hiền triết thuộc giai cấp Bà La 

Môn thấy tình hình căng thẳng như thế, vội can gián 

rằng: ''Thật là vô lý phải dùng chiến tranh để giải quyết 

sự giữ phần hài cốt của một bậc trọn đời chỉ biết gieo 



 162 

rắc hạt giống hòa bình? Bần đạo đề nghị Xá Lợi nên 

chia đều ra tám phần, bãy phần cho bảy vị sứ giả, và 

một phần cho quốc vương Mallas''. 
 

Nhờ nhắc lại giáo lý hòa bình, mà cuộc tranh cãi đã trở 

thành êm dịu. Và để cám ơn sự trọng tài của đạo sĩ hiền 

triết Bà La Môn kia, quốc vương Mallas liền tặng cho 

ông chiếc bình bằng đá, dùng đựng Xá Lợi Phật trước 

khi chia. Còn tro tàn của các loại củi quí và trầm hương 

làm lò thiêu thân Phật, sau đó được trao cho một giai 

cấp Phật tử đến muộn. 
 

Kết quả, về sau có đến mười Thánh tích, mười bảo tháp 

tôn thờ hài cốt của đức Phật. (-Tức là tám phần Xá Lợi 

cộng với phần thứ chín là cái bình và phần thứ mười là 

tro tàn của củi quý). 

 
 

-ooOoo- 

 

Chương X 

A Nan Ða sau khi Ðức Phật viên tịch 

Theo Tôn Túc kệ ngôn (Theragathà) số 1035 và 1036, 

thì sau lễ Hỏa Táng của đức Phật, Tôn giả A Nan Ða đã 

trở thành ít nói và thích ẩn thân trong tịnh thất của mình. 

Một hôm ông tự thán rằng: 

''Ðạo huynh đà khuất bóng (1), 

Tôn sư cũng mất rồi. 



 163 

Hợp tan như giấc mộng, 

Mình phải liệu thân thôi. 

*** 

Gương lành không còn nữa, 

Gương xấu thấy dẫy đầy (2), 

Tự mình lo tu sữa. 

Thiền lực nhẫn nại xây. 

*** 

Như cánh chim giữa gió. 

Tổ là sức định tâm, 

Lục căn gìn giữ nó. 

Theo thiện pháp chớ nhầm! 

(1) ám chỉ Ngài Xá-lợi-phất đã viên tịch. 

(2) Gương lành ám chỉ đức Phật, Gương xấu ám chỉ các 

phàm tăng có tính dễ duôi 

Kể từ đó, Tôn giả A Nan Ða tự biết rằng mình chỉ còn 

một phận sự duy nhất, là tinh tấn giải thoát bản thân, 

theo như lời Phật đã dạy. 

Khi chia tay, Trưỡng lão Ðại Ca Diếp đã từ bi khuyên 

nhủ ông nên đến tịnh tu trong ngôi rừng, thuộc địa phận 

Kosala, vì ở đó gần hai bộ tộc Mallas và Sakyans (dòng 

Thích Ca), ông sẽ được chư Phật tử nhiệt thành hộ độ. 

Khi dân chúng trong các vùng phụ cận hay tin đệ tử 

thân nhất và cũng là anh em chú bác của đức Phật về 

ngụ tu trong rừng đó, họ kéo nhau đến thăm Tôn giả A 

Nan Ða rất đông. 



 164 

A Nan Ða tưởng chỉ có mình là nhớ thương đức Phật và 

Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên dai dẳng thôi, nào ngờ chư 

Phật tử xung quanh rừng ông ở, cũng luyến tiếc ba bậc 

ấy vô cùng.   

Lại nhằm lúc vị vua cha xứ Kosala, được nhiều thần dân 

thương mến là Pasenadi, cũng vừa băng hà, nên họ kéo 

nhau đến nhờ Tôn giả A Nan Ða an ủi họ, để họ ngui 

ngoai không những trước sự khuất bóng của đức Phật, 

và của hai vị Thánh Tăng Xá Lợi Phất, và Mục Kiền 

Liên, mà họ còn xin được an ủi về sự băng hà của Thái 

Thượng Hoàng Pasenadi nữa.  

Nhưng đáng tiếc, vị cố Thái Thượng Hoàng này càng 

nhân đức bao nhiêu, thì các Hoàng tử con ông lại tàn ác, 

hiếu chiến bấy nhiêu, nên sự băng hà của Thái Thượng 

Hoàng, đã làm cho toàn thể thần dân chịu một cảnh mất 

mát rất lớn.  

Bốn sự từ trần của đức Phật, của Xá Lợi Phất và Mục 

Kiền Liên, cũng như của Thái Thượng Hoàng Pasendi, 

đã xảy ra trong cùng một năm, nên ngày đêm dân chúng 

ở các vùng xung quanh ngôi rừng A Nan Ða ẩn tu, 

không chịu được những tiếc buồn dồn dập, liền kéo 

nhau đến tịnh thất của Tôn giả, khiến cho ông không 

bao giờ cô độc. 

Ngoài ra, còn có một vị thần, sống trong rừng ấy hiện ra 

để lễ bái A Nan Ða. Vị thần này đã khen ngợi sự tiến bộ 

tâm linh của ông, và khuyên Tôn giả A Nan Ða tinh tấn 

định tâm, bằng mấy câu kệ rằng:  



 165 

"Giờ bên gốc cây ngồi yên tĩnh, 

Tâm Ngài theo Thiền Ðịnh Niết Bàn! 

Khuyên Ngài dạ chờ có hoang mang 

Tập trung ý chí linh quang sẽ bừng." 

Tôn giả A Nan Ða được vị thần khích lệ như vậy thì tự 

kinh cảm, nên sau đó tinh tấn vô cùng. (Theo Saŋyutta 

Nikàya: Tạp Bộ Kinh số IX.5).  

Về phía đại Trưởng lão Đại Ca Diếp (Mahà Kassapa), vị 

Tôn túc cao hạ nhất trong các hàng Sa Môn đệ tử Phật, 

thì việc thi hành những di chúc cuối cùng của đức Bổn 

Sư rất quan trọng. Ngài đã quyết định triệu tập chư Tỳ 

Khưu Thánh Tăng, để lập lại những giáo lý và kinh luật 

Phật đã truyền. Theo đó khoảng năm trăm vị A La Hán 

còn tại thế phải có mặt đông đủ, cộng thêm sự hiện diện 

của một phàm Tăng là Tôn giả A Nan Ða. Vì ngoài A 

Nan Ða ra, không có một Sa Môn nào hữu phước, được 

nghe hầu hết những bài pháp của Đức Phật thuyết.  

Nhưng tình hình chính trị của xứ Kosala nhất thời đang 

bất ổn, các vị Hoàng tử tranh nhau ngôi vua, nên địa 

điểm kết tập, Kinh Luật Phật Giáo lần thứ nhất ấy, phải 

dời đến Vương Xá thành, thủ đô xứ Ma Kiệt Ðà 

(Magadha), và đặt dưới sự bảo trợ của vua A Xà Thế 

(Ajàtasattu). 

Khi đến gần ngày kết tập kinh luật, thì Trưởng lão 

Anuruddha lại đề nghị : «Sư đệ A Nan Ða chỉ được chấp 

nhận vào đại hội nếu ông đắc quả A La Hán». Trưởng 

lão nhờ có Tha tâm thông, biết rõ sự quyết tâm của Tôn 

giả A Nan Ða ra sao, nên mới đề nghị như thế, để kích 



 166 

động và thúc dục A Nan Ða, tinh tấn hơn nữa, cho mau 

đạt đến Thánh quả Niết Bàn *(Giải Thoát). (-Cần nhắc 

lại rằng : Ðại hội kết tập giáo điển lần thứ nhất, không 

có Tạng Luận, chỉ có Tạng Kinh và Tạng Luật mà thôi). 

Tôn giả A Nan Ða lúc hay tin đó, ông không những 

chẳng buồn giận chút nào, mà còn tình nguyện chăm chỉ 

hành thiền tối đa, tận dụng khả năng minh sát của mình, 

đã được đức Phật đích thân chỉ dạy, để tiến lên Thánh 

quả Giải Thoát*. (Trong kinh còn gọi quả này là quả 

Hữu Dư Niết Bàn, tức là hành giả đã đắc Niết Bàn rồi, 

mà nhục thân vẫn còn sống). 

Vào buổi bình minh ngày hôm sau, khi A Nan Ða đang 

an trụ trong một bậc thiền, thì ông chợt cảm thấy một 

cách không nghi ngờ rằng, tâm tư ông đã trở nên thanh 

tịnh thông suốt, mọi dục tình, phiền não đã biến mất. 

Ông trở thành một Thánh nhân Bất Lai A La Hán. 

Và ngày đại hội kết tập kinh luật cũng đến. Ðịa điểm là 

một cái động nằm sâu trong lòng núi, chỉ có một cửa 

vào được khóa kín. Năm trăm vị Thánh Tăng A La Hán 

phải dùng Thần thông để vô dự hội. Khi họ đã có mặt 

đầy đủ và chỗ ngồi của A Nan Ða còn bỏ trống; chư 

Thánh Tăng đang chờ đợi, thì một luồng ánh sáng 

xuyên qua khe cửa, chiếu vào chỗ ngồi còn trống ấy, 

đồng thời Tôn giả A Nan Ða xuất hiện. 

Chư Thánh Tăng, nhất là các Trưởng Lão Anuruddha và 

Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa) thấy A Nan Ða đã viên 

tròn hạnh nguyên, liền tán dương công đức và khai mạc 

đại hội. Lúc ấy nhằm mùa thu, nên chư phàm Tăng các 



 167 

vùng phụ cận không thể đến, để lễ bái cộng đồng Thánh 

Tăng được. Còn chư phàm Tăng ở xa thì tự nhiên phải 

vắng mặt. 

Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa) được bầu làm chủ toạ và 

diễn tiến cuộc kết tập kinh luật như sau: 

1. Trưởng lão Ðại Ca Diếp sẽ đặt những câu hỏi, về mọi 

điều luật, đến Sa môn Upali (Ưu Bà Li), người được 

mệnh danh là "Kẻ nhớ rõ các phép cấm". Sa môn Upali 

này đã trả lời đầy đủ, nhắc lại cả lý do, địa điểm, thời 

gian và nhân chứng, khi đức Bổn Sư chế ra giới luật ấy. 

Rồi cứ như thế mà tiếp tục, nên Tạng Luật đã được kết 

tập trước tiên. 

2. Tiếp theo, Trưởng lão Ðại Ca Diếp hỏi Tôn giả A 

Nan Ða, về các kinh Phật đã thuyết. Mở đầu là những 

bài kinh dài, có chung chủ đề, để kết tập thành một bộ 

gọi là Trường Bộ kinh (Dìgha Nikàya). Kế đến là những 

bài kinh trung bình, cùng chung một chủ đề, góp lại 

thành một bộ, gọi là Trung Bộ (Majjhima Kikàyà). Sau 

đó là những bài kinh ngắn, cùng chung chủ đề, xếp 

thành một bộ gọi là Tiểu Bộ (Khuddaka Kikàya). Chót 

hết A Nan Ða nhắc đến những bài kinh rời rạc, khác 

chủ đề, để gom lại thành Tạp Bộ (Saŋyutta Nikàya). 

Ông cũng nhắc lại những bài kinh được liệt kê bằng các 

chi số, chủ đề độc lập, goị là Tăng Chi Bộ (Anguttara 

Nikàya) v.v...  

3. Sau khi Tạng Luật và Tạng Kinh đã được đúc kết đầy 

đủ, Tôn giả Ananda bèn trình bày những lời di chúc của 

đức Phật. Ông thuật trước đại hội rằng «Đức Bổn Sư 



 168 

trước khi nhập Niết Bàn, đã cho phép Tăng chúng hủy 

bỏ những giới luật không cần thiết». Nhưng đại hội 

Thánh Tăng đã không thống nhất quan điểm, vì ý nghĩa 

của ba chữ "không cần thiết" chẳng có tiêu chuẩn rõ 

ràng.               

Chủ tọa Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa) liền đề nghị: 

"Nếu chúng ta hủy bỏ một số điều răn (cho là không cần 

thiết) của đức Phật, thì các hàng cư sĩ sẽ dị nghị, cho 

rằng chư Sa môn xuất gia, không bao lâu sau khi đức 

Bổn Sư viên tịch, đã bắt đầu biếng nhác, không muốn 

gìn giữ giới luật. Hơn nữa, Phật cũng không dạy rõ điều 

luật nào là điều luật «không cần thiết». Tốt hơn hết là 

đứng hủy bỏ bất cứ pháp răn nào cả. Như vậy chúng ta 

sẽ chắc chắn không sợ làm sai tôn ý của đức Phật." 

Và lời đề nghị của đại Trưởng lão Ca Diếp đã đuợc toàn 

thể Thánh Tăng chấp thuận. 

Qua phần phụ hội, các Sa môn nghiêm tính đã phàn nàn 

rằng : Thứ nhất, có một khuyết điểm liên quan đến Tạng 

Luật. A Nan Ða đã không hỏi Phật điều luật nào là điều 

luật không cần thiết. Khuyết điểm ấy bây giờ Tôn giả   

A Nan Ða nên sám hối. Và thứ hai, A Nan Ða, lúc Phật 

còn tại tại tiền, thường dậm lên y Phật, căng ra để vá. 

Tôn giả  A Nan Ða vui vẽ trả lời rằng: "Khuyết điểm thứ 

nhất, khi đức Thế Tôn lâm trọng bịnh, bần đạo tâm tư 

quá bối rối, nên quên mất. Thứ hai, lỗi lầm đứng lên y 

Phật vì sơ ý, chỉ muốn tiện lợi để vá, chứ không vì bất 



 169 

kính đối với đức Bổn Sư. Tuy nhiên, nếu như chư đạo 

huynh đã nhắc nhở, thì bần Tăng xin sám hối". 

Rồi liên quan đến cách đối xử của A Nan Ða cuối cuộc 

lễ hỏa táng của đức Phật, các vị Sa môn nghiêm túc nói 

tiếp : Thứ ba, Tôn giả A Nan Ða khi ấy đã dành ưu tiên 

cho phái nữ đến lễ bái Xá Lợi Phật, trước cả các hàng 

cao đồ Phật giáo. 

A Nan Ða liền vui vẻ trả lời : "Vì lúc ấy bần tăng chưa 

đắc quả Giải Thoát, và đối với một người còn phàm 

tính, khi những tín nữ muốn được chiêm bái Phật mà 

bắt họ chờ lâu, là một điều tội nghiệp. Giờ đây bần 

Tăng là bậc Giác Ngộ vậy xin sẵn sàng nhận lỗi". 

Sau cùng, một số Thánh Tăng cũng không quên nhắc 

cho Tôn giả A Nan Ða biết rằng : «Hành động không 

thỉnh Phật khoan nhập niết bàn của ông, là một lỗi lầm 

vô cùng quan trọng».  

A Nan Ða tự biết lỗi, nên thành thật tỏ bày rằng : 

"Chính Ma Vương (Mara) đã ám ảnh ông, khiến cho 

tâm trí ông tăm tối. Chứ trên thực tế ông mới là người 

đệ tử sợ Phật sớm nhập Niết Bàn nhiều hơn ai hết". 

Cử chỉ của Tôn giả A Nan Ða đối với những người phê 

bình ấy, quả thật đáng kính trọng. Ông đã phục tùng 

trước những sự phán quyết của chư Thánh Tăng, mà 

không một mảy may bất mãn. Dù trong thâm tâm, ông 

tự biết rằng những lỗi lầm do vô tình phạm phải, thì 

luôn luôn đáng tha thứ. 



 170 

Sau đó, Tôn giả A Nan Ða thuật tiếp đến một di chúc 

khác, mà đức Phật đã dạy, ngay trước khi nhập Niết 

Bàn. Di huấn này có liên quan đến thẩm quyền của Giáo 

Hội về việc trừng phạt Tỳ khưu Channa, một người đã 

bất tuân nghiêm giáo của đức Bổn Sư. 

Nghe A Nan Ða trình bày xong, đại hội đồng Thánh 

Tăng liền yêu cầu Tôn giả đích thân áp chuyển di giáo 

lệnh ấy đến Channa. A Nan Ða thực thà nói rằng "Ông 

không thể một mình làm được công tác này, vì Channa 

là một người cộc cằn và vô kỷ luật!". 

Ðại hội đồng thanh ủy nhiệm cho Tôn giả A Nan Ða 

dẫn theo một số Tỳ khưu để áp đặt giáo lệnh phạt Tỳ 

khưu Channa.  

Thế là A Nan Ða vâng lời, dẫn một đoàn Tỳ khưu tăng, 

lên đường đi Kosambi, nơi Channa ẩn ngụ, để công bố 

giáo lệnh cuối cùng của đức Phật. Giáo lệnh ấy ấn định 

rằng: "Nếu Tỳ khưu Channa tiếp tục chống lại Giáo 

Hội, thì ông sẽ bị bất hợp tác, và sau cùng khai trừ khỏi 

Phật giáo". (Lời thêm của dịch giả: Theo nguyên văn 

trong kinh Ðại Niết Bàn, thì Tỳ khưu bất tuân Phật huấn 

sẽ bị "khai tử" khỏi Giáo hội. Tức là xem như đương sự 

đã "chết" rồi, không còn kể trong cộng đồng Tăng 

chúng nữa). 

Sự trừng phạt này, đức Phật lúc sinh tiền, cũng đã từng 

giải rõ, bằng ngụ ngôn: Ngài lấy thí dụ như một người 

tập ngựa kiên nhẫn và đầy kinh nghiệm, nhưng không 

huấn luyện nổi con ngựa. Cuối cùng người tập ngựa 

phải đem nó bán vào lò sát sinh, vì giữ nó không lợi ích 



 171 

chi cả. Một con ngựa mà không chịu kéo xe, không biết 

kéo cày, không muốn mang bất cứ vật gì trên lưng, thì 

chỉ có lò sát sinh chờ đợi nó. Tương tự như thế, nếu một 

bậc xuất gia mà không chịu thuần thục trong thiện pháp, 

ví chẳng khác nào tỳ khưu ấy tự "khai tử" gạch tên họ, 

trong danh sách Tăng Già Giáo Hội. 

Trường hợp một Tỳ khưu mất dạy như thế, cứ ờ lỳ trong 

cộng đồng Tăng lữ, thì Phật ra lệnh cho chư đệ tử không 

được nói chuyện, không được tiếp xúc, không được 

khuyên nhủ hay dạy dỗ chi cả. Tất cả đồng tẩy chay, bất 

hợp tác kẻ cố ý sống vô kỷ luật ấy. 

Channa nghe Tôn giả A Nan Ða thuật xong di giáo của 

đức Phật, thì knh cảm và hoảng sợ vô cùng. Ông kinh sợ 

đến phải ngất xỉu. Lúc ông tỉnh dậy, một niềm hổ thẹn 

sâu xa lại dày vò tâm tư ông. Nhất là ông xấu hổ, vì sự 

trừng phạt ấy đã do chính đức Phật giao lại cho Giáo 

Hội thi hành, trước khi Ngài viên tịch. 

Và cũng vì sự hổ thẹn sâu xa ấy, mà ông càng lúc càng 

thức tỉnh, đồng thời quyết lòng phục thiện. Người ta 

không ngờ sự cứng đầu của một Channa ương ngạnh, 

trước lời di huấn trừng phạt của đức Phật, đã nhường 

chỗ cho một tinh thần phục thiện, mạnh mẽ đến mức, kể 

từ đó ông chỉ biết chăm lo tu hành, để chẳng bao lâu, 

ông đã đắc quả A La Hán. 

Bởi thế sự trừng phạt cuối cùng của đức Phật, tự nó đã 

chứng tỏ rằng: Vào phút chót, trước khi nhập Niết Bàn, 

đức Phật đã để lại di huấn tối hậu, có thể chuyển hóa nổi 

một âm hồn si mê, tăm tối, mà ít ai ngờ được. Từ đó, 



 172 

trong Phật giáo, chỉ có một Channa Thánh Tăng, rất 

thanh tịnh, lúc nào cũng sống với sự an lạc, chứ không 

còn một Tỳ khưu tên Channa ngoan cố nữa. 

Sau khi quả Thánh đã đạt rồi, một hôm Sa môn Channa 

đến yêu cầu Tôn Giả A Nan Ða triệu tập Đại Hội Đồng 

Giáo Hội để ông sám hối và xin A Nan Ða hủy bỏ lệnh 

trừng phạt. A Nan Ða liền thân thiện trả lời rằng: "Tất 

cả Tăng chúng đều hay tin sư đệ đắc quả Bất Lai rồi. Sư 

đệ chỉ cần đến lễ bái trước Xá Lợi của Đức Bổn Sư, hầu 

tăng thêm phúc đức. Lệnh trừng phạt tự nó đã hết hiệu 

lực, kể từ khi hiền đệ chứng quả Giái Thoát". 

Và câu chuyện của Channa đã kết thúc một cách toàn 

thiện như thế. 

Kế đến, là thời gian hậu Phật bắt đầu, các thứ bậc lãnh 

đạo trong Giáo Hội Tăng Già tự nhiên được hình thành 

như sau : 

- Trưởng lão Ðại Ca diếp (Mahà Kassapa) là vị thượng 

thủ cao nhất, lớn tuổi nhất và đầy đức hạnh nhất, được 

tín nhiệm vào vai trò lãnh đạo toàn thể Giaó Hội. Chúng 

ta có thể gọi Ngài là vị Tăng Thống đầu tiên trong Phật 

giáo. Còn đức Phật là bậc Giáo Chủ, sáng lập ra Phật 

giáo. Xin chớ lầm lẫn. 

Bởi thế những kẻ thiện tâm sau này, khi muốn gia nhập 

Phật giáo, họ sẽ xin quy y Phật, quy y Pháp, và quy y 

Tăng (đại diện là Giáo Hội), chứ họ không quy y với vị 

Tăng thống. Chính Ðại Ca Diếp khi nhận trách nhiệm 

hướng dẫn tối cao, đã xác nhận điều đó. 



 173 

Theo lời Phật dạy, thì Trưởng lão Ðại Ca Diếp có đủ 

mười chi đức hạnh, để đóng vai trò một bậc lãnh đạo 

cao cả. Mười chi ấy là: 

1/ Ðức hạnh giữ đúng giới luật và hoàn toàn trong     

hành vi cử chỉ. 

2. Học rộng và nhớ nhiều. 

3/ Ðầy đủ pháp tri túc. 

4/ Vững chắc và thuần phục trong các bậc thiền. 

5/ Nhiều khả năng phi thường, đối với cõi người và  các 

cõi trời. 

6/ Ðắc Thiên nhĩ thông (nghe xa vạn dặm) 

7/ Ðắc Tha Tâm thông (biết hết chuyện kẻ khác đang 

suy nghĩ) 

8/ Ðắc Túc mạng thông (biết các kiếp quá khứ, vị lai) 

9/ Ðắc Thiên nhãn thông (thấy xa vạn dặm) 

10/ Đắc Lậu Tận Thông, Tâm không còn tham, sân, si, 

phiền não nữa. 

Trưởng lão Ðại Ca Diếp quả là biểu tượng xứng đáng 

của một Đại Tông Đồ hộ pháp vậy. 

Người đứng hàng thứ hai trong Giáo Hội là Tôn giả A 

Nan Ða, vì ông là người được hầu hết (nếu không muốn 

nói là toàn thể) Tăng tín đồ thương mến. A Nan Ða 

cũng là người đã được cộng đồng Tăng lữ giao cho 

trách nhiệm hầu hạ đức Phật trong suốt 25 năm trường.  

Nếu tính từng giai đoạn thì A Nan Ða có 20 năm làm Sa 

môn, trước khi trải qua 25 năm hầu hạ Phật. Rồi sau khi 

đức Bổn Sư viện tịch, ông sống thêm 40 năm nữa để 

phục vụ Phật giáo. So sánh trong số rất hiếm những 



 174 

người đại trường thọ như ông, thì Tôn giả A Nan Ða là 

bậc thâm niên tu luyện nhất. 

Khi chư Thánh Tăng kết tập kinh luật Phật giáo lần thứ 

hai, đúng một trăm năm sau, kể từ khi đức Phật nhập 

Niết Bàn, thì có một đệ tử chánh truyền của Tôn giả A 

Nan Ða còn sống. Vị này tên là Sabbakàmina, đã được 

coi như Trưởng lão duy nhất còn sót lại từ thời đức 

Phật. -Theo Cùlavagga 12 (Tiểu phẩm, chương 12) 

trong Tạng Luật, thì Hòa Thượng Sabbakàmina cũng 

trường thọ đến 120 tuổi. 

Về phần Thánh Tăng A Nan Ða, khi Ngài sống tới 120 

tuổi, thì cảm thấy Niết bàn gần kề. Thánh Tăng A Nan 

Ða liền rời Vương Xá thành (Ràjagaha) đi về hướng Tỳ 

Xá Li (Vesali), giống như đức Phật trước đó đã làm, để 

tìm nơi Viên Tịch, thì tin tức thấu tai vua nước 

Magadha (Ma Kiệt Ðà), và thấu tai các vị Hoàng tử xứ 

Tỳ Xá Li (Vesali).  

Tất cả đồng loạt tìm tới Ngài để yêu cầu Ngài nhập Niết 

bàn trong lãnh thhổ của họ. Thánh Tăng A Nan Ða 

không muốn cho Xá Lợi (hài cốt) của Ngài, sau đó sẽ 

gây bất hòa, trong những người ngưỡng mộ. Ngài bèn 

dừng chân tại biên giới giữa hai nước, rồi dùng thần 

thông nâng thân thể mình lên không trung…. 

Ðoạn Thánh Tăng dùng lửa Tam Muội, tự động thiêu 

lấy thân, rồi chia Xá Lợi ra làm hai phần rơi ngay ngắn 

trên hai lãnh thổ, để họ nhặt về dựng Bảo tháp tôn thờ. 



 175 

Ðể tưởng nhớ tới sự nhập Niết bàn linh diệu và độc đáo 

ấy, trong Tôn Túc kệ ngôn số 1049 (Theragathá 1049), 

có câu thơ rằng: 

"Ðại La Hán, A Nan Ða đức hạnh, 

Một anh hùng, trong biển khổ trầm luân. 

Toàn hảo thay, bậc chấp pháp trọn lành, 

Giờ nhập diệt, cũng tránh điều tranh luận". 

(Nguyễn Ðiều mạo muội thoát dịch thành thơ) 

Và với những dòng thơ tán dương ấy, dịch giả xin thành 

kính kết thúc thiên sử đại lành này của Tôn giả A Nan 

Ða, một vị A La Hán Phật. 

 

Dịch xong tại Paris 

Ngày 11 tháng 8 năm 1991 Dương lịch 

 - Phật lịch : 2538. 

 

* * * 

 

 

 

 

 



 176 

 

 

Một bài thánh thi  

 

của Tôn giả A Nan Đa : 

 

Ðã nhờ rồi, tám mươi hai ngàn chân lý. 

Và hai ngàn nghe lại của đệ huynh. 

Cộng tám mươi bốn ngàn Phật Pháp cao minh, (1) 

Giải thoát cho mình và năm mươi thế kỷ. (2) 

* 

Người không hiểu, không nghe điều chân chánh, (3) 

Thì đời trôi, như con vật kéo xe. 

Tuy bắp thịt tỏ ra chiều khoẻ mạnh… 

Nhưng tâm linh bị tham ái mù che. 

* 

Ai đã học nhiều pháp lành cứu rỗi, 

Mà chẳng hành, còn khinh hạnh người tu. 

Ví như kẻ có đèn không đốt rọi, 

Thấy gì chăng giữa biển khổ sa mù? 

* 

Gặp bạn tốt, ta hiểu rành Pháp Bảo. 

Không buông trôi, ta cố gắng thực hành, 

Và nhờ thế, ta sẽ vào Thánh đạo. 

Hộ pháp sau này, hậu thế nêu danh. 

* 



 177 

Bậc thiện trí, trước sau hằng phân biệt : 

Nghĩa lý, nhân duyên, hạt quả rõ ràng… 

Ngôn ngữ ví, như phuơng trình đã viết, 

Ðáp số nằm trong minh sát thiền quang. (4) 

* 

Giác t ĩnh càng chuyên, định tâm càng vững, 

Theo dõi sắc danh, thấy nó mọi đàng. 

Giác ngộ đến rồi, Thánh tâm liền chứng, 

Trí huệ bừng lên soi thấu Niết bàn. 

-ooOoo- 

(Nguyễn Ðiều thoát dịch theo các Tôn Túc kệ ngôn, 

từ câu số 1024 đến 1029 - Theragathàs 1024 - 1029) 

_____________________________________________ 

 

Chú thích 

(1) 84,000 đoạn pháp (dhammakhandas) 

(2) Tuổi thọ của Phật giáo trường tồn 5000 năm 

(3) Lời giảng huấn được khẩu truyền, và ghi khắc qua 

chăm chú nghe 

(4) Bậc thiện tri thức dùng Tuệ Phân Tích 

(Patisambhidà) để hiểu nghĩa đen và nghĩa bóng. 

 

-ooOoo- 

 



 178 

 

 

Bài thơ 

 

(Cúng dường Thánh Ananda) 

 

Ðêm hôm trước, Người còn Tu Ðà Đạo, 

Rạng ngày sau, A La Hán đắc rồi. 

Tám mươi hai ngàn Pháp Bảo tinh khôi (1) 

Người đã thuật, vẹn toàn trong động đá. 

* 

Vào đại hội Thánh Tăng, bằng phép lạ, 

Oai đức nào hơn giác lực tinh anh ? 

Một tia sáng xuyên vào nơi lỗ khóa, 

Người nghiễm nhiên, trên tọa cụ an lành. 

* 

Giữa cõi thế, thần thông là của quý, 

Giải thoát rồi thì có nghĩa gì đâu, 

Ðới sống Thánh là cuộc đời dung dị, 

Ðộ tận người mê, giải bớt niềm đau. 

* 

Khi tuổi thọ hết rồi thì nhẹ gánh, 

Người lên đường, tìm nhập diệt phương xa… 

Nhung xác thịt vẫn còn phần phúc hạnh. 

Vương tuớc tranh nhau giữ lại đất nhà. 

* 

 



 179 

Ðể giải quyết cho vẹn toàn ân đức, 

Người nâng mình lên, thiêu giữa không trung. 

Lửa tam muội đốt thân bừng sáng rực, 

Xá lợi chia đôi, di tặng hai vùng. 

* 

Sự viên tịch đưa người vào sử sách. 

Kỳ diệu ngày xưa cho đến ngàn sau. 

Là  một Thánh Tăng, A La Hán Phật, 

Ðời sống A Nan, kiếp chót nhiệm mầu ! 

(Dịch giả N.Ð kính tưởng niệm) 

Chú Thích : (1) Trong Phật giáo có 84000 pháp môn 

mà Thánh Tăng A Nan Ða đã thuộc lòng 82000 rồi. 

 

* * * 

 

-ooOoo- 

 

 

Dứt 


