
 1 

 

 

 

Lịch sử  

Ðức Mục Kiền Liên  
(Mahà Moggallàna) 

 

 

 

Bản đã được dịch giả xem lại, 

và bổ túc đầu năm 2011. 

 

 

 

Hellmuth Hecker 

Nguyễn Ðiều dịch Việt (1988) 

 

 



 2 

 

Mục lục 

 

Lời nói đầu 

Lễ bái Phật Pháp Tăng. 

I/Thời niên thiếu. 

II/Du Phương tầm đạo. 

III/Tìm ra chân lý. 

IV/Tinh tấn làm theo lời Phật dạy. 

V/Một bậc Thinh Văn xuất sắc. 

VI/Những đóng góp của 2 Đại Đệ Tử. 

VII/Thần thông của Đại Mục Kiền Liên. 

XIII/Tiền kiếp của Đại Mục Kiền Liên. 

IX/Những ngày cuối cùng. 

1X/Kêt thúc cuộc đời. 

Phật ngôn. 

Th ơ. 
 

 

http://zencomp.com/greatwisdom/uni/u-muckienlien/muckienlien-00.htm#loidau


 3 

 

 

 

"Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammà 

Sambuddhassa". 

 

-ooOoo- 

 

Chúng con, toàn thể Phật tử thành kính : 

- Đảnh lễ Phật Bảo, Ngài là bậc Toàn Tri Diệu Giác, 

vô lượng từ bi, hiện thân của Đại Giác Ngộ, đã tìm 

ra con đường giải thoát sinh tử. 

- Đảnh lễ Pháp Bảo, là những lời vàng ngọc, có hiệu 

năng cứu độ chúng sanh. 

- Đảnh lễ Tăng bảo, nhất là Thánh Tăng, những bậc 

gương mẫu, sống đời sống thanh tịnh v ị tha, trong 

hàng tứ chúng. 

 

***** 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

-ooOoo- 

 

"Thành kính đảnh lễ Ðức Mục Kiền Liên (Mahà 

Moggallàna), một Ðại Sa Môn, một Ðại Tông Ðồ, đã 

sống đời sống Phạm Hạnh, có khả năng chỉ trong nháy 

mắt, thấy rõ muôn vạn chiều vũ trụ, là bậc thượng thừa 

của các loại Thần thông, có thể nhìn xuyên qua giòng 

thời gian biết hết từ vòng sinh diệt trong các cõi trời. 

(Theràgàthà 1181: Tôn Túc Kệ Ngôn, câu 1181) 

 

-ooOoo-  

 

 

 

 



 5 

 

 

Lời nói đầu 

Từ lâu, tôi hằng tâm nguyện được dịp phiên dịch hay 

biên soạn lịch sử của những Ðại Tông Ðồ Ðức Phật, 

nhất là các ngài Xá Lợi Phất (Sàriputta), Mục Kiền Liên 

(Màhà Moggallàna), A Nan Đa (Ananda) Đại Ca Diếp 

(Mahà Kassapa), Ưu Bà Li (Upàli) v.v... Nhưng rất tiếc 

tìm được tài liệu đầy đủ, để đúc kết cuộc đời của những 

vị Thánh Tăng ấy không phải là chuyện dễ. 

Duyên may, khi còn ở trong nước, tôi đã dịch được 

quyển "Cuộc đời đức Xá Lợi Phất" mà soạn giả là Ngài 

Nyànaponika. Và bây giờ ở hải ngoại tôi lại còn duyên 

lành, nhận được cuốn Mahà Moggallàna (Ðại Mục-kiền-

liên) của Hellmuth Hecker, do tín nữ Trần Văn Bạch 

mang tặng. 

Tôi mạo muội phiên dịch cuốn sách này ra Việt ngữ, để 

cống hiến Chư Phật Tử bốn phương, nhất là những ai 

muốn tìm hiểu cuộc đời của các vị Ðại Ðệ Tử Phật.  

Khi diễn giải từ một thứ tiếng này ra một thứ tiếng khác, 

đặc biệt là trong lãnh vực tôn giáo, tôi tự cảm thấy trình 

độ học Phật còn yếu kém, do đó tránh sao khỏi những 

sơ sót. Ngưỡng mong chư vị hiền giả bổ túc cho, người 

dịch xin chân thành cảm tạ! 

 



 6 

 

 

Dịch giả cũng xin chia đều phần phước thanh cao này 

đến tất cả quí thân hữu, đạo hữu, những người đã 

khuyến khích, cung cấp tài liệu, tiếp tay đánh máy, và 

ủng hộ ấn tống, xin cho quí vị ấy Bồ Đề tâm kiên cố, và 

chóng đạt được đạo quả giải thoát. 

Ngoài ra, dịch giả còn xin hiến dâng một phần phước 

phiên dịch này đến tất cả chúng sinh, nhất là song đấng 

sinh thành, và những bậc hữu ân, hay thầy Tổ của dịch 

giả, đang ở một cảnh giới nào đó. 

Nguyện cho tất cả nhân loại đừng oan trái lẫn nhau và 

mỗi ngày mỗi giảm thiểu cái khổ! 

 

Paris tháng 3/1988 

Dịch giả 

  

-ooOoo- 

 

 

 

 

 

 



 7 

 

 

I 

Thời niên thiếu 

 

Trong một ngôi làng nhỏ, gần thủ đô vương quốc Ma 

Kiệt Ðà (Magadha), nay thuộc tiểu bang Bihar, Ấn Ðộ, 

thuở xưa có một đứa bé chào đời, đặt tên là Kolita 

Moggallàna. Ðứa bé ấy này sau là Ðại đức Mục Kiền 

Liên (Mahà Moggallàna).  

Kolita Moggallàna thuộc giòng giõi Mudgala, tức là 

"Thiên văn gia". Theo ngữ căn thì danh từ Moggalàna 

phát nguồn từ chữ Mudgala, một giòng dõi chuyên 

nghiên cứu Thiên Văn học rất cổ. 

Ngôi làng của Kolita không có nhiều dân nghèo, mà hầu 

như chỉ dành cho những đại gia tộc Bà La Môn cư ngụ. 

Thân sinh Kolita vốn là con một họ giòng danh giá, và 

thời bấy giờ, đa số các chức sắc cao cấp trong làng 

thuộc giòng họ này. 

Là công tử xuất thân từ giai cấp "cao quý", và thuộc 

giòng dõi được mọi người tôn kính, phụ thân của Kolita 

thuở ấy chẳng khác nào một Tiểu vương. 

Bởi thế, Kolita lớn lên trong một khung cảnh sang trọng 

không thiếu thốn bất cứ món gì. Cậu bé Kolita ấy đã 

được giáo dục hoàn toàn theo truyền thống Bà La Môn 



 8 

giáo, một truyền thống căn cứ vào luật “thưởng phạt của 

thần linh”, dựa trên tất cả những hành động đầy tín 

ngưỡng. Dĩ nhiên là truyền thống giáo dục nầy đề cao 

sự tin tưởng rằng : Một đời sống hằng ngày, muốn được 

bình an hạnh phúc, phải làm tròn những nghi thức tế lễ 

cúng bái. 

Gia đình Kolita có một mối thâm giao đặc biệt với một 

gia đình Bà La Môn khác, ở ngôi làng bên cạnh. Vào 

ngày Kolita chào đời, gia đình Bà La Môn kia cũng đón 

mừng sự đản sanh một đứa bé trai khác, đặt tên là 

Upatissa (sau này là Ngài Xá Lợi Phất). 

Cả hai cậu bé lúc khôn lớn đã trở thành đôi bạn rất thân, 

không ai có thể tách rời chúng được. Làm bất cứ việc gì, 

cả hai cũng đồng tình với nhau, khi vui chơi cũng như 

khi buồn chán. Người ta thấy cậu bé Kolita ở đâu, là 

cũng thấy cậu bé Upatissa ở đó. Tình bạn của đôi thiếu 

niên kia, không những chỉ bền chắc thuở thiếu thời, mà 

còn kéo dài đến trọn đời, khi cả hai ngoài tám mươi 

tuổi. 

Ðặc điểm là đôi bạn ấy chẳng bao giờ bất đồng ý kiến, 

cũng chẳng bao giờ có một sự hiềm khích lẫn nhau, dù 

là nhỏ nhất, ngay cả trong trường hợp gặp chuyện khó 

xử hay bất bình. 

Tuy nhiên, tính tình hai cậu bé khác hẳn nhau. Trong 

khi Upatissa là một người cởi mở, xông xáo, mạnh dạn 

và tháo vát, thì Kolita lại là một thanh niên rất bảo thủ, 

và chỉ biết gìn giữ, phát triển những gì đã có. Vả lại, vị 

trí của đôi bạn trẻ trong gia đình cũng hoàn toàn chênh 



 9 

lệch. Kolita là con cả và cũng là con một, thì Upatissa 

lại có ba người anh và ba người chị. Nhưng tình bạn đôi 

thanh niên này rất sâu đậm, đến độ mà cả hai dường như 

không nghĩ đến nữ giới, mặc dù với tuổi thanh xuân đầy 

nhựa sống, và không thiếu hụt một món gì. 

Mỗi thanh niên có một số thuộc hạ, để tùy tùng vui 

chơi, học hỏi và rèn luyện thể xác cũng như tinh thần. 

Khi thưởng ngoạn và thể thao trên những dòng sông, thì 

nhóm Kolita cỡi ngựa, và nhóm Upatissa dùng kiệu 

(một loại ghế có người khiêng). Nghĩa là hai thanh niên 

ấy, cũng không tránh khỏi cái thời thanh niên, đắm chìm 

trong hưởng thụ sang giàu, đầy khoái lạc. 

Tại Vương Xá thành (Rajagaha), thủ đô xứ Ma Kiệt Ðà 

(Magadha) hằng năm có một kỳ hội rất linh đình, gọi là 

"Hội Sơn Thần", trước tế lễ thần núi, sau để dân chúng 

có một dịp liên hoan vui chơi. Dĩ nhiên đôi thanh niên 

công tử này c ũng được mời tham dự. 

Ban tổ chức đã dành cho họ hai chỗ ngồi danh dự, ưu 

thế nhất, từ đó Kolita và Upatissa có thể mục kích dễ 

dàng toàn bộ khung cảnh trình diễn. Ðôi thanh niên đã 

cười vang, trước các màn thích thú, và cùng khích động 

trước những hồi gay cấn. Khả năng diễn xuất của các tài 

tử quả đã làm cho cả hai say mê, say mê đến độ mà họ 

không bỏ qua, nhận lời đến thưởng thức tiếp các ngày 

hội chợ thứ hai, rồi thứ ba.... 

Nhưng trong ngày hôm sau, khi văn nghệ chuyển sang 

những bi kịch tử biệt sinh ly giữa cuộc đời, và huyền 

thoại cứu rỗi, đôi bạn bất thần không tìm thấy cao điểm 



 10 

hứng thú nữa. Mặc dù đã nghe xướng ngôn viên hùng 

hồn tuyên bố chương trình hấp dẫn của ngày kế, họ vẫn 

không cảm thấy vui tươi. 

Và suốt đêm thứ hai ấy, đôi bạn Kolita và Upatissa đã 

trằn trọc, không an giấc. Những hình ảnh trong hai ngày 

lễ hội qua, cứ ám ảnh đôi thanh niên. Trong khi thao 

thức, Kolita đã suy nghĩ "Các cảnh tượng mà ta đã nhìn 

trên sân khấu, sẽ cho ta bài học nào? Có gì xứng đáng 

để cho ta ngồi xem ? Cứ tiêu khiển như thế, ta sẽ thu 

thập được gì, hay chỉ một thời gian nữa, ngay những tài 

tử đầy quyến rũ kia sẽ già yếu, trở thành chính những 

nhân vật trong bi kịch, mà họ đã đóng. Rồi cái chết sẽ 

đến, bắt họ từ giã cõi đời, và tiếp tục cuộc hành trình 

sanh diệt bất tận, do lòng tham và khát vọng của họ chủ 

động? -Và chúng ta cũng thế! Những tài tử này không 

giúp nổi chính họ giải quyết vấn đề sinh tử, thì hòng gì 

họ có thể thức tỉnh được ai, tìm ra con đường giải 

thoát? Xem ra mọi người đang phí uổng thời gian, thay 

vì phải tìm ra con đường cứu độ!". 

Upatissa cũng thế, sau ngày hội chợ thứ hai về, đêm ấy 

chàng không tài nào nhắm mắt được. Những ý tưởng 

tương tự như Kolita cũng đến với chàng. Upatissa suy 

tư rất nhiều về những bí ẩn và huyền thoại, được mô tả 

trong bi kịch, có liên quan đến cái thực tế sinh lão bệnh 

tử (luân hồi). Và những thú vui giả tạo kia, chỉ luôn 

luôn che kín bản chất khổ đau, bằng cách ngụy trang 

cho cuộc đời hiện tại, bằng những cảnh kích thích người 

ta hưởng thụ, hơn là giúp con người thức tỉnh, quan tâm 

đến chính mình sẽ ra sao trong tương lai, nơi một kiếp 



 11 

sống khác ? Upatissa tự đặt câu hỏi "Phải chăng sự vui 

thú giả tạo này là nguyên nhân làm cho mọi người 

không nhận ra ảo ảnh, và tăm tối trước sự thật?". 

Vào sáng ngày thứ ba, khi cả hai đến dự cuộc lễ, Kolita 

liền nhìn Upatissa, hỏi : 

 - Bạn chắc có điều gì bận tâm? Sao bạn không vui vẻ 

như trước ? 

Upatissa thành thật trả lời: 

- Tôi tự hỏi các khoái lạc trong âm thanh và cảnh sắc kia 

có ích lợi gì ? Những thứ ấy quả thật vô nghĩa và không 

giá trị. Ðiều đáng để tôi phải làm, là tìm kiếm một con 

đường siêu độ, thoát khỏi sự tàn phá khắc nghiệt của 

luật vô thường, tìm kiếm một giải pháp tháo bỏ những 

cố chấp, tin tưởng không thật về sự sống, một thứ kinh 

nghiệm đầy giả tạo, hằng đẩy nạn nhân của nó rơi vào 

trong sa đọa thăm thẳm, hay lăn mãi trên một vòng tròn 

luân hồi đau khổ. Ấy chính là điều đã lởn vởn trong đầu 

óc tôi và bắt tôi phải suy nghĩ. Nhưng còn bạn, này 

Kolita, bạn rõ ràng cũng đang băng khoăng môt cái gì, 

chứ không còn vui vẻ? 

Kolita trả lời: 

- Những điều bạn vừa bày tỏ, cũng chính là tâm sự của 

tôi. Tại sao chúng ta phải mất thì giờ ngồi đây, để chứng 

kiến những cảnh tượng bất lành giả tạo ? Tại sao chúng 

ta không mau mau tìm kiếm một con đường dẫn đến sự 

thanh khiết, và bình an ! 



 12 

Khi Upatissa nghe rõ sự thố lộ mối băn khoăng của 

người bạn thân, chàng rất vui mừng liền tán thành: 

- Ðây là một ý nghĩ đáng quí, đã phát sanh đến chúng ta 

một cách sáng suốt, không có thành kiến nào chi phối ! 

Vậy thay vì chúng ta uổng phí một đời, để ràng buộc 

với những hưởng thụ vô ích, chúng ta thử dốc lòng tìm 

kiếm một giáo lý, giúp chúng ta nhận ra con đường giải 

thoát. Và để thực hiện, chúng ta phải xa lìa thân quyến 

và của cải, trở thành kẻ vô gia đình, đi hành hương khắp 

bốn phương trời, không chấp vào một cái gì cả, tự do 

thảnh thơi tìm Ðạo, như con chim ngàn cất cánh! 

Kể từ đó đôi thanh niên ấy quyết định sống một cuộc 

đời làm đạo sĩ. -Giống như ngày nay chúng ta thấy một 

số tu sĩ du phương, trên khắp các nẻo đường nước Ấn 

Ðộ, để tìm kiếm một Tôn sư, một Guru (-tiếng Ấn Ðộ có 

nghĩa là bậc Thầy) để dắt dẫn mình tu theo môt sở 

nguyện nào đó.... 

Khi Kolita và Upatisa bày tỏ quyết định của mình đến 

những thuộc hạ tùy tùng, thì những thanh niên xu hướng 

đều chấp thuận, và họ hầu hết tham gia vào chuyến 

trường chinh tầm đạo ấy. Những thanh niên thuộc hạ 

của Kolita và Upatissa cũng thoát ly gia đình, tháo bỏ 

sợi dây giai cấp Bà La Môn (*), mà họ hằng đeo trên 

người, cắt tóc, cạo râu, rồi mặc vải sô màu đất, một thứ 

thường phục của những khất sĩ du phương. Tất cả cùng 

dẹp qua một bên, những biểu hiện phân biệt địa vị xã 

hội, và những đặc quyền của gia tộc Bà La Môn giáo, để 



 13 

bước vào cuộc đời vô giai cấp, của những đạo sĩ thoát 

tục, vượt lên trên các ranh giới thường tình.  

Ghi chú :(*) Khi một đứa bé trong gia đình Bà La Môn 

ra đời, một giáo sĩ của đạo này, phải được mời đến, để 

làm lễ “thọ ký linh hồn” giai cấp Bà La Môn, và đeo lên 

mình đứa bé một “sợi dây giai cấp” mà nó phải mang 

đến trọn đời. 

-ooOoo- 

 

II 

Du phương tầm đạo 

 

Một trùng hợp lạ lùng, là khi ấy Thái tử Sĩ Ðạt Ta 

(Siddhattha) cũng vâng lời vua cha cưới vợ, tức Ngài 

bước sang giai đoạn thứ hai, của kiếp chót làm người. 

Kolita và Upatissa bỏ lại sau lưng sự hưởng thụ thế 

gian, để bắt đầu cuộc đời du sĩ, thanh tịnh nội tâm và 

tìm đạo giải thoát. Cùng với nhóm tùy tùng, họ đã mở ra 

một giai đoạn đem mình tu luyện dưới sự chỉ dạy, của 

một số Tôn sư. Tương tư như đức Bồ Tát đã làm sau đó 

với năm vị Kiều Trần Như (Pañca Kondañña), trước khi 

Ngài đắc đạo thành Phật. 

Thuở ấy ở cổ Ấn Ðộ, có nhiều giáo chủ nêu lên nhiều 

triết học khác nhau. Một số chủ trương hẳn thuyết “Vô 

Ðạo Ðức” (đạo đức là sự vô ích). Một số khác đề cao 



 14 

thuyết Ðịnh Mệnh. Và một số khác truyền bá tư tưởng 

Duy Vật. 

Ðôi bạn Kolita và Upatissa nhận thấy sự sai lầm của 

những giáo thuyết như thế, nên chẳng bao lâu đã không 

màng để tâm nghiên cứu nữa. 

Tuy nhiên, tại Vương Xá thành (Ràjagaha), có một Giáo 

chủ tương đối đáng học hỏi, tên là Sañjaya. Theo lịch sử 

Ấn Ðộ, ông chính là Sañjaya Belatthaputta, một tôn sư 

cũng có ghi trong kinh điển Phật giáo, như một trong 

sáu vị Giáo chủ lớn nhất đương thời. Sáu giáo chủ ấy 

còn gọi là Lục Sư.  (-Ngoại trừ đức Phật). 

Ðôi bạn Kolita và Upatissa đã dẫn hai nhóm tùy tùng 

đến thụ giáo với ông, và đã làm cho danh tiếng của 

Sañjaya trở thành vang dội. 

Toàn bộ triết học của Sañjaya là gì, sử sách và kinh điển 

không ghi đầy đủ. Khi khảo cứu, chúng ta chỉ thấy một 

số bình phẩm, về tư tưởng căn bản Sañjaya được nhắc 

lại, mà đối với trí thức Ấn Ðộ thuở bấy giờ, có thể xem 

là có “giá trị”, để giúp họ thấu hiểu trọng tâm lý thuyết. 

Theo kinh Phật, không như các giáo chủ khác, những 

người đã nêu lên một số lý thuyết và tín điều nhất định, 

về một số vấn đề làm tiêu chuẩn, Sañjaya chỉ giảng dạy 

cái mà ông gọi là "Những biện chứng sâu xa nhất" bằng 

một phương pháp đáp ứng khao khát trí thức hơn hơn. 

Ông dựa vào bốn câu hỏi: 



 15 

1/ Có một thế giới khác, ngoài cái thế gian phàm tình, 

cụ thể này hay không? 

2/ Sau khi tan rã xác thân, một người có thể tự động 

sinh ra ở một kiếp mới, nhờ tâm hồn trong sạch không? 

3/ Bất cứ hành động nào, xấu hay tốt mà con người đã 

làm trong kiếp sống này, có mang lại hậu quả gì trong 

kiếp sau không? Nếu có thì sự thưởng phạt sẽ như thế 

nào, và số phận của những người ấy sẽ tiếp tục ra sao? 

4/ Một bậc đã hoàn toàn trong sạch, sau khi chết sẽ trở 

thành cái gì? Làm sao có thể chứng minh được trạng 

thái vĩnh viễn của một bậc hoàn toàn trong sạch? 

Hễ khi một trong những câu hỏi như thế được các tư 

tưởng gia cổ Ấn Ðộ đặt ra là Sañjaya liền đáp lại bằng 

một trong bốn cách trả lời sau đây: 

-Xác nhận. 

- Phủ nhận. 

- Một phần xác nhận, một phần phủ nhận. 

- Không xác nhận, cũng không phủ nhận. 

Tuy nhiên, Giáo chủ Sañjaya còn “khôn khéo” bổ túc 

thêm rằng: "Ðối với những câu hỏi như thế, một trong 

bốn cách trả lời của ông, không có cách nào được xem 

là giải pháp xứng đáng, vì những câu hỏi như vậy, là 

những câu hỏi hàm chứa mâu thuẫn hai chiều, không 

thể giải quyết được” (Nhị nguyên mâu thuẫn!). “Do đó, 

tốt hơn một học giả chớ nên phán xét về những vấn đề 

như thế". 



 16 

Ở đây chúng ta có thể nhớ lại rằng, bốn luận cứ ngụy 

biện "Tương ưng nghịch lý" (hay Nhị nguyên mâu 

thuẫn) tìm thấy trong Kinh Ðiển Pàlì (Majjhima Nikàya: 

Trung Bộ kinh, đoạn số 63), chỉ có luận cứ thứ tư là có 

vẻ tương đồng với lý thuyết “vòng vo” của Sañjaya, -

nghĩa là luận cứ có liên quan đến "Những gì sẽ xảy ra 

cho một đấng Toàn Thiện sau khi chết". 

Trong khi những Giáo chủ, đạo sĩ khác bênh vực một 

trong bốn cách ngụy biện duy lý trên, như là một giải 

pháp của trường phái họ (gồm đúng, không đúng, đúng 

và không đúng, vừa đúng vừa không đúng) thì Sañjaya 

chủ trương “nói vòng vo huề vốn”, không để mình 

vướng vào bất cứ định đề nào trong bốn luận cứ đó! 

Ðặc biệt là ông không để mình bị mắc kẹt, trong sự xác 

nhận không thể chứng minh được, và tránh các lý thuyết 

có tính cách tín điều. Chẳng hạn như có một số Giáo 

chủ dùng thực nghiệm xác nhận rằng, ngoài thế giới vật 

chất, không có thế giới vô hình, không có Thiên chúng, 

không có định luật nhân quả, không có sự tái sanh sau 

khi chết….  

-Nhờ thái độ đó mà ông Sañjaya trở thành khác hẳn 

những Giáo chủ đương thời !  

Nói cách khác là ông chủ trương rằng: Ðối với những 

vấn đề không thể thông giải, một Giáo chủ nên giữ thái 

độ "Tránh né một cách vô tư" và đừng bao giờ vô ý để 

cho tính thiên về xác nhận hay bác bỏ (dù trên lý thuyết) 

trở thành tư kiến của trường phái ông.  



 17 

Do đó, chúng ta có thể thấy rằng Sañjaya có vẻ vững 

vàng trên phương diện ngụy biện, và dường như ông 

muốn "chuyển hoá" cái thuyết "Tư Duy Nghiệm Chứng" 

thành ra thuyết "Bất Khả Tri Luận".  

Nghĩa là ông giống như những nhà “cụ thể học” ngày 

nay, biện giải rằng những gì không “nhìn thấy” thì nói 

sao cũng được, vì không có “căn cứ” để kết luận là thật 

hay giả. -Hay điều ông thuyết ra biểu lộ tư tuởng "Hiện 

Sinh Biện Chứng" hơn là "Duy Lý Biện Chứng". 

Vua Bình Sa (Bimbisàra) của Vương quốc Ma Kiệt Ðà 

(Magadha) thuở ấy có lần đã thuật lại với đức Phật cuộc 

đàm thoại giữa nhà vua với đạo sĩ Sañjaya như sau: 

"Một hôm khi trẫm đến thăm Giáo chủ Sañjaya, thuộc 

giòng họ Belattha và hỏi: Thưa Giáo chủ Ngài có thể kể 

cho trẫm nghe một quả phúc nhãn tiền của đời sống đạo 

hạnh ở kiếp này không? -Sañjaya liền trả lời vòng vo 

rằng: Tâu Ðại Vương, như Ðại Vương đã biết, đối với 

câu hỏi phải chăng có một thế giới khác ngoài thế gian 

này không, tôi đã trả lời nếu tôi nghĩ là có thì tôi nói có. 

Nhưng tôi đã không nói như thế, nghĩa là tôi nghĩ không 

thể phủ nhận và ấy là sự thật. Tôi lại không phủ nhận nó 

nữa. Tóm lại, là tôi vẫn không nói có hay không có một 

thế giới khác ngoài thế giới này, thì bây giờ câu hỏi của 

Ðại Vương, về quả phúc nhãn tiền của một Ðạo sĩ, hay 

kết quả của những hành động xấu và tốt trong kiếp này, 

hoặc đấng Toàn Thiện sẽ trở thành cái gì sau khi chết, 

trong bất cứ phần nào của câu hỏi, tôi cũng sẽ trả lời 

như trước!...  



 18 

-Tức là, Bạch đức Thế Tôn, Ðạo sĩ Sañjaya thuộc giòng 

Belattha trước câu hỏi về quả phúc nhãn tiền, và lợi ích 

của sự tu hành của trẫm, đã tìm mọi cách nói quanh co, 

không trả lời rõ ràng vậy. (-Theo Dìgha Nikàya: Trường 

Bộ kinh, số II, do T. W. Rhys Davids dịch).  
 

Nhưng Kolita và Upatissa, thuở ấy chưa tìm ra một Tôn 

sư nào giỏi hơn, nên phải để ý đến Sañjaya, vì nghĩ rằng 

ít lắm “quan điểm triết học” của ông cũng có một sắc 

thái đáng nghe hơn, vì “khi không nắm vững thì khôn 

khéo biện luận cho trôi, chứ đừng cường điệu như các 

giáo chủ khác”, nên họ đến nhận ông làm thầy.  

Sau một thời gian ngắn, cả hai nhận thấy Sañjaya sẽ 

chẳng bao giờ đáp ứng được ý nguyện của họ, là tìm ra 

một phương pháp chữa trị đau khổ và phiền não. 

Ngoài ra, đôi bạn còn linh cảm chắc chắn phải có một 

sự sống khác ngoài kiếp sống trần gian này, phải có 

những chúng sinh chỉ có linh thức mà không có thể xác 

(như Chư Thiên chẳng hạn). Càng đi sâu vào thế giới vô 

hình, sự hiểu biết của họ dường như vượt khỏi tầm học 

thức của vị Giáo chủ thuộc trường phái hoài nghi trong 

niềm tin và ngụy biện ấy. 

Rồi một hôm nọ, Sañjaya bỗng tuyên bố rằng “những đệ 

tử ưu tú nhất của ông đã tái sinh lên cõi trời này, hay cõi 

trời nọ”. (Saŋyutta Nikàya 44,9 : Tạp Bộ Kinh, đoạn 

44,9). Ðiều này hoàn toàn mâu thuẫn với tiêu chuẩn 

hoài nghi của ông. 



 19 

Vì vậy, một hôm đôi bạn Kolita và Upatissa đến gần 

Sañjaya và hỏi ông rằng: "Phải chăng ông còn những 

giáo thuyết bí mật nào chưa dạy, khác với những gì mà 

cả hai đã học?". Sañjaya trả lời: "Chỉ có thế và hai đệ tử 

đã học hết giáo thuyết của ta rồi!". 

Nghe thế, đôi bạn tầm đạo không thể làm gì khác hơn, 

là quyết định từ giã Sañjaya, tiếp tục tìm con đường 

chân lý. Ðôi thanh niên nghĩ rằng vì mong cầu sự giải 

thoát, mà họ mới thoát ly gia đình, chứ mục đích của họ 

không phải là để học hỏi nghệ thuật né tránh những vấn 

đề "Bất khả tri luận" một cách vô ích. 

Thế là lần thứ hai, đôi bạn lại phải tái diễn cuộc đời du 

phương tìm đạo. Lần này họ bất kể thời gian, lặn lội 

xuyên qua cả nước Ấn Ðộ, từ Bắc tới Nam, từ Ðông 

sang Tây. Họ sẵn sàng chịu đựng mọi cái ngột ngạt của 

bụi đường nắng chói, và mọi cái nóng bức như thiêu 

như đốt, của một quê hương nhiệt đới. Họ dầm mưa dãi 

nắng và nhiều khi đã lớn tiếng tuyên bố với những 

khách bộ hành, lý do tìm đạo của họ, rằng: 

"Chúng ta là nạn nhân của sinh già bệnh chết, nạn nhân 

của buồn rầu, than tiếc, đau khổ, phiền não và tuyệt 

vọng. Chúng ta là nạn nhân của trầm luân. Nếu chúng 

ta kiên trì tìm Ðạo Giải Thoát, thì chắc chắn cuối cùng 

chúng ta cũng sẽ tìm được vị thầy khám phá ra nguyên 

nhân của đau khổ!" (Theo Majjhima Nikàya No 28: 

Trung Bộ kinh 28).  

Dĩ nhiên là trong khi du phương tầm đạo như vậy, 

Kolita và Upatissa đã gặp nhiều đạo sĩ Bà La Môn, là 



 20 

những nhà "thông thái" nổi tiếng. Đôi thanh niên tầm 

đạo đã không tránh khỏi nhiều cuộc thảo luận sôi nổi, về 

triết học, về tôn giáo, về thiên giới, về địa ngục, về ý 

nghĩa của sự sống, và về con đường cứu rỗi. Nhưng nhờ 

trí thông minh hiếm có, cộng với nghệ thuật biện luận 

"bất khả tri nghiệm" học được của Sañjaya, đôi bạn 

Kolita và Upatissa đã mau chóng nhận ra sự vô lý trong 

cái học mơ hồ của những nhà "thông thái" ấy. -Thế là 

không có một giáo chủ nào đủ khả năng, giải thông 

những câu hỏi sâu xa của họ, và ngược lại, đôi thanh 

niên này lại có thể ứng đối một cách dễ dàng, khi bị họ 

chất vấn. 

Không sử sách nào nói rõ là Kolita và Upatissa, sau 

Sañjaya đã đi thụ giaó với ai, nhưng chắc chắn đôi thanh 

niên ấy làm sao tránh khỏi gặp những nhà thần học, như 

Tiên tri Bàvàri, một người đã đắc được thần lực rất cao, 

hoặc gặp hai vị Thiền sư thuộc trường phái "Siêu Thế 

Vô Biên Luận". Chính đức Bồ Tát cũng đã một thời gian 

làm môn đệ trường phái này. Theo những sử liệu liên 

quan đến đời sống của họ, thì đôi bạn Kolita và Upatissa 

đã không gặt hái được gì nhiều, với các danh sư này 

trong việc tu thiền, hướng đến chứng ngộ giải thoát, 

giống như đức Bồ Tát đã từng đạt được, khi làm môn đệ 

thiền phái ấy. 

Chúng ta thử tìm hiểu sâu hơn vấn đề nầy. Có hai 

khuynh hướng cho kẻ tầm đạo hay kẻ tu tập. Một là đạt 

được an ổn nội tâm hay thanh tịnh tinh thần, bằng cách 

tiến sâu vào Thiền định (Samàdhi), hai là tìm kiếm một 



 21 

giáo thuyết rõ ràng, thông giải được mọi khía cạnh của 

sự sống, bao gồm cả giá trị hay ý nghĩa của Thiền định.  

Hầu hết những kẻ đạt được an trụ tâm hồn bằng Thiền 

định, thường bị dừng lại ở đó, không thể tiến mạnh hơn 

đến cứu cánh. Bởi họ một khi đã lọt vào trong sự vi diệu 

của quả thiền, họ hằng lầm tưởng mình đã đến đích giải 

thoát. Và dù quả thiền có cao siêu đến đâu, "Lạc Trụ 

Hữu Biên" ấy cũng chỉ kéo dài tới một số Thiên niên 

kiếp mà thôi (đối với loài người thì gọi là đại kiếp), sau 

đó "Ðịnh phúc" cũng phải tận, trả thiền tâm của kẻ đắc 

định trở lại trong vòng sinh tử như trước. 

Trong tiền kiếp, điều này hẳn đã xảy ra nhiêu lần đến 

Bồ Tát (tiền thân Phật Thích Ca), cũng như đến Kolita 

và Upatissa. Mặc dù trọn kiếp này, đôi bạn ấy không 

nhớ lại những hưởng thụ thiền lạc như thế, nhưng 

dường như trực giác vẫn khiến họ hiểu rằng, thiền định 

(ngoài Phật giáo) và quả thiền, không phải là cái đích 

cuối cùng, mà chỉ là một sự giải thoát tạm thời những 

chi phối của phiền não, đau khổ triền miên mà thôi. 

Bởi vậy, nguyện vọng trên hết của họ, là phải tìm đấng 

Giải thoát, chỉ rõ cái "Nguyên nhân nối tiếp sinh diệt", 

chỉ rõ “Tại sao Tâm và Vật bị cột chặt với nhau, trong 

cái vòng sinh tử phức tạp này”. Nhưng sự đạt mục đích 

ấy không thể thực hiện được, nếu không gặp một vị 

Phật, một đấng Giác Ngộ. Cho nên họ phải tiếp tục hành 

trình, tiếp tục cho đến khi nào, bước chân tìm đạo dẫn 

dắt họ đến một đấng Phật Tổ. 



 22 

Vào những kiếp xa xưa, khi không có đức Phật xuất 

hiện, cứu cánh tầm đạo giải thoát của họ thường bất 

thành, vì họ chỉ tối đa tìm ra một pháp môn thiền định. 

Rồi họ tu tập, đắc thiền, sanh vào nhàn cảnh hưởng lạc, 

để sau cùng không còn nhớ gì cả. Nhưng động cơ tầm 

đạo của họ trong kiếp này, vốn là "tiếng gọi tâm linh", 

chính họ cũng không cắt nghĩa nổi, đã khiến họ không 

thể ngồi yên, trước khi gặp đức Phật. 

Ðồng thời khi ấy đức Phật lại bắt đầu lăn bánh xe Pháp 

(Dhammacakkappavattana) để cứu độ chúng sanh. Và 

công trình tầm đạo của Kolita và Upatissa phải chuyển 

sang giai đoạn chót. 

Ðiểm cần nhấn mạnh ở đây là giả sử trong khi ấy, đức 

Bồ Tát chưa thành Phật, đang tinh tấn thực hành đại 

nguyện, dùng thiền định đã từng thuần thục thuở thiếu 

thời, để tiến về cánh cửa giác ngộ, thì đôi bạn Kolita và 

Upatissa, cũng không thể nhờ thiền định ngoài Phật 

giáo, tìm ra nấc thang giải thoát cao hơn. Bởi họ chưa 

bao giờ trải qua cao điểm tu thiền, như đức Phật đã từng 

bước qua, và họ cũng không có tiềm lực tự mình giải 

thoát như đức Phật. 

Ðây là chướng ngại vi tế nhất, đối với các hàng Thinh 

Văn giác. Chúng ta có thể gọi chướng ngại này là "Ranh 

giới mong manh giữa phỉ lạc và đau khổ", hay ấy là 

"Hào quang của cái bức tường an trụ che khuất cánh 

cửa giải thoát".   

Ngoại trừ bậc Toàn Giác, ai đến gần hào quang đầy phỉ 

lạc ấy cũng dừng lại. Như người bao năm tháng trôi giạt 



 23 

lang thang, chợt đã tìm lại được ngôi nhà thật, nhưng 

chỉ ngồi trước cửa, cảm thấy sung sướng một thời gian 

rồi quay lưng bỏ đi. Ðáng lẽ hành giả phải "vẹt hào 

quang", bước vào trong ngôi nhà giải thoát ấy, thì họ lại 

làm cái việc "Nghỉ chân của những kẻ qua đường". Sau 

đó họ lại "khởi hành" vào một hướng luân hồi khác.  

Nhưng trường hợp của Kolita và Upatissa thì khác. Ðôi 

Thinh Văn Giác tương lai này lúc đó như hai tấm gương 

phản chiếu. Họ chợt thấy họ phải nhờ đến một vị Phật. 

Vì chỉ có bậc Giác Ngộ mới có thể chỉ cho họ cách 

bước qua khỏi cái hào quang, bước ra khỏi cái vòng lẩn 

quẩn, cái vòng chúa cả phỉ lạc lẫn vướng mắc, đưa đến 

khổ đau, mà trong quá khứ họ đã nhiều lần gần đến 

điểm chót, rồi lại bỏ đi !  

 

-ooOoo- 

 

III 

Tìm ra chân lý 

 

Lúc ấy Kolita và Upatissa hoàn toàn không biết rằng có 

đức Phật. Họ tự nhiên từ bỏ đời sống của hai đạo sĩ du 

phương và quay về quê hương Ma Kiệt Ðà (Magadha), 

sau khoảng hai mươi năm ròng rã lang thang tìm đạo. 



 24 

Ðiều này xảy ra không lâu, sau khi đức Phật bắt đầu 

Chuyển Pháp Luân (thuyết pháp lần thứ nhất), tại vườn 

Lộc Giã (Isipatana Migadàya), ở Ba La Nại (Vàrànasì). 

Ngày nay gọi là Sarnath hay Bénares. 

Tuy nhiên, đôi bạn Kolita và Upatissa vẫn chưa từ bỏ hy 

vọng tìm ra đấng giải thoát. Sau khi trở lại quê nhà, họ 

quyết định chia tay nhau, mỗi người đi một hướng, hy 

vọng “gấp đôi” sự tầm đạo, may ra sớm có kết quả. Cả 

hai cùng ước hẹn với nhau mạnh ai nấy tìm. Và người 

nào tìm ra con đường bất tử trước, sẽ lập tức thông báo 

cho người kia. 

Khi ấy cả Kolita và Upatissa đã khoảng bốn mươi tuổi, 

và nhằm lúc đức Phật vừa cho phép đoàn đệ tử đầu tiên 

đi truyền bá chân lý. Ðoàn Như Lai Sứ Giả ấy, gồm sáu 

mươi vị, tất cả là những Thánh Nhân. Mục đích đoàn 

Thánh Tăng này là đi ban bố giáo lý an lành và tiến hóa 

trong nhân loại. Còn đức phật, Ngài đích thân đến thành 

Vương Xá (Ràjagaha), để tiếp độ vị vua nước Ma Kiệt 

Ðà (Magadha) tên là Bimbisàra (Bình Sa Vương). Và 

Ngài nhận lãnh ngôi chùa Trúc Lâm (Veluvana Vihàra) 

do vua dâng cúng.  

Phật đang có mặt tại ngôi chùa này thì Kolita và 

Upatissa vừa quay về thành Vương Xá (Ràjagaha), tạm 

thời ngụ trong tu viện của Sañjaya. Một hôm Upatissa 

đã ra đường phố, còn Kolita thì ở nhà. Chợt chàng thấy 

người bạn thân trở về với nét mặt vô cùng hớn hở, mà từ 

trước đến giờ chưa bao giờ nhìn thấy. Phong độ của 

Upatissa lúc ấy hoàn toàn khác hẳn, trông trang nghiêm 



 25 

và rạng rỡ. Kolita lập tức hỏi: -Này bạn! Vẻ mặt của bạn 

thật thỏa mãn, dung nghi của bạn rất trong sáng, phải 

chăng bạn đã tìm ra con đường Giải thoát? 

Upatissa trả lời: 

- Vâng, đúng như thế, thưa bạn! Pháp giải thoát khỏi sự 

chết đã được khám phá. 

Rồi Upatissa thuật lại rằng: Trên con đường phố chàng 

gặp một Sa Môn phong cách rất tự tại. Vị Sa Môn này 

đã làm cho chàng phát sinh lòng kinh cảm, rồi chàng 

không ngần ngại hỏi vị Sa Môn xem Tôn sư Ngài là ai. 

Sa môn ấy chính là Trưởng lão Assaji một trong những 

vị đệ tử đầu tiên của đức Phật, và cũng là một trong sáu 

mươi vị Thánh A La Hán. Trưởng lão Assaji còn xác 

nhận rằng Ngài chỉ là một đệ tử của vị Ðại sĩ thuộc 

giòng họ Thích Ca. 

Khi Upatissa yêu cầu Sa Môn Assaji ban bố giáo lý thì 

Ngài nói rằng không thể thuyết pháp được nhiều, vì 

Ngài mới thọ Cụ Túc Giới mấy tháng. Và Ngài tiết lộ 

Ngài vừa chỉ học được bốn chân lý sâu xa (Tứ Diệu Ðế) 

mà ngoài bậc Giác Ngộ ra, phàm nhân không thể nào 

quán triệt, một cách mau chóng. 

Nhưng Upatissa liền cầu khẩn Ngài chỉ dạy cho, dù một 

phần tinh yếu cũng đủ cho mình phăng ra mối đạo. 

Trưởng lão Assaji nghiêm trang nhắc lại một kệ ngôn 

của đức Phật rằng: 



 26 

"Ye Dhammà hetuppabhàvà, 

Tesaŋ Hetuŋ Tathàgat’àha, 

Tesaŋ Yo Nirodho 

Evam’àdi Mahàsamano’ti" 

Dịch : 

"Pháp nào có nhân ấy, 

Bậc Giác Ngộ đã thấy rõ nhân, 

Ngài cũng tìm ra con đường diệt quả. 

Ðây là giáo lý của các bậc đại Sa môn" 

Kệ ngôn này sau khi được đức Phật thốt ra, đã trở thành 

câu nói gói trọn giáo lý giải thoát, và trở thành triết học 

căn bản của đạo Phật xuyên qua bao nhiêu thế kỷ. 

Upatissa nghe được kệ ngôn ấy liền đắc Pháp nhãn 

(Dhamma Cakkhu) trong tâm thức, chứng quả Nhập 

Lưu, Tu Ðà Hườn (Sotàpatti). Rồi khi chàng thuật lại 

cho Kolita nghe, người bạn ấy cũng chứng quả tương tự. 

Nghĩa là cả hai cùng giác ngộ rằng "Bất cứ cái gì sinh 

ra đều về sau phải tan biến".  

Sự thấy rõ chân lý do bài kệ này soi sáng, quả thật là 

một biến cố kỳ diệu. Ðối với chúng ta ngày nay, bốn 

câu kệ ngôn trên đây, không thể đả thông hết tâm thức si 

mê, nên chúng ta dẫu nghe vẫn chưa trực nhận được 

thánh pháp nào. Chiều sâu và chiều rộng của các câu 

Phật Ngôn ấy, chỉ có thể biểu hiện, đối với những ai đã 

từng nhiều kiếp tu tập hạnh từ bỏ dục lạc tạm bợ ở đời, 

và hằng rèn luyện trí tuệ để chứng đắc lý vô thường 



 27 

(luôn luôn chi phối bởi nhân duyên điều kiện) và thấy rõ 

đạo bất sinh từ. 

Hơn nữa, bốn câu kệ ngôn này vốn có tác dụng rất kỳ 

diệu, đối với những ai trí tuệ đã chí mùi, và từng thuần 

thục trong pháp quán xét các pháp hành, thuộc nhân 

duyên điều kiện. Cộng thêm đôi bạn Upatissa và Kolita 

đã sẵn sàng tâm thức, để đón nhận Pháp bảo, nên kệ 

ngôn do trưởng lão Assaji thốt ra "Như một giọt nước 

rót vào chén đã đầy". Sự chứng quả Nhập Lưu Tu Ðà 

Hườn (Sotàpatti) tự động phát hiện, khiến cho người 

nghe thấy rõ Giải Thoát Niết Bàn, vượt khỏi những kinh 

nghiệm thường tình, mà thần chết lúc nào cũng chi phối. 

Chỉ trong ánh loé, Pháp nhãn bừng sáng, tri thức giác 

ngộ phát sanh, họ đã thấy rõ lý bất sinh bất diệt!  

Ðến đây cũng cần nhấn mạnh rằng: Ba vị Ðại Đệ Tử 

thân cận nhất của đức Phật, là A Nan Ða (Ananda), Xá 

Lợi Phất (Upatissa Sàriputta) và Mục Kiều Liên (Kolita 

Mahà Moggallàna) đã đắc quả Nhập Lưu (Tu Ðà 

Hườn), không phải nhờ nghe Pháp Bảo từ miệng đức 

Phật, mà từ các Thánh Nhân thừa truyền Phật giáo.  

-Xin nhắc lại: A Nan Đa thì do thầy tế độ, một Thánh A 

La Hán tên là Punna Mantàniputta. -Trong khi đó, Xá 

Lợi Phất (Sariputta) thì do trưởng lão Assaji, như đã 

thuật ở trên. -Còn Mục Kiều Liên (Moggallàna) thì do 

người bạn vừa đắc quả Tu Ðà Hườn của mình. Người 

bạn nầy chưa đạt tới Thánh Quả A La Hán (ám chỉ Xá 

Lợi Phất). Và để có thể đạt tới một sự giác ngộ kỳ diệu 

như thế, Kolita Moggallàna phải có một niềm tin nơi trí 



 28 

tuệ của bạn thân (lẫn niền tin trong chân lý) vô cùng 

vững chắc. Và lẽ dĩ nhiên điều đó là một sự thật, không 

còn nghi ngờ gì nửa. 

Nghe xong kệ ngôn đầy nhiệm mầu ấy, Kolita 

Moggallàna liền hỏi nơi cư ngụ của đức Thượng Sư, 

đấng Toàn Giác. Khi nghe Upatissa thuật lại, là Phật 

đang ở tại Trúc Lâm Tịnh xá (Jetavana Vihàra) cách đó 

không xa, Kolita Moggallàna liền tỏ ý muốn đến yết 

kiến đức Thượng Sư lập tức.  

Nhưng Upatissa trầm tĩnh đề nghị rằng: "Này bạn! 

Trước tiên ta nên đến gặp thầy Sañjaya và thông báo 

cho ông biết chúng ta đã tìm ra đạo bất tử. Nếu thầy ấy 

hữu duyên, thầy cũng sẽ bước vào ánh sáng chân lý như 

chúng ta. Ðó là một cách chúng ta tỏ lòng biết ơn thầy, 

đã một thời cho chúng ta học đạo. Còn nếu thầy chưa 

nhận ra cơ duyên, thì thầy sẽ suy nghĩ, biết đâu sau này 

thầy sẽ nhờ chúng ta đưa đến ra mắt đức Phật. Chừng đó 

khi nghe pháp từ kim khẩu của đấng Toàn Giác, thầy sẽ 

chắc chắn chứng được đạo quả"? 

Sau đó đôi bạn đến gặp Giáo chủ Sañjaya và nói rằng: 

"Thưa thầy, thầy có hay chăng một bậc Toàn Giác đã 

xuất hiện trên thế gian nầy. Ngài đang ban bố chánh 

pháp, làm cho toàn thể môn đồ, và thính chúng sống 

một đời sống trong sạch, giải thoát? Mời thầy hãy cùng 

đi với chúng tôi, đến yết kiến đấng Toàn Giác!" 

Nhưng Giáo chủ Sañjaya đã không quan tâm đến những 

lời yêu cầu chân thành của hai người đệ tử. Ngược lại 



 29 

ông còn khuyến khích Kolita Moggallàna và Upatissa 

Sàriputta, nên lập ra một trường phái mới, với những 

tùy tùng của mình, để lãnh đạo ngang vai vế với ông. 

Ông quả quyết, nếu đối bạn này chấp thuận, họ sẽ trở 

thành những bậc Tôn sư, thụ hưởng oai danh của các 

hàng Đại giáo chủ. 

Nhưng Kolita Moggallàna và Upatissa đã bày tỏ lòng 

dứt khoát, không còn muốn dính mắc với bất cứ danh vị 

gì trong cõi đời, dù cho cao cả đến đâu. Ðôi bạn trí thức 

còn lập lại nhiều lần quyết tâm cuối cùng, không lay 

chuyển của họ, để vị thầy cũ ấy thấy rằng chẳng còn 

cách nào lung lạc được họ nữa.  

Rốt cuộc Giáo chủ Sañjaya đành chịu thất vọng. Ông rất 

khổ tâm trước sự ra đi của hai đệ tử xuất sắc này. Ông 

buồn bực la lên rằng: 

- Ta không thể làm được! Ta không thể làm được! Ta đã 

là một bậc Đại Tôn Sư từ bao nhiêu năm qua. Ta có 

đông đảo tín đồ. Ta không thể trở thành hàng đệ tử! 

Như thế chẳng khác nào ta đem cái hồ rộng lớn, đổi lấy 

một vũng nước chật hẹp tầm thường! 

Nhất thời tâm hồn ông bị xung đột giữa hai ước vọng: 

Ước vọng đạt được Thánh quả và ước vọng muốn 

hưởng thụ địa vị cao sang. Và ước vọng thứ hai (thuận 

với lòng ham muốn) đã thắng thế, khiến ông hoàn toàn 

bất chấp những lời khuyên của đôi đệ tử thông thái. 

Thuở ấy Sañjaya có khoảng năm trăm môn đồ. Khi 

những môn đồ này hay tin Kolita Moggallàna và 



 30 

Upatissa Sàriputta đã quyết định đến quy y Phật, tất cả 

đồng loạt muốn đi theo. Một nữa số ấy vì suy nghĩ "rồi 

đây thầy Sañjaya sẽ còn lại một mình" và không nỡ, nên 

họ chỉ đi một đoạn đường, rồi quay trở lại. 

Nhưng đã muộn, Giáo chủ Sañjaya trước cảnh mất hết 

môn đồ, lại bị phiền não, thất vọng lẫn hoang mang 

công phạt, nên đã uất ức hộc máu tươi mà chết. 

 

 

-ooOoo- 

 

 

IV 

Tinh tấn làm theo lời Phật dạy 

 

Bây giờ đôi bạn Upatissa và Kolita đã dẫn đầu hơn hai 

trăm năm mươi môn đệ, hướng về phía Trúc Lâm tịnh 

xá (Veluvana Vihàra). 

Khi ấy đức Phật đang thuyết pháp giữa hàng Tăng 

chúng. Ngài thấy đôi bạn từ xa đi tới, liền nói rằng: 

"Này chư Tỳ Khưu! Hai người sắp đến kia tên là Kolita 

và Upatissa, là hai nhà trí thức. Họ sẽ là những Ðại Đệ 

Tử ưu tú của Như Lai. Họ là một đôi bạn phước duyên 

song toàn". 



 31 

Lúc đến gần, Kolita Moggallàna và Upatissa Sàriputta 

đồng kính cẩn lễ bái đức Thế Tôn. Họ chấp đôi bàn tay 

nâng cao ngang trán, và cúi lạy tận bàn chân đức Phật, 

rồi cả hai cùng nói: 

- "Lạy đấng Toàn Giác! Xin Ngài cho phép chúng con 

gia nhập Phật giáo và được nhận lãnh đầy đủ phẩm hạnh 

xuất gia trong hàng Tăng Chúng". 

Ðức Thế Tôn liền đáp rằng: 

- "Hãy đến! Như Lai nghiêm chỉnh công bố quí vị sẽ là 

những Sa Môn, sẽ sống đời đạo đức thanh tịnh để chấm 

dứt phiền não." 

Những lời tuyên ngôn trên của đức Phật, chính là sự 

"Ban bố phẩm vị Tỳ Khưu" không những chỉ cho đôi 

bạn Kolita Moggallàna và Upatissa Sàriputta, mà luôn 

cả cho những người tuỳ tùng của họ nữa. 

Và kể từ đó Upatissa được gọi ngắn là Sàrìputta (Xá Lợi 

Phất) có nghĩa là người con trai của bà Sàrì. (“Sàri” 

cũng được phiên âm là “Xá-Lợi”. “Putta” nghĩa là 

"con". Và vì vậy, có khi Sariputta được dịch là Xá-Lợi 

Tử). Sàrì là tên của mẹ Ngài. Còn Kolita Moggallàna 

được gọi là Mahà Moggallàna (Ðại Mục Kiều Liên) có 

nghĩa là con lớn của giòng họ Moggallàna. 

Sau khi tất cả đã được đức Phật ban bố phép xuất gia 

đầy đủ, trên hai trăm năm mươi tân Tỳ Khưu liền được 

nghe đức Thế Tôn thuyết cho một bài pháp, có ý nghĩa 

thông giải những phép học căn bản, khiến tất cả đều đạt 



 32 

được đạo quả Nhập Lưu (Sotàpatti). Và sau đó chẳng 

bao lâu, họ đã đắc quả A La Hán (Arahatta) 

Riêng Sàrìputta và Mahà Moggallàna kể từ ấy phát tâm 

ở nơi thanh vằng để tu tập. Lần này, đôi bạn trí thức tự 

tách rời mỗi người một ngả, không ở chung một chỗ 

như trước. 

Sàrìputta (Xá Lợi Phất) lưu ngụ trong vùng phụ cận 

thành Vương xá, và ngày ngày tu thiền trong một hóc 

núi gọi là "động heo" (có sách nói là động gấu). Ở đó, 

Ngài cũng thuận đường đi khuất thực và luôn tiện đến 

nghe đức Phật thuyết pháp. Mỗi lần Sàrìputta (Xá Lợi 

Phất) nghe pháp của Phật về, Ngài tự mình thanh tịnh 

quán xét, và tìm ra ý nghĩa sâu xa, thấu đáo. Ngài hành 

đạo và nghe pháp như thế đến mười bốn ngày, mới đạt 

tới Thánh quả Giải Thoát (Arahatta: A La Hán), một 

trạng thái tiêu diệt toàn bộ phiền não, và trở thành Mahà 

Sàvaka (Đại Thinh Văn). 

Còn Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên), thì không 

kinh sách nào nói rõ, tại sao Ngài lại chọn nơi ẩn tu xa 

xôi tận rừng núi, tại ngôi làng Kalla Vàlaputta, vũng 

thuộc vương quốc Ma Kiệt Ðà (Magadha). Ở đó, với 

một sự tinh tấn bất thối, Ngài luôn luôn giữ tâm trong 

pháp thiền, ngay cả trong lúc đi kinh hành, hay trong 

những oai nghi khác. 

Mặc dù vậy, Ngài vẫn bị “hôn trầm”, hay những cơn 

buồn ngủ nặng nề tràn ngập. Ngài không muốn đầu 

hàng những làn sóng hôn trầm ấy. Nhưng Ngài vẫn bất 

lực, không thể giữ cho thân mình ngồi thẳng được, và 



 33 

đầu cứ gục xuống. Có những lúc Ngài phải vận dụng 

toàn lực, để mở to đôi mắt, không cho nó khép lại. 

Ðây là một trạng thái rất dễ hiểu. Bởi khí hậu vùng nhiệt 

đới oi bức, và bởi sau những năm dài du phương tầm 

đạo. Ðại đức Mahà Moggallàna giờ đây thân thể phải 

mệt mỏi, đáng lẽ ông cần nghỉ ngơi. Nhưng sau khi gặp 

chánh pháp, ông đã tinh tấn vượt bực, nên những cơn 

buồn ngủ kéo…...là một điều tự nhiên. 

Nhưng đức Thế Tôn, bằng đức tính chăm sóc của một 

bậc thầy đến hàng đệ tử, Phật dù biết vậy, vẫn không 

ngừng theo dõi mọi sinh hoạt của Mahà Moggallàna. 

Ðức Phật tuy ở xa, nhưng với nhãn lực siêu phàm, Ngài 

đã thấy rõ những trở ngại tu tập của người tân môn đồ 

nầy, nên dùng Phật lực hiện ra trước mặt Mahà 

Moggallàna. 

Khi Mahà Moggallàna thấy Phật đang đứng trước mặt 

mình, một phần lớn sự buồn ngủ, sự mệt nhọc tự nhiên 

biến mất. Bây giờ đức Thế Tôn mới hỏi Ngài: 

- Phải chăng Mahà Moggallàna đang ngủ ngục? 

- Bạch Thế Tôn! Đúng vậy! 

Phật bèn dạy tám phần pháp giải trừ chướng ngại hôn 

trầm (buồn ngủ) như sau: 

1/ Này Mahà Moggallàna! Ðừng nghĩ rằng có cơn buồn 

ngủ đang ở trong ông, rồi chú ý đến nó. Giữ tâm như thế 

cơn buồn ngủ sẽ biến mất. 



 34 

2/ Nếu làm như vậy mà hôn trầm không đi mất, thì ông 

nên nhớ lại nững lời dạy của Như Lai và suy ngẫm. Khi 

ông nhớ đủ, rồi soi xét ý nghĩa giải thoát, thì hôn trầm 

sẽ biến mất. 

3/ Nhưng nhớ đủ Phật ngôn như thế mà hôn trầm không 

biến mất, thì ông nên lập lại sự phán xét ấy một cách 

chi tiết hơn về các pháp hữu vi của Như Lai đã dạy, hôn 

trầm sẽ theo đó mà biến mất. 

4/ Nhưng nếu hôn trầm cũng không biến mất, thì ông 

đem tâm ý vào xúc giác, cọ mạnh đôi vành tai và xoa 

bóp thật mạnh tứ chi, thì hôn trầm (hay cơn buồn ngủ) 

sẽ biến mất. 

5/ Khi làm như vậy mà hôn trầm cũng không đi mất, thì 

ông nên đổi oai nghi, để tâm và ý duyên vào động tác, 

như đứng dậy đi rửa mặt bằng nước mát, rồi phóng tầm 

mắt quan sát tất cả mười phương tám hướng. Ðoạn ông 

nhìn lên bầu trời, quan sát mọi tinh tú, không gian, thì 

hôn trầm sẽ biến mất. 

6/ Nhưng nếu làm như thế mà hôn trầm vẫn không biến 

mất, thì ông nên chăm chú đến ánh sáng. Nếu ấy là ban 

ngày thì lấy ánh sáng mặt trời làm đề mục. Ban đêm thì 

lấy ánh sáng tinh tú (trăng, sao) làm đề mục. Ðây là 

cách làm cho tinh thần sáng lạn, không bị ú ám, hôn 

trầm sẽ biến mất. 

7/ Nhưng nếu dùng ánh sáng bên ngoài mà hôn trầm 

không biến mất thì ông quay lại dùng ánh sáng bên 

trong, soi xét nội tâm. Lấy nội tâm làm đề mục và cố 



 35 

gắng xem kỹ từng ý nghĩ, giống như lấy ánh sáng tinh 

thần để rọi thẳng vào tâm thức để thấy rõ từng chập tư 

duy khác nhau, đừng để một thứ tư duy nào hiện lên 

trong đầu ông mà ông không biết, đồng thời ông đứng 

dậy đi kinh hành. Làm thế hôn trầm sẽ biến mất. 

8/ Như thế mà hôn trầm vẫn không biến mất thì ông có 

thể nằm xuống, biết rõ mìmh đang nằm như một con sư 

tử, vai mặt ở dưới, vai trái ở trên, hai chân duỗi thẳng, 

kê lên nhau, giữ trong tâm một ý niệm mạnh mẽ là: "Ta 

phải biết mình toàn thân đang nằm như thế nào? Nếu 

thân thể ta mệt mỏi thì ta để cho nghỉ ngơi, nhưng ta 

không say đắm trong sự nghỉ ngơi ấy!" thì hôn trầm sẽ 

biến mất. 

   -Này Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) Ông 

nên tinh tấn hành trì tám phương pháp này! (theo 

Anguttara Nikàya VII 58: Tăng Chi Bộ kinh số VI.58). 

Trên đây, đức Phật đã hướng dẫn Ngài Mahà 

Maggallàna một phương pháp tiệm tiến, để giải trừ sự 

hôn trầm. Ðiểm quan trọng nhất và hữu hiệu nhất là 

đừng để tâm mình bị lôi kéo, bởi ý nghĩ cho rằng cơn 

buồn ngủ (hay hôn trầm) đang xảy đến và tiếp tục. Dĩ 

nhiên điều này rất khó làm.  

Nếu hành giả không thành công, họ có thể tập trung 

nghị lực, suy xét những lời Phật dạy, hoặc tự đọc thuộc 

lòng những lời dạy ấy. Khi giải pháp hướng dẫn trí nhớ 

(tinh thần) không đem lại kết quả, hành giả có thể quay 

sang giải pháp cảm xúc, tác động thân thể như kéo 

mạnh vành tai, lắc lư thân mình, chuyển vận huyết mạch 



 36 

bằng cách xoa bóp thật mạnh tứ chi, rửa mặt bằng nước 

lạnh v.v... Nếu vào ban đêm họ nên ngước mặt lên bầu 

trời, hướng sự chú ý vào vô biên thăm thẳm của vũ trụ, 

không gian đầy tinh tú. Ban ngày thì nhìn ánh sáng rực 

rỡ của vầng Thái dương v. v... Những tác động ấy vừa 

có thể kích thích giác quan (nhất là Xúc giác và Thị 

giác) vừa có thể đưa tâm ý câu hữu với mọi đối tượng 

thiên nhiên bên ngoài. 

Làm tất cả những điều ấy có thể giúp hành giả vượt qua 

cơn buồn ngủ, như trong Theragàthà (Tôn Túc kệ ngôn) 

có lời lưu lại của một Thánh Tăng như sau: 

"Chớ lùi bước, trước hôn trầm mê ngủ 

Nhìn không gian, sao sáng chiếu lung linh 

Khi đêm đến, tâm mà như tinh tú 

Tuệ tâm soi, bừng giác tánh nơi mình!" 

(Theragàthà, 193) 

Khi áp dụng tất cả các cách ấy mà hành giả không thắng 

nổi sự hôn trầm, lúc bấy giờ họ có thể quay về với ánh 

sáng nội tâm, mà nhiều nhà Thần bí học đã nói. Hay 

diễn tả một cách khác, là quay về với sức mạnh kỳ diệu 

của giác tánh (là hạt giống lành đã gieo, do sự tu tập 

thiền định trong một kiếp nào đó). Sức mạnh hay ánh 

sáng nội tâm ấy sẽ giúp hành giả vượt ra ngoài sự chi 

phối của xác thịt trong cuộc đời hiện tại. 

Trong trường hợp này, hành giả sẽ không còn phân biệt 

ngày hay đêm, bởi vì "Ánh sáng nội tâm" không để cho 

lằn mức giữa hai cái ấy (đêm và ngày) hiện hữu nữa. 

Nhờ với một tinh thần tự soi sáng, hành giả có thể loại 



 37 

bỏ, như một trời Phạm Thiên, toàn diện cảnh giới của 

ngày lẫn đêm (vốn chỉ là những hiện tượng giả lập của 

cảm quan!). Cõi Phạm Thiên chỉ có ngày chứ không có 

đêm. 

Đức Phật, trong các điều dạy thứ năm, thứ sáu, và thứ 

bảy khi nhắc đến tinh tú, bầu trời, ngày đêm v.v... tức là 

Ngài muốn ám chỉ những gì Mahà Moggallàna đã từng 

trải qua (từng an trụ) trong kiếp này hay kiếp trước. 

Ðối với chúng ta, tám lời dạy này tỏ ra quá bình thường 

bao nhiêu, thì đối với Mahà Moggallàna có ý nghĩa đặc 

biệt bấy nhiêu. Sự "Thắp lại ánh sáng nội tâm" ấy 

(Àlokasaññà) có ghi rõ trong bài số 33 của Trường Bộ 

Kinh (Dìgha Nikàya), như 1 trong 4 cách phát triển 

thiền pháp linh diệu, dẫn đến Thần Tuệ và Quang Kiến 

(Saññadassana). 

Nếu tinh tấn cỡ ấy mà hôn trầm (đòi hỏi giấc ngủ của 

xác thân) cũng không chấm dứt, thì hành giả bắt buộc 

phải kinh hành (đi tảng bộ). Kinh hành nhưng tâm trí 

không được lìa khỏi tầm soi sáng nội tâm bằng thiền 

lực, để tiêu trừ mệt mỏi do hôn trầm gây ra. 

Tuy nhiên, nếu bằng cả "sự soi sáng nội tâm" ấy, mà 

hành giả vẫn không đạt được kết quả, thì bấy giờ họ có 

thể nằm xuống "nghỉ ngơi" trong chốc lát, vì đó là thật 

sự mệt mỏi, phản ứng tự nhiên của thân thể, chứ không 

phải do tính lười biếng thúc giục xác thân đòi hỏi, hành 

giả chỉ cần nằm xuống để điều hoà oai nghi, cùng quân 

bình sự quá độ trong chốc lát, chứ không phải để hưởng 



 38 

thụ. Vì vậy sau đó họ sẽ nhanh chóng ngồi dạy, khi sự 

hôn trầm trôi qua. 

Trong bài kinh số 33 (Ðức Phật dạy Ngài Mahà 

Moggallàna cách tiêu trừ hôn trầm) còn một đoạn tiếp: 

"Này Mahà Moggallàna! Ông nên tu tập xa hơn nữa, 

bằng cách tự mình nhắc nhở rằng: “Khi đứng trước nhà  

những thí chủ (khất thực), ta không nên tỏ ra ngã mạn, 

không nên nghĩ đến thân phận mình, không nên có ý 

niệm trông đợi vật thí”.  

-Nhiều khi những thí chủ ấy bận rộn, không hay sự hiện 

diện của ông, chứ không phải họ lơ là. Nếu ông quan 

trọng mình (ngã mạn) và trông chờ vật thí, ông sẽ tưởng 

rằng họ lạnh nhạt với ông, do đó phiền não sẽ nổi lên. -

Chỉ vì không nhận được bố thí, mà một Sa Môn trở nên 

bất tịnh, trở nên khích động, trở nên nóng giận và mất 

hết an trụ, là một điều trái đạo Giải thoát. 

"Này Mahà Moggallàna! Lại nữa, ông nên giữ nết hạnh 

tự mình nhắc nhở rằng: “Ta không nên nói điều tranh 

luận. Vì sự bàn cãi chỉ khiến ta nói nhiều (đa ngôn), 

khiến ta bị kích thích, khiến ta mất quân bình, và khiến 

ta khó định tâm trong thiền pháp'”. 

Ở đây đức Phật đã chỉ ra hai trướng hợp gìn giữ hạnh 

kiểm, hai trường hợp tránh sự loạn động và bất an nội 

tâm. Cả hai trường hợp này đều nằm trong thói quen 

tiếp xúc hằng ngày, giữa một bậc xuất gia với các hàng 

thiện tín. 



 39 

Trong trường hợp thứ nhất, một bậc xuất gia thường 

mong mỏi Phật tử nhìn nhận mình là một “Sa Môn” và 

hãnh diện địa vị lãnh đạo tinh thần ấy, rồi đòi hỏi mọi 

người phải kính trọng. Nếu các hàng tại gia vì sơ ý hay 

bận rộn công việc sinh nhai, mà thiếu quan tâm đến họ, 

thì họ sẽ trở thành lo lắng, sẽ trở nên bất mãn. 

Trường hợp thứ hai, trong khi biện luận thường có sự tự 

đắc, về cách biểu dương óc nhận xét sắc bén, tự cao cho 

rằng "Ta biết nhiều hơn kẻ khác" hay "Ta hữu lý hơn để 

áp đảo người đối thoại" thường làm cho người tranh 

luận bất tịnh. 

Kết quả, kẻ ham thích tranh luận chỉ phí bỏ thì giờ quý 

báu, đáng lẽ phải dùng trong việc tu tập, phí bỏ hơi lực 

và để tim óc khích động, mất bình an một cách vô lối, 

mà không gặt hái được thiện pháp đáng khen nào. 

Kẻ dễ duôi và thiển cận thường để mình rơi vào các sinh 

hoạt bất tịnh như thế, nên họ không những khó tập trung 

được thần trí phàm phu. Còn khi muốn tu thiền, họ sẽ 

gặp rất nhiều chướng ngại. 

Sau khi đức Phật đã dạy cho Mahà Moggallàna (Đại 

Mục Kiền Liên) tám cách vượt qua sự hôn trầm và hai 

trường hợp tránh xa sự khích động, Mahà Moggallàna 

liền bạch hỏi Phật như vầy: 

- "Bạch đức Thế Tôn! Xin Ngài giải nghĩa tóm tắt làm 

thế nào để một đệ tử có thể tự mình tiêu diệt hoàn toàn 

khát vọng, giải thoát và đạt tới cứu cánh cuối cùng, 

không còn bị trói buộc trong phiền não, được sống đời 



 40 

sống Thánh thiện và trong sạch hơn cả chư Thiên và 

nhân loại?". 

- "Này Mahà Moggallàna (Mục Kiền Liên)! Một bậc 

xuất gia nhờ tinh tấn tu tập mà nhận thức được rằng: 

"Không có gì đáng cho ta dính mắc", tức là họ bắt đầu 

biết rõ mọi vật. Và khi họ "biết rõ" mọi vật, thì họ sẽ 

hiểu rõ mọi vật. Khi một Sa Môn hiểu biết đầy đủ mọi 

vật, thì bất cứ cảm nghĩ nào họ trải qua, dù vui sướng 

hay đau khổ (hoặc vô vị), họ cũng đều thấy nó có trạng 

thái vô thường. Họ sẽ nhìn nó một cách vô tư , không để 

nó lôi kéo, và sẵn sàng buông bỏ. Khi một vị Sa Môn 

trở thành thanh tịnh như thế, thì họ sẽ không ham thích 

bất cứ cái gì trong đời này. Không ham thích thì họ 

không khao khát, và không khao khát họ sẽ không 

vướng mắc, tức là họ đạt tới chỗ hoàn toàn tiêu diệt dục 

vọng, chấm dứt tái sanh, sống đời sống Thánh Thiện. 

Rồi họ sẽ biết rõ rằng công trình tu tập giải thoát của họ 

đã viên mãn!" 

Sau khi Mahà Moggallàna nhận được những lời giáo 

huấn do đức Phật đích thân truyền dạy như thế (ghi 

trong Tăng Chi Bộ Kinh VIII, 58 : Anguttara Nikàya 

VIII,58). Ngài liền vững tâm hành đạo với một quyết 

định bất thối. Mục Kiền Liên đã tranh đấu với năm pháp 

chướng ngại một cách dũng mãnh phi thường. Hơn nữa 

trong suốt những năm dài làm đạo sĩ du phương tầm 

đạo, Ngài đã thành công một cách vững chắc việc dẹp 

bỏ các ác ý và những đam mê trần tục. Ấy chính là hai 

trong năm chướng ngại ngăn cản hành giả tiến vào 

Thánh lưu. 



 41 

Hiện tại, với sự hỗ trợ của đức Phật, Ngài vừa chiến 

thắng sự lười biếng và hôn trầm (chướng ngại thứ ba), 

đồng thời Ngài loại bỏ được bất định và lo âu (chướng 

ngại thứ tư), bằng cách tránh những va chạm xã hội vô 

ích. Sau cùng, Ngài tiêu diệt được hoài nghi (tức pháp 

chướng ngại thứ năm) bằng cách hành theo lời Phật dạy, 

là định tâm quán xét thấy rõ bộ mặt giả tạm của vạn vật, 

từ đó cắt đứt tình cảm dính mắc. 

Khi đã loại trừ được năm pháp chướng ngại ấy, Mahà 

Moggallàna đạt đến trí tuệ thanh tịnh, vượt qua khỏi 

mọi hấp dẫn vật chất ở đời, và bằng một tri kiến sắc 

bén, Ngài chọc thủng bức màn vô minh vi tế, che đậy sự 

thật của cuộc sống, thấy rõ giải thoát Niết Bàn, trạng 

thái không còn dư sót phiền não. 

Lúc Mahà Moggallàna đạt được quả thiền, tâm đang phỉ 

lạc trong sự an trụ (Ekaggata), một thành công vi diệu 

mà người thường không thể nào hiểu được, văn tài thế 

gian dù lỗi lạc đến đâu cũng không thể nào diễn bày 

chính xác được, thì dần dần những tư tưởng trần tục vi 

tế len lõi vào thiền tâm của Ngài gây vọng động. 

Ðức Phật nhờ pháp nhãn đặc biệt liền biết rõ như thế. 

Ngài lập tức hiện đến, để hỗ trợ vị đệ tử này. Nghĩa là 

khi Mahà Moggallàna bị năm pháp chướng ngại bao vây 

trở lại, thì đã có đức Phật bên cạnh tế độ. Nhưng những 

lần sau này, Phật không nhắc nhở một cách chi tiết như 

trước. Ngài chỉ thông giải thẳng vào chỗ "chướng ngại 

tái phát" là đã có thể giúp Mahà Moggalãna vượt qua sự 

bế tắc. 



 42 

Ðức Thế Tôn còn lưu ý Mahà Moggallàna rằng: "Chớ 

nên phỉ lạc và tin tưởng quá nhiều nơi sự đắc thiền, mà 

phải giữ vững định tâm hơn nữa, để có thể tiến xa hơn 

khỏi mục tiêu nhất quán (Ekaggata)" 

Mahà Moggallàna nhờ lời dạy này của đức Phật mà từ 

đó về sau, khi an trụ vào pháp thiền, Ngài không bị 

những ý nghĩ trần tục quấy nhiễu nữa! 

Khi đã vững chắc trong Nhất thiền, Mahà Moggallàna 

tiến lên Nhị thiền, trong kinh Saŋyutta Nikàya (Tạp Bộ 

Kinh), đoạn 20 dòng 1 gọi là "Thanh tịnh tâm", bởi vì 

trong ấy mọi ý nghĩa đều biến mất, rồi từ đó Ngài phát 

triển tới đệ Tứ thiền một cách tuần tự (Theo Tạp Bộ 

Kinh, số 40, f2 : Saŋyutta Nikàya No 40, F2). 

Sau này chính Mahà Moggallàna tiết lộ: Ngài đã thực 

hành thiền định bằng phương pháp "nhị lập"(*), trước 

tiên là phát triển định lực (Iddhipada, theo Saŋyutta 

Nikàya N0 51, 31-1). Rồi sau phát huy quán lực 

(Vimokkha, theo Theragàthà 1172). 

Trên con đường tiến đến giải thoát hoàn toàn, bằng Tuệ 

Giác Ngộ (Paññàvimutti), các bậc Thiền (Jhàna) có thể 

xem như những giai đoạn "xử dụng thần lực", một mặt 

đưa đến nhiều khả năng siêu nhiên, mặt khác mở được 

cửa ngõ bước vào ánh sáng toàn giác. 

Phương pháp tu chứng “nhị lập” này là bí quyết then 

chốt, để Mahà Moggallàna trở thành một bậc A La Hán 

(Arahatta) thượng thặng, đầy thần thông giữa các hàng 

Thinh Văn Giác. 



 43 

[“Nhị Lập” hay còn gọi là “bốn yếu tố thành công” 

(the four bases ot success). Xem cuốn Requisites ot 

Enlightenment,"The Wheel" xuất bản, các tập số 

171/174 - p. 64 ff. Bốn yếu tố thành công là: Ðịnh lực, 

Quán lực, Hữu Biên thiền, và Vô Biên thiền.] 

Nói cách khác, chúng ta có thể tóm lược rằng: Ðể đạt 

đến giải thoát tâm linh (Ceto Vimutti), chính thiền định 

đã giúp cho Mahà Moggallànatrước trước tiên loại trừ 

được 8 pháp thế gian (Vimokkha)°, sau đó khi thuần 

thục tuyệt mức trong các bậc thiền Vô Sắc (Arùpa 

Jhàna), Ngài mới có đủ "quán lực" tận trừ những sở 

định vi tế. (-Như phỉ lạc trong quả thiền chẳng hạn). 

(°) 8 pháp thế gian là : được lợi, mất lợi , được vui, bị 

buồn, được khen, bị chê, được thương, bị ghét. 

Nghĩa là chỉ có Ngài mới tiến mạnh trên con đường giải 

thoát, bằng thiền pháp nhị lập, tức là vững vàng trong 

an trụ (Samàdhi), rồi mới đủ định tâm phát triển minh 

sát (Theo Ubhago Bhagà Vimutti) - (Xem chú giải trong 

Pàli Dictionary của Nyànatolika). Minh sát bắt đầu từ 

Tứ thiền về sau. 

Khi lấy đệ Tứ Thiền làm nền tảng Minh sát. Hành giả sẽ 

giữ tâm được trong trạng thái Vô Ký (tức là tâm nào 

đến thì tự thấy nó đến, tâm nào đi thì tự thấy nó đi, vô tư 

không lay động), hoàn toàn vượt ra khỏi mọi ý niệm, 

sinh từ vạn pháp hữu vi (điều kiện). Nhờ đó, các pháp 

Giác Ngộ mới được soi sáng (theo Saŋyutta Nikàya 40, 

9: Tạp Bộ kinh số 40, 9 ).  



 44 

Theo chú giải, trạng thái “tâm vô ký”, trú trong pháp vô 

thường (Anicca Ceto Samàdhi) là trình độ tâm đã ổn 

định bậc cao, vượt ra ngoài tâm ghi nhận những đối 

tượng ngoại cảnh cũng như nội cảnh (tư duy). Tâm ở 

trình độ này chỉ còn giác tỉnh biết rõ mình đang vừa 

sống và vừa chết từng sát na (Vipassana Samàdhi), nên 

ý thức hoàn toàn được giải trừ, khỏi những ảo ảnh vô 

thường, tham ái v.v.. 

Sự dẫn giải này trong kinh điển, quả phù hợp với lối tu 

chứng của Ngài Mahà Moggallànakhi. Ngài là bậc duy 

nhất áp dụng pháp tu thiền “nhị lập”. (an trụ rồi minh 

sát) một cách thành công, đã được nhiều học giả Phật 

giáo bàn đến, bằng hai danh từ Phan ngữ "Animtta 

Cetovimutti" (theo Majjhima Nikàya: Trung Bộ Kinh số 

43, The Wheel, BPS xuất bản). 

Tuy nhiên , khi thành công trong Thiền định (Samàdhi) 

hành giả không khéo lại bị rơi vào vòng "chấp niệm vi 

tế", tưởng là ta được giải thoát, không còn bị các pháp 

hữu vi ngoài 5 căn chi phối, vì hành giả lúc này đang 

"trực nhận" một loại phỉ lạc an trụ có vẻ rất siêu thoát. 

(-Vì đây không phải thứ phỉ lạc an trụ do dẹp được tám 

pháp thế gian, mà là một loại phỉ lạc an trụ trong pháp 

"thanh tịnh nhất thời "). 

Ðây cũng là một loại dính mắc và là một sự dính mắc vô 

điều kiện, và rất khó kiến nhận. Loại dính mắc này 

chính là bức màn che áng sự giác ngộ sau cùng. Nó chỉ 

có thể bị loại trừ bằng thanh lọc siêu đẳng, mà ngoài các 



 45 

bậc Toàn Giác Toàn Tri ra, không có một trí tuệ thế 

gian nào có thể diễn tả được. 

Nhưng Ngài Mahà Moggallàna nhờ đức Phật đã hỗ trợ, 

nên có thể vẹt được cái màn che áng vi tế sau cùng này, 

để đạt đến phẩm cách hoàn toàn giải thoát. Giải thoát 

một cách rốt ráo và tròn đủ Tuệ Trực Giác từ mọi khía 

cạnh, ngay cả khía cạnh dẹp được cảm thức là "mình đã 

giải thoát". 

Chính Mahà Moggallàna đã xác nhận rằng "Sự đạt được 

quả vị Giác ngộ của một Sa Môn nếu có đức Phật hỗ 

trợ, là sự một chứng quả tuyệt luân nhất!". Kinh gọi sự 

chứng quả này là “Toàn Thông”(Mahàbhiññà), hay Ngũ 

Thần Pháp (Pañcalabhiññà) và "Lục Thần Thức" 

(Chalabhiññà), có thể chế phục dễ dàng mọi nhân ác, dù 

cho nhân ác ấy đến từ một đối thủ nhiều quyền phép 

nhất trong tam giới. 

Sự tu chứng ấy của Mahà Moggallàna đã kéo dài trong 

một tuần lễ. Thực ra, bảy bữa ấy là bảy bữa phối hợp tất 

cả những gì mà Ngài đã rèn luyện trong nhiều kiếp qua, 

vì đạo quả mà Mahà Moggallàna đạt được là một loại 

đạo quả độc đáo, rất ít Thánh nhân đạt được. 

Chúng ta có thể tưởng tượng nổi độ tinh tấn và lòng quả 

cảm của Ngài Mahà Moggallàna trong suốt thời gian 

ngắn ngủi này. Bởi vì vai trò một đại Thinh Văn Giác, 

là vai trò mà những phẩm hạnh siêu nhiên gặt hái được, 

cần một công phu tu tập thượng thừa mới xứng đáng, và 

mới có thể vượt thắng nổi những xiềng xích ràng buộc 

vô cùng mạnh mẽ, đã mọc rễ một cách vi tế trong tâm. 



 46 

Kinh có thuật lại rằng: Ðức Phật, trong bốn giờ thuộc 

khắc thứ nhất đêm tiến lên phẩm hạnh Toàn giác, Ngài 

đã nhớ được chín mươi mốt kiếp thế gian. Ðối với, một 

đấng Giác Ngộ, sự "hiện hữu" của không gian và thời 

gian sẽ bị tan biến, khi cường độ giải thoát đang tiếp 

diễn. Tương tự như thế, Mahà Moggallàna cũng thể 

nhận sự "vượt khỏi" thời gian và không gian, để tổng 

kết công đức của suốt bao nhiêu kiếp, chỉ trong vòng 

một tuần lễ. Ở đây, khái niệm về không gian và thời 

gian hoàn toàn bị xoá. 

Một phàm nhân đang bị cầm tù bởi năm giác quan, và ý 

thức nhiễm đầy dục vọng, không thể nào hiểu nổi chỉ 

trong vòng bảy ngày, một Thinh Văn Giác thượng thừa 

như Mahà Moggallàna, đã có thể vượt giòng thời gian 

và vượt khoảng không gian vô hạn, để trực nhận "Tất cả 

chỉ là một con số không". 

Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) còn nói rõ 

trong Anguttara Nikàya, Tăng Chi Bộ kinh, cuốn IV 

(trang 167-168) rằng: - Tuy Ngài đã đắc quả Thánh 

nhanh chóng bằng tinh tấn vượt kỷ lục (Khippabhiññà), 

nhưng trên thực tế trong một tuần lễ ấy, Ngài đã "tiến 

hoá" khó khăn (Dukkha patipadà), vì phải nhờ tới sụ hỗ 

trợ dồi dào (Sasankhàra) của đức Phật.  

Còn Sàrìputta (Xá Lợi Phất) thì khác. Mặc dù vị Đại 

Thinh Văn giác thứ hai này đã đắc Thánh quả chậm hơn 

một tuần lễ (tức trong mười bốn ngày), nhưng nhờ vậy 

mà tiến hoá của ông thoải mái hơn (Sukha patipàda). 



 47 

Mục Kiền Liên tiến lên Thánh quả nhanh hơn Sàrìputta, 

vì nhờ có đức Phật đích thân hướng dẫn và hỗ trợ. Còn 

Sàrìputta (Xá Lợi Phất) Phật không làm vậy, vì Ngài 

biết rằng Sàrìputta có trí tuệ đặc biệt, có thể tự mình tiến 

lên Thánh quả một cách độc lập.  

 

-ooOoo- 

 

V 

Một Thinh văn xuất sắc 

 

Trong Mahàpadãna Sutta, bài thứ 14 thuộc Dìghà 

Nikàya (Trường Bộ Kinh) đức Phật đã đề cập đến 

những vị Chánh Ðẳng Chánh Giác trong quá khứ, và 

xác nhận rằng: Các vị Chánh Ðẳng Chánh Giác mỗi vị 

đều có hai đệ tử lãnh đạo, và một đệ tử hầu cận. Rồi 

trong một chỗ khác, kinh Saŋyutta Nikàya (Tạp Bộ 

17,14) Phật còn nói rằng: Tất cả những bậc Chánh Ðẳng 

Chánh Giác trong quá khứ và tương lai đã, hay sẽ có 

một đôi đệ tử xuất sắc nhất.   

Mỗi khi có đấng Toàn Giác xuất thế, ba vị đại đệ tử này 

(tức hai vị lãnh đạo Tăng chúng và một vị hầu cận) rất 

cần thiết. Ngài ví họ như ba vị cầm đầu ba bộ Quốc 

phòng, Nội vụ và Tài Chánh của một nhà vua. Ðức Phật 

so sánh việc điều hành Phật giáo, như cách tổ chức của 



 48 

một quốc gia, Phật đã nói Ananda (Ðại đức A Nan Đa) 

như người “Tàng Trữ Pháp Bảo” (Bộ trưởng Tài 

Chánh), vì Ananda là đệ tử nhớ tất cả những bài pháp 

của Phật thuyết. Ðức Phật cũng nói Sàrìputta như vị 

"Tổng Tư Lệnh" chu toàn, bảo vệ phạm vi Giáo Hội (Bộ 

Trưởng Quốc Phòng) và Mahà Moggallàna là người có 

trách nhiệm nội bộ, như bà vú trong gia đình chăm lo 

con cái, như "Bộ Trưởng Nội Vụ" duy trì nội an. 

Cả bốn Thánh Nhân này (tức đức Phật cộng với hai đệ 

tử lãnh đạo và một đệ tử hầu cận) có thể chia làm hai 

nhóm: Nhóm thứ nhất gồm hai vị có nhiều điều tương 

đồng. Chẳng hạn như đức Phật và Ananda (A Nan Đa) 

thuộc giai cấp "Chiến sĩ" (Khattiya) và cùng sinh trong 

một ngày. Tương tự như thế, nhóm thứ hai gồm 

Sàrìputta (Xá Lợi Phất) và Mahà Moggallàna (Đại Mục 

Kiền Liên) thuộc giai cấp Bà La Môn, và ra đời cùng 

một lúc. 

Sự quan hệ nhân tộc này đã nghiệm đúng trong đời sống 

thanh tịnh hàng ngày. A Nan Đa (Ananda) luôn luôn ở 

bên cạnh Phật, kể từ khi ông trở thành đệ tử hậu cận như 

bóng với hình. Còn Mahà Moggallàna và Sàrìputta 

(Mục Kiền Liên và X á Lợi Phất) thì gần như không thể 

tách rời nhau được. 

Lúc tuổi về chiều, mỗi khi đức Phật cảm thấy thân thể 

mỏi mệt, ba vị Ðại Đệ Tử này là ba vị duy nhất được 

Phật cho phép nhân danh Ngài giảng giải giáo pháp. 

Chẳng hạn như đã xảy ra ở Kapilavatthu (Ca Tỳ La Vệ) 

Mahà Moggallàna thay Phật thuyết một bài pháp thật 



 49 

dài, nói về sự thu thúc lục căn để đối trị tình trạng chìm 

đắm trong lục trần. (Theo Saŋyutta Nikàya : Tạp Bộ 

Kinh, 35, 202). 

Sau khi Sàrìputta và Mahà Moggallàna đắc quả A La 

Hán. Ðức Phật đã tuyên bố trước Tăng chúng rằng họ sẽ 

đóng vai trò hai vị đệ tử lãnh đạo. 

Một số Tỳ Khưu tỏ ra ngạc nhiên và bắt đầu so bì tại 

sao đức Thế Tôn lại nâng đỡ những Tỳ Khưu "mới nhập 

môn". Họ bàn tán: "Người xứng đáng được Phật ban 

cho phẩm vị ấy phải là nhóm năm thầy Kiếu Trần Như 

(Pañca Kondañña), hoặc giả Trưởng lão Yasa, hay ba vị 

đại Sa Môn Kassapa (Ca Diếp). Tại sao đức Phật không 

ngó ngàng các vị này, mà lại ban giáo phẩm cao nhất, 

đến những đệ tử mới xuất gia và thấp hạ nhất?"  

Ðể phân giải sự xôn xao ấy, đức Thế Tôn dạy rằng: Mỗi 

người chỉ gặt hái những gì họ đã tạo. Sàrìputta và Mahà 

Moggallàna vốn trong nhiều kiếp quá khứ, đã gieo trồng 

phẩm vị ấy. Cả hai đã tuần tự bồi đắp công năng trở 

thành đại đệ tử Phật. Trong khi đó những Tỳ Khưu khác 

chỉ cố gắng tiêu trừ phiền não, để giải thoát mà thôi. 

Tuy cả hai vị Ðại Đệ Tử thuộc về một giai cấp xã hội 

khác, và từ một tín ngưỡng khác mới gia nhập Phật 

giáo, nhưng địa vị đặc biệt của họ trong hàng Thánh 

nhân là một địa vị đặc biệt, do luật nhân quả ấn định. 

Ngoài ra đức Phật cũng đã nhiều lần, trong nhiều trường 

hợp khác nhau, ca ngợi đôi đệ tử ưu tú này như sau: 



 50 

"Sàrìputta và Mahà Moggallàna là những vị Thánh nhân 

độc đáo, là những Sa Môn ưu hạng trong cộng đồng 

Tăng lữ. Họ luôn luôn thực hành đúng lời giáo huấn của 

Như Lai, sống theo chân lý. Hai Thánh Tăng ấy xứng 

đáng cho hàng Tứ Chúng lễ bái và kính mến (Saŋyutta 

Nikàya: Tạp Bộ Kinh 47, 14)". -Và: 

"Nếu một người mẹ hiền, thường khuyên nhắc đứa con 

trai yêu quí rằng: Này con! Con nên học hành và giữ gìn 

nết hạnh như một Quan Nội Giám hay như một 

Hatthaka của giòng họ Alavi, -vì đây là hai hạng người 

gương mẫu của xã hội hiện tại, thì xa hơn nữa bà mẹ ấy 

nên dạy tiếp rằng: Này con! Ðức con yêu quí của mẹ. 

Nếu con muốn được giải thoát, sống đời sống vô gia 

đình của một đạo sĩ chân tu, thì con nên làm như 

Sàrìputta và Mahà Moggallàna, -vì hai Sa Môn này là 

hai tấm gương sáng của các hàng Tỳ Khưu vậy!". (Theo 

Saŋyutta Nikàya 17, 23). 

Một chỗ kinh khác: 

"Này chư Tỳ Khưu! Hãy học hỏi và tu tập cùng 

Sàriputta và Mahà Moggallàna, vì hai Sa Môn này có 

đầy đủ sức thông minh và tinh thần hỗ trợ cho đồng đạo 

trong đời sống Thánh Thiện! Sàrìputta có thể ví như 

người mẹ, và Mahà Moggallàna ví như bà vú. Sàrìputta 

đủ khả năng hướng dẫn phàm Tăng đến Thánh quả 

Nhập lưu, và Mahà Moggallàna sẽ đưa họ đến cứu cánh 

giải thoát!" (Majjhima Nikàya: Trung Bộ Kinh số 141). 

Ðặc điểm của hai vị Ðại Đệ Tử này trong các lời khen 

ngợi nêu trên của đức Phật, có thể phân tích như sau: 



 51 

Sàrìputta có một biệt tài khai thị và hỗ trợ những ai 

được Ngài dạy dỗ, chặt đứt ba xiềng xích sanh tử đầu 

tiên nơi tâm thức (là thân kiến hay ngã chấp, hoài,và mê 

tín), để bước vào Thánh đạo! Nghĩa là Ngài có khả năng 

cải hóa phàm nhân một cách rất hiệu quả, bằng cách làm 

cho họ thấy rõ sự ảo mộng của kiếp người, rồi đưa họ 

vào giai đoạn bình an, không còn sa đọa. 

Sàrìputta giống như một hiền mẫu, hằng theo dõi và 

hướng dẫn những bước chân đầu tiên của trẻ thơ. Hoặc 

nói cách khác, Sàrìputta là vị thầy thọ ký, hay ít nhất là 

bậc Sa Môn làm “nở” được đoá hoa Tu Ðà Hườn trong 

mỗi học trò. 

Còn Mahà Moggallàna hằng tiếp tục hướng dẫn chư Tỳ 

Khưu đã bước vào Thánh lưu, tiến đến mục tiêu cuối 

cùng. Mahà Moggallàna không bao giờ để cho một vị 

Tu Ðà Hườn dừng lại ở đó, mà sẵn sàng soi sáng 

khuyến khích hành giả tới nơi tới chốn. Mahà 

Moggallàna như một Sa Môn vô địch về đức tính tinh 

tấn, nên những Tỳ Khưu nào hữu duyên tu tập gần ông, 

có thể xem như tu tập gần đức Phật, vì phương pháp 

phát triển tinh tấn mà Mahà Moggallàna áp dụng để hỗ 

trợ đồng đạo, cũng giống như phương pháp mà đức Phật 

đã hỗ trợ Ngài trước đây. Nói tóm lại, Mahà 

Moggallàna gần như một bà vú luôn luôn dinh dưỡng và 

củng cố sức mạnh của trẻ thơ cho đến khi khôn lớn 

vững chắc. 

Riêng đức Phật tượng trưng cho sự tổng hợp của hai 

phẩm tính Sàrìputta và Mahà Moggallàna. Nếu Sàrìputta 



 52 

là người mẹ, Mahà Moggallànalà là bà vú, mỗi người có 

một ân đức riêng đối với trẻ thơ, thì đức Phật quả thật 

vừa là người mẹ, vừa là bà vú đối với tất cả chúng sanh, 

nhất là đối với những ai đã bước vào con đường Bát 

Chánh (Atthangika Magga). 

Ðể cho dễ nhớ hơn, chúng ta có thể tóm tắt rằng, cuối 

cùng Sàrìputta và Mahà Moggallàna đều đã giải thoát. 

Những phương tiện để hai vị này tiến tới giác ngộ, gòm 

chiều rộng và chiều sâu. Sàriputta nhờ vào Trí Tuệ hay 

Minh Sát (rộng), và Mahà Moggallàna nhờ vào Thiền 

Định (sâu) (Ceto vimutti ca anivimutti ca). 

Dữ kiện này được hoàn toàn chứng minh khi hai Ðại đệ 

tử Phật được giao phó trách nhiệm chăm sóc sự tu tập 

của Rahula (La Hầu La), người con kiếp chót của cựu 

hoàng tử Sĩ-Đạt-Ta, hay đức Phật. 

Vì là một Tỳ Khưu vừa xuất gia, Rahula có hai vị thầy 

A Xà Lê (Acariya): Một dạy dỗ về Pháp và một chăm 

sóc hạnh kiểm, Luật. Sàrìputta được Phật chỉ định làm 

thầy dạy đạo, và Mahà Moggallàna làm sư trưởng giám 

hộ hạnh kiểm và tu tập Thiền Định. 

Một hôm, Sàrìputta nói với Mahà Moggallàna rằng: 

"Này đạo huynh! Sự hiểu biết của bần Tăng so với 

những thần thông vĩ đại của đạo huynh chẳng khác nào 

một mảnh đá vụn đối với toàn khối núi Hy Mã Lạp Sơn 

to lớn hùng vĩ!" 

Mahà Moggallàna liền đáp lại rằng: "Nhưng đổi lại, này 

Sàrìputta! Về sức thông minh, trí tuệ của bần đạo đối 



 53 

với trí tuệ của Thánh huynh chỉ như một hạt cát nhỏ 

trong một bãi sa mạc!" (Theo Saŋyutta Nikàya 21,3). 

Về những tầm thông thái đa diện, một hôm đức Phật đã 

tiết lộ rằng: "Có những pháp chỉ có Như lai mới nghiệm 

ra, và có thể thông giải bởi Sàrìputta, chứ không phải 

bỡi  Mahà Moggallàna. Rồi cũng có những pháp, cả  

Sàrìputta và Mahà Moggallàna đều cắt nghĩa được. 

Nhưng cũng có những pháp chỉ có Mahà Moggllàna 

mới đủ khả năng “giải thích”, chứ không phải bất cứ 

một Tỳ khưu nào khác!" (theo Jataka 483). 

Vì vậy, hai vị Ðại đệ tử ấy có thể xem như hai gạch nối 

giữa những phẩm lực tối thượng của đức Phật với khả 

năng của chư vị đệ tử khác. 

Khi Ðề Bà Ðạt Ða tuyên bố đòi lãnh đạo Giáo Hội, đức 

Thế Tôn đã nói rằng Ngài sẽ không giao phó ai cầm đầu 

Tăng chúng. Ngay cả hai vị Ðại đệ tử Sàrìputta và Mahà 

Moggallàna, khiến cho Ðề Bà Ðạt Ða (Devadatta) bị cô 

lập. (Theo C ùla Vagga VII, 3= Tiểu Phẩm VII, 3). 

Trong sự thẩm định những đệ tử ưu tú trên cán cân, một 

bên là Sàrìputta hay Mahà Moggallàna, và bên kia là Ðề 

Bà Ðạt Ða (kẻ hằng làm cho nhiều Tỳ Khưu nông nỗi 

trở nên hư hỏng), còn có một số đông Sa Môn khác với 

nhiều trình độ và công hạnh khác nhau, nên đức phật đã 

phủ dụ như thế. 

Bởi tranh giành chức "Ðệ tử ưu tú" mà một Tỳ Khưu tên 

Kokàlika, nghe lời Ðề Bà Ðạt Ða (Davadatta), đã có lần 



 54 

vu khống hai vị Ðại đệ tử ấy rằng "họ có nhiều ác ý", 

thay vì sự tố cáo đó nên nhắm vào Ðề Bà Ðạt Ða.  

Ðức Phật đã dạy: 

"Này Kokàlika! Ông không nên lầm lẫn như thế! Hãy 

thân thiện và tín nhiệm Sàrìputta và Mahà Moggallàna, 

vì họ là hai Sa Môn có đức độ và khả năng!" (theo 

Saŋyutta Nikàya, Tạp Bộ Kinh 6- 10). 

Dù được Phật nhắc nhở như vậy, nhưng Kokàlika vẫn 

tiếp tục vu oan nên đã chịu quả khổ. Theo kinh ghi lại 

thì Ðề Bà Ðạt Ða (Devadatta) và Kokàlika đã bị đọa vào 

địa ngục Vô Gián, tức địa ngục của những kẻ nặng tội 

nhất. Ngược lại, Sàrìputta và Mahà Moggallànathì đạt 

tới Thánh quả cao nhất, giải thoát Niết Bàn.  

 

-ooOoo- 

 

VI 

Những đóng góp của hai vị Ðại đệ tử. 

 

Trong tam tạng kinh điển, có nhiều bản "thuật sự" nói 

về những công tác mà hai vị Ðại Đệ Tử đã thực hành 

chung, để phụ tá đức Phật, chăm sóc Giáo Hội. Cả hai 

đã làm việc rất nhiều, để cho cộng đồng tăng lữ, được 

phát triển đầy đủ ơn ích. Những đóng góp của họ hầu 

hết nhắm vào việc dung hoà nội bộ, ổn định, phát triển,  



 55 

và gìn giữ kỷ luật Giáo Hội, đáng được ghi lại cho hậu 

thế noi theo. 

Chẳng hạn như vụ đức Phật ra lệnh trục xuất nhóm sáu 

Tỳ Khưu (Chabaggiya, Lục Phản) cố ý dễ duôi và bất 

tuân kỷ luật, mà đức Phật đã lắm lần khuyên răn, nhưng 

không kết quả (ghi trong Kìta Giri thuộc Trung Bộ Kinh 

70, Majjhima Nikàya 70). Ðây không phải là một việc 

dễ làm! Và cũng vì nhóm sáu vị Tỳ Khưu này, mà một 

số giới luật mới, đã được đức Phật chế định. 

Sau cùng, vì thái độ quá sân si, bất phục thiện của họ, 

mà đức Phật quyết định cho phép Sàrìputta và Mahà 

Moggallàna (với sự ủng hộ của Tăng Già Tỳ Khưu đầy 

đủ đức hạnh), trục xuất sáu Tỳ Khưu khó dạy này ra 

khỏi Giáo Hội một cách êm đẹp (Culla Vagga VI,13-16: 

Tiểu Phẩm VI,13-16). 

Ðặc biệt nhất là sau đó, hai vị Ðại Đệ Tử đã thành công 

trong việc khuyến dụ được những Tỳ Khưu trẻ tuổi 

bồng bột, nghe lời xúi giục của Ðề Bà Ðạt Ða 

(Devadatta) hành động sai lầm, quay về với đức Phật, và 

giữ lại đời sống phạm hạnh. Khi thực hiện điều này, 

Sàrìputta đã dùng Tha Tâm Thông, để thấy rõ những Tỳ 

Khưu nhỏ lầm lạc kia suy nghĩ cái gì, mà giải thích 

thẳng vào điểm họ hiểu quấy. Còn Mahà Moggallàna thì 

dùng những thần thông khác. (theo Culla Vagga VII,4). 

Biến cố sau đây chứng tỏ rằng hàng ngũ Giáo Hội dưới 

sự hướng dẫn của Sàrìputta và Mahà Moggallàna đã 

được vững chắc: Một lần nọ, khi Sàrìputta (Xá Lợi 

Phất) bị một Tỳ Khưu thù nghịch vô cớ kết tội, Mahà 



 56 

Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) và Ananda (A Nan 

Đa) đã lập tức triệu tập Tăng chúng để phán quyết, và 

nhìn nhận sự điều trần chân chánh của Sàrìputta là sự 

thật, trước lời buộc tội của người đối lập. (Theo 

Anguttara Nikàya IX, 11=Tăng Chi Bộ kinh IX,11).  

Lần khác, khi Mahà Moggallàna bị bệnh, đức Phật đã 

đến thăm, và khuyến khích ông bằng một bài pháp nói 

về bảy yếu tố Giác ngộ. Mahà Moggallàna đã nhờ bài 

pháp này mà khắc phục được sự đau đớn và khỏi bệnh 

(Theo Saŋyutta Nikàya 46,15=Tạp Bộ Kinh 46,15). 

Sau khi đạt đến Thánh quả A La Hán, và được đức Phật 

giao phó trách nhiệm hướng dẫn Giáo Hội, hai vị Ðại đệ 

tử thường sống chung với nhau, trong một tu viện thuộc 

Trúc Lâm Tịnh Xá (Veluvana Vihàra). Họ thường tổ 

chúc những buổi luận đạo, với sự tham dự của một số 

đông Tăng lữ, để giúp những đồng đạo gia tăng sự hiểu 

biết trong Phật giáo, hoặc đả thông những điểm nghi 

ngờ của họ. (Theo Majjhima Nikàya No 5=Trung Bộ 

Kinh số 5).Và có rất nhiều bài pháp đã được hai vị Ðại 

đệ tử này thuyết cho Tăng chúng nghe. 

Có  khá nhiều bài pháp do Mahà Moggallàna (Đại Mục 

Kiền Liên) thuyết, đã được ghi lại trong các kinh: 

Majjhima Nikàya số 15, và Anguttara Nikàya 35, 202, 

tức là Trung Bộ Kinh 15, và Tăng Chi Bộ kinh 35, 202). 

Ai muốn đọc, hãy sưu tầm theo các số ghi trên đây.  

Họ cũng dùng khá nhiều thì giờ trong việc chủ tọa 

những buổi luận đạo, của những hàng đệ tử (ghi trong 

Saŋyutta Nikàya 14, 15= Tạp Bộ Kinh 14,15). 



 57 

Ngoài ra còn có những mẫu đối thoại sâu sắc, với Ðại 

Đức Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà), một Thiền sư thượng 

thừa trong các hàng Ðại đệ tử Phật. Những mẫu đối 

thoại như thế, đề cập về pháp “Thân Quán Niệm Xứ” 

(tức sự quán xét biết mình- ghi trong Saŋyutta Nikàya, 

Tạp Bộ kinh 47, 26-27), và về sự khác biệt giữa hai bực 

“Hữu Học” (Sekhà) và “Vô Học” (Asekhà) (ghi trong 

Saŋyutta Nikàya 52, 4-6). 

Cả hai vị Ðại đệ tử thường được đức Phật nhiệt liệt khen 

ngợi về việc làm hữu ích của họ, nhưng họ không bao 

lấy làm hãnh diện. Vì họ là những Thánh nhân, nên các 

tính tự cao, sự ngã mạn v.v... trong họ không còn nữa. 

Xin kể một giai thoại:  

Một lần nọ, khi hai Ðại Đệ Tử này đang ngồi gần đức 

Thế Tôn. Phật yên lặng và cả hai vị Ðại Đệ Tử đều tĩnh 

tọa, trong một trạng thái đoạn tuyệt phiền não. Chợt đức 

Phật thốt ra những câu tán dương sau đây, trước tiên đến 

Sàrìputta và sau đến Mahà Moggallàna: 

"Như đỉnh núi khôn lay trên mặt đất, 

Một Sa Môn vọng tưởng đã tiêu tan, 

Tâm và trí không còn theo phóng dật, 

Thì lục căn tinh khiết sáng như vàng. 

Thiền an trụ làm thân tâm hoá Phật, 

Rồi Sa Môn thấy rõ Pháp Niết Bàn!" 

(N Đ  thoát dịch theo Kinh Udàna III, 4-5) 



 58 

Còn sự khiển trách thì chỉ có một, khi ấy đức Phật đã 

không đồng ý với Sàrìputta, mà lại khen ngợi Mahà 

Moggallàna (Mục Kiền Liên). Câu chuyện như sau: 

Lúc ấy đức Thế Tôn vừa yêu cầu một nhóm Tỳ Khưu 

làm ồn, vốn là học trò của Ðại đức Sàrìputta, ra khỏi nơi 

Phật ngự. Ðức Phật bèn hỏi hai vị Ðại đệ tử xem họ 

nghĩ sao khi Phật làm như vậy. Sàrìputta trả lời: "Vì đức 

Thế Tôn muốn an tịnh trong thiền cảnh, nên chư đệ tử 

làm ồn phải tuân hành rút lui !". (Ý nói chư Tỳ Khưu làm 

ồn kia không xứng đáng ở gần Phật). 

Nhưng đức Phật đã quở trách Sàrìputta. Ngài nói: "Ông 

không nên có ý nghĩa như vậy, và đừng bao giờ tái suy 

nghĩ như thế!" 

Rồi Phật quay sang Mahà Moggallàna nhắc lại câu hỏi 

tương tự. Mahà Moggallàna đáp lại rằng: "Khi đức Thế 

Tôn muốn an định trong thiền cảnh thì các đại đệ tử, 

nhất là đạo huynh Sàrìputta phải có trách nhiệm coi 

ngó chư Tăng” (-Dạy dỗ các đệ tử của mình!). 

Ðức Phật liền khen ngợi Mahà Moggallàna và tiếp rằng 

"Cả hai đại đệ tử phải trông nom cộng đồng Tăng lữ 

một cách tốt đẹp, như chính đích đức Phật trông nom 

vậy!". 

-ooOoo- 

 

 



 59 

 

VII 

Thần thông của Mahà Moggallàna 

 

Trong bài pháp nói về những đệ tử có khả năng siêu 

phàm, đức Phật đã đề cập đến Mahà Moggallàna (Đại 

Mục Kiền Liên), như một bậc Thương thừa trong những 

kẻ có thần thông trên thế gian. (Theo Tăng Chi Bộ Kinh 

I,13=Anguttara Nikàya I,13).  

Một hôm Mahà Moggallàna cùng với các học trò đi 

kinh hành gần nơi Tăng hội, đức Phật đang có mặt ở đó 

và còn nói rõ: "Dĩ nhiên cũng có những đệ tử khác đã 

được thần thông quí báu, nhưng mỗi người chỉ tuyệt 

diệu trên một phương diện. Chẳng hạn như Sa Môn 

Anuruddha và Tỳ Khưu Ni Sakulà đạt Thiên nhãn 

thông, thấy rõ đủ loại chúng sanh trong tam giới. Tỳ 

Khưu Sobhita và Tỳ Khưu Ni Bhadda Kapilàni thì có 

Túc mạng thông, biết được hàng ngàn kiếp trong quá 

khứ. Tỳ Khưu Sagalo có thể đi trong lửa, không bao giờ 

bị cháy. Ðệ tử Cùla Panthaka có thể bay trên không 

gian, đi thăm các tầng trời. Và đệ tử Pilinda thì độc đáo 

trong việc nghe các hàng chư Thiên nói chuyện (Thiên 

nhĩ thông)…. 

Nhưng Mahà Moggallàna thì xuất sắc nhất trên tất cả 

các phương diện ấy. Ông đã đạt được nhiều loại thần 

thông khác nhau, cao đẳng hơn các hàng đệ tử khác. 

Ngay cả Tỳ Khưu Ni Uppallavanna là một bậc pháp 



 60 

thuật nổi tiếng, cũng không vượt nổi thần thông của 

Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) vậy!" (Theo 

Tạp Bộ Kinh số 14-15= Saŋyutta Nikàya 14-15). 

Ai đã từng nghiên cứu về những sức mạnh "siêu tâm lý" 

hay các bí mật thần học (loại tuy trừu tượng nhưng rất 

thực dụng), sẽ khám phá ra được giá trị bản kinh nói về 

thần thông của Mahà Moggallàna, và phải tin tưởng 

rằng ấy là một điều có thật!  

Thế giới mà chúng ta gọi là vật chất, có thể tiếp nhận 

qua năm cảm quan (hay năm giác quan), đã được nhiều 

nhà Vật Lý học hiện nay cắt nghĩa, như là "Sự biểu hiện 

của nhiên lực" v.v...vốn chỉ là một phần rất nhỏ trong 

cái "sự thật vô biên". Sự thật vô biên ấy bao gồm tất cả 

mọi "Tĩnh Ðộng", từ cực tiểu đến cực đại, mà con người 

chỉ hiểu được một môi trường rất hạn hẹp, khó có thể 

thông thấu nổi những gì vượt giới hạn của mình.   

Nghi ngờ chớ không dám quá quyết, để xác nhận hay 

phủ nhận, vì biết rằng nó nằm ngoài tầm tư tưởng thông 

thường của mình, rồi tạm dùng những từ ngữ như "phản 

vật chất", "tâm lý lực" hay "siêu nhiên" để mô tả, chính 

là con người bắt đầu cảm chứng những kỳ lạ, mà khoa 

học thực nghiệm không cắt nghĩa được. Vì chúng ta chỉ 

ý thức được một lãnh vực nhỏ hẹp, lãnh vực của thế giới 

"sinh động vật", nên chúng ta luôn luôn có khuynh 

hướng lấy những "kiến thức" của chuyển động giới hạn 

làm nguyên tắc tuyệt đối.  

Nhưng vũ trụ đối với những bậc Thanh Tịnh Ðại Giác, 

hay đối với các Thánh Nhân, giải thoát khỏi mọi tầng 



 61 

lớp vật chất hóa hiện, là một vũ trụ to lớn khôn lường. 

Vũ trụ ấy vốn vừa độc lập với môi trường của chúng ta, 

vừa có thể tương quan linh nghiệm, nếu chúng ta đủ 

sức, đem cái "nội lực tự nhiên" của phàm tình, rèn luyện 

thành cái " đại lực siêu nhiên" của các bậc Thánh.  

Ðây chính là chỗ gạch nối (hay còn gọi là mối liên hệ) 

giữa những huyền bí khác nhau, mà người ta gọi là 

phép lạ. Ðiều đáng tiếc là một khi những trình độ siêu 

phàm ấy biểu hiện như một thần thông có thật, thì người 

ta vì quá bị cầm tù trong tư tưởng hẹp hòi, không thể ý 

thức rằng, chính cái "sở năng hữu hạn" của mình không 

cho mình hiểu thấu các sự thật không thể chối cãi được. 

Nhưng đối với các hàng siêu thế, như đức Phật hay ngài 

Mục Kiền chẳng hạn, khi đã tu luyện, phát triển những 

khả năng thần nghiệm xuất thế rôi, thì các ngài đã lọt 

vào trong những pháp hành vô cực, cao rộng hơn môi 

trường phàm tình rất nhiều, và với những cảm quan đã 

hoàn toàn tinh diệu, nhất là đã đạt được "Tứ Phần Nhận 

Thức" (Iddhipada), các Ngài sẽ thấy rõ cái chân lý Vô 

thượng, Vô lượng, phi không gian lẫn phi thời gian. 

Ðối với các bậc này, viễn tượng hiểu biết thực nghiệm 

của họ, sẽ nằm trong lẫn ngoài vũ trụ, không thể đo 

lường được, vượt khỏi mọi lằn mức và biên giới. 

Kinh Majjhima Nikàya (Trung Bộ) số 32 có ghi: Khi 

Sàrìputta hỏi Mahà Moggallàna: "Loại Sa Môn nào mà 

Tăng chúng (đang) hội họp nơi đây nên tán dương nhiều 

nhất?" Mahà Moggallàna trả lời rằng: "Theo quan điểm 

của ông, thì ấy là Sa Môn có trí tuệ luôn luôn tỏa sáng 



 62 

và có thể thảo luận cùng giảng giải một cách rành mạch 

mọi giáo lý (thậm thâm vi diệu) của đức Phật". 

Nghĩa là kinh đã xác nhận Mahà Moggallàna (hay Đại 

Mục Kiền Liên) quả thật là người đủ khả năng nói pháp 

siêu hình.  

Thật ra, những bài pháp giá trị, cả bề rộng lẫn bề sâu, là 

những bài pháp phải thoát ra từ cửa miệng của một 

người đã tu chứng đạt thần thông, vượt lên trên mọi lãnh 

vực vật chất và cảm quan. Sa Môn nào càng mở trí thức 

bằng những công phu siêu nhiên như thế, Sa Môn ấy 

càng có nhiều điều để nói về vô hình.  

Nghĩa là hành giả khi tự mình đã chứng nghiệm trong 

diệu pháp giải thoát siêu phàm, họ sẽ có trí tuệ thông 

biện nhất, để làm bộc lộ sức mạnh của pháp bảo, và kích 

thích người khác. Những mẫu chuyện về mật pháp do 

Mahà Moggallàna thuyết ra như thế, đã được ghi trong 

Majjhima Nikàya (Trung Bộ Kinh số 15- 17), trong 

Anguttara Nikàya (Tăng Chi Bộ Kinh X, 84) và trong 

Saŋyutta Nikàya (Tạp B ộ  Kinh 35, 202.44,7-8) 

Bây giờ chúng ta thử quay lại vấn đề "Thần thông" của 

Mahà Moggallàna (Mục Kiên Liên), ghi trong kinh điển 

Phật giáo, dựa theo năng thức thể chất, thì sẽ thấy 

những loại sau: 

1/ Tha tâm thông 

Một lần nọ nhằm lễ Phát Lồ (Uposatha)*, đức Phật cùng 

Tăng chúng ngồi tĩnh tọa trọn cả đêm…… 



 63 

*Ngày phát-lồ bố-tát, tức là ngày kiểm soát lại giới 

hạnh. Có hai lần trong mỗi tháng, tức mồng một và 

ngày rằm. Hàng Phật Tử tại gia thường gọi đó là ngày 

"sám hối", còn các bậc xuất gia gọi ấy là ngày "xưng 

tội, tụng giới bổn". Lễ phát lồ sẽ không thành tựu nếu có 

một Tỳ Khưu dấu lỗi.  

Khi bình minh ló dạng, đức Phật chỉ tuyên bố: "Tăng 

hội đêm nay không trong sạch". Ðại đức Mahà 

Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) lập tức dùng Tha Tâm 

Thông quan sát từ vị Tỳ Khưu này đến vị Tỳ Khưu 

khác, và tìm ra một tu sĩ tâm hoàn toàn bị ô uế. Ông liền 

đến trước mặt yêu cầu vị Tỳ khưu ấy ra khỏi Tăng hội. 

Nhưng đương sự không cứ ngồi yên…. 

Sau khi cảnh cáo đủ ba lần, Mahà Moggallàna mới dùng 

"Ðại Thủ" (bàn tay lớn) nhấc bổng Tỳ Khưu ấy lên, rồi 

đem để ra ngoài phòng hội. Ðoạn Mahà Moggallàna 

đóng cửa cẩn thận trước khi yêu cầu đức Phật tuyên đọc 

Giới bổn(°) (Patimokha Saŋvarasìla) (Theo Anguttara 

Nikàya=T ăng Chi Bộ Kinh, số VIII,20). 

(°) Giới bổn là những điều răn cấm, gồm 227 điều, dành 

cho phẩm hạnh Ty Khưu (Bhikkhu). Giới bổn này còn 

gọi là "Biệt Biệt Giải Thoát Giới", chỉ được tuyên đọc 

sau khi cộng đồng tăng sự đả "xưng tội" đầy đủ, đã 

được "ân xá" hay đã được "hành phạt", và trở nên trong 

sạch.  

Lần khác đức Phật có mặt trong cộng đồng 500 vị Tỳ 

Khưu, mà chỉ có Ngài mới biết tất cả là A La Hán. Khi 



 64 

Mahà Moggallàna từ xa đến, ông liền nhận ra các Thánh 

Tăng và lễ bái một cách kính cẩn. 

Liền ấy, một trong số năm trăm vị A La Hán đã đứng 

dậy ca ngợi Ðại đức Mahà Moggallàna, bằng những câu 

kệ (phỏng dịch thành thơ) như sau: 

"Trong khe núi, tâm người hằng thanh tịnh, 

Diệt tham, sân, phá tan chấp mê lầm. 

Người xứng đáng cho Tăng đồ cung kính. 

V ì thần thông, vì tuệ lực cao thâm. 

Trong nháy mắt, người nhìn ra đạo hạnh. 

Của thánh nhân, không còn chút bụi trần. 

Tâm người sáng, như kim đài óng ánh, 

Vì người đây là Tôn túc tuyệt luân!" 

(Theo Saŋyutta Nikàya=Tạp Bộ Kinh số 8,10) 

Ngoài ra, Tạp Bộ Kinh, số 52, 1-2 cũng còn một đoạn 

ghi về Tha Tâm Thông của Mahà Moggallàna như sau : 

"Khi ấy Ðại đức Anuruddha (A Nậu Lâu Đà) đang hành 

thiền tại một nơi vằng vẻ, cách rất xa. Nhưng vì muốn 

biết rõ hiệu lực của diệu pháp Niệm Xứ (Satipatthàna) 

có khả năng tiêu trừ đau khổ, đánh tan phiền não, tiến 

tới giải thoát hoàn toàn như thế nào, mà Mahà 

Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) đã dùng Tha Tâm 

Thông "bám sát" thiền cảnh của Anuruddha, rồi hiện ra 

trước mặt, yêu cầu Thiền Tăng ấy, mô tả chi tiết của 

phương pháp thực hành Niệm Xứ". 

2/ Thiên nhĩ thông 



 65 

Một tối nọ, khi Ðại đức Sàrìputta (Xá Lợi Phất) đến 

thăm Ðại đức Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên), 

ông chợt thấy nét mặt của người đạo huynh này có một 

vẻ thanh tịnh lâng lâng. Ðại đức Sàrìputta liền hỏi Mahà 

Moggallàna xem phải chăng người đang tịnh tâm trong 

một cõi thiền cao siêu nào đó. Nhưng Mahà Moggallàna 

trả lời rằng: Tâm ông chỉ an trú ở cõi thiền thấp nhất. 

Còn nét mặt ông "trong suốt, hân hoan", là vì ông đang 

"lắng nghe" một bài pháp. Sàrìputta liền hỏi: "Sư huynh 

nghe pháp của ai vậy?", thì được trả lời: "Bần Tăng 

nghe pháp của đức Thế tôn". 

Lúc ấy đức Phật đang ngụ tại thành Xá Vệ (Savatthi) rất 

xa kinh đô Vương Xá (Ràjagaha), tức là nơi mà 

Sàrìputta và Mahà Moggallàna đang có mặt. Ðại đức 

Sàrìputta (Xá Lợi Phất) liền hỏi : -Phải chăng Mahà 

Moggallàna đã "xuất hồn" đi nghe Phật thuyết pháp, 

hay đức Thế Tôn dùng Phật lực “đẩy âm thanh” đến 

bên cạnh Mahà Moggallàna để cho ông nghe?" 

Mahà Moggallàna liền xác nhận rằng không phải ông 

xuất hồn đến gần Phật, cũng chẳng Phật đẩy âm thanh 

lại gần ông, mà ấy chỉ là "sự vận dụng của Thiên Nhãn 

Thông và Thiên Nhĩ Thông", khi cả hai giác quan này 

của ông lẫn của đức Phật, đều đã tinh luyện. Nghĩa là 

với hai thần thông ấy, đức Phật và Mahà Moggallàna 

tuy ở rất xa nhau, nhưng có thể nhìn thấy nhau, và đối 

đáp với nhau, thật rõ ràng như ở gần vậy. 

Sau đó, Ðại đức Sàrìputta tự động tán dương rằng: "Khi 

đạt được những thần thông như thế, đức Phật hay Mahà 



 66 

Moggallàna có thể sống mãi đến trọn kiếp tái đất, nếu 

Phật hay Mahà Moggallàna muốn!". (Theo Saŋyutta 

Nikàya=Tạp Bộ Kinh số 21,3). 

Ngoài ra, với "Thiên nhĩ thông" Mahà Moggallàna còn 

có thể “nghe được ngôn ngữ của phi thân, chư thiên, 

ma quỷ ..v.v. và có thể nhận rõ những tư thức của họ”. 

Chẳng hạn như có một lần, một ngạ quỷ đã báo cho ông 

biết để ngăn chận Ðề Bà Ðạt Ða (Devadatta), vị ác Tăng 

này định làm hại đức Phật. (Theo Kinh Culla Vagga, 

Tiểu phẩm, số VIII,2).(Devadatta) 

3/ Thiên nhãn thông 

Như đoạn trên vừa nói, Màhà Moggallàna đã dùng 

Thiên nhãn thông, để thấy được đức Phật, cách xa hàng  

trăm dặm (Theo Saŋyutta Nikàya 21,3). 

Nhưng cũng còn ngững thuật sự sau đây: 

"Lần nọ, Ðại đức Sàrìputta (Xá Lợi Phất) đang ngồi 

tham thiền gần chân núi, một quỷ Dạ Xoa (Yakkha) 

hung bạo, đã dùng toàn lực đánh lên đầu ông một cái 

như trời giáng, và nhanh như chớp. Ðại đức Mahà 

Moggallàna cũng đang bận hành thiên, chợt trông thấy 

nhưng không ngăn kịp. Sau đó hỏi: "Ðạo huynh 

Sàrìputta! Người bị quỷ Dạ Xoa đánh có đau không?" 

Ðại đức Sàrìputta mỉm cười trả lời: 

"Tôi chỉ cảm thấy có cái gì chạm nhẹ lên đầu". Tiếp 

theo Mahà Moggalàna liền tán dương oai lực của tâm an 

trụ. Còn Sàrìputta thì khen ngợi thần nhãn của Mahà 



 67 

Moggallàna, vì chính ông không tài nào trông thấy kịp 

hung thần vừa tấn công hình dáng như thế nào, vì y 

hành động nhanh như chớp. (Theo Kinh Udàna IV,4). 

Một hôm, nhờ Thiên Nhãn Thông mà Mahà Moggallàna 

(Đại Mục Kiền Liên) tuy ở xa vẫn thấy được đức vua 

Pasenadi bị thảm bại trong một trận đánh với người 

Licchavi. Nhưng sau đó nhà vua đã tập hơp được tàn 

quân rồi phản công và chiến thắng kẻ thù. Khi Mahà 

Moggallàna thuật lại chuyện này, một số Tỳ Khưu vội 

kết tội ông nói điều không thật và khoe pháp "Bậc Cao 

Nhân", tức phạm vào một trong bốn đại tội gọi là Bất 

Cộng Trụ, phải bị mất phẩm hạnh Tỳ Khưu và bị trục 

xuất khỏi Giáo Hội. 

Nhưng đức Phật liền dùng Thánh Tuệ để phán xét và 

phân giải rằng: "Này chư Tỳ Khưu! Mahà Moggallàna 

chỉ nói đúng những điều ông đã thấy, vì những chuyện 

ấy đã xảy ra (Theo Pàrajika IV-17, thuộc T ạng Luật). 

Hơn thế nữa, Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) 

cũng nhìn thấy rất thường sự biểu hiện của luật Nhân 

Quả. Ông thấy nhân loại sinh tử ra sao. Do những hành 

động xấu xa (như làm hại đồng loại chẳng hạn) đã khiến 

họ tái sinh vào cảnh ngạ quỷ, chịu đau khổ như thế nào. 

Trong khi đó một số người khác, nhờ làm việc lành đã 

được sanh vào các cõi trời Dục giới, hay các cõi trời cao 

hơn ra sao…. 

Vì vậy, cứ mỗi lần thuyết pháp, Mahà Moggallàna (Đại 

Mục Kiền Liên) thường dùng những trường hợp như 

thế, để làm thí dụ chứng minh cho luật Nhân Quả. Thuật 



 68 

sự về Thiên Nhãn Thông này cũng tìm thấy rải rác trong 

kinh điển rất nhiều, không thể kể hết ra được.  

Trong hai cuốn thuộc Tam Tạng Pàli nói về cảnh ngạ 

quỷ (Petavatthu) và các cõi trời Dục giới A Tu La 

(Vimànavatthu), có 9 trong số 51 bài kinh, do Mahà  

Moggallna thuyết, về những sự sinh diệt, do chính mắt 

ông trông thấy. Ðây chính là lý do mà hầu hết học giả 

Phật giáo đều kết luận rằng Mahà Moggallàna là vị 

Thánh Tăng duy nhất thấy biết được nhiều thế giới khác 

nhau ngoài cõi người, và thấu rõ mọi "biến hành" 

Nghiệp Quả (Kamma Vipàka) của chúng sanh.  

Tuy thuật sự về Thiên Nhãn Thông (Dibbacakkhu hay 

Cakkhubhiññàna) của Mahà Moggallàna có quá nhiều, 

không thể kê khai hết được. Nhưng ít nhất xin kể vài 

chuyện trong kinh Saŋyutta Nikàya (Tạp A Hàm ) số 

19, 1-21 và trong Pàràjika 9,15 như sau: 

Lần nọ, Mahà Moggallàna ẩn tu trên đỉnh Linh Thứu 

Sơn, gần thành Vương Xá (Rajàgaha) cùng một Sa Môn 

tên Lakkhana (tức một trong số 1000 đạo sĩ Bà La Môn 

đã quy y Phật giáo cùng với Uruvela Kassapa). 

Một buổi sáng nọ, khi hai vị Sa Môn xuống núi khất 

thực trong thành phố, Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền 

Liên) chợt mỉm cười khi đi qua một đoạn đường. Sa 

Môn Lakkhana thấy lạ bèn hỏi lý do thì Mahà 

Moggallàna chỉ trả lời vỏn vẹn rằng: "Bây giờ chưa 

phải là lúc bần đạo có thể nói cho sư huynh nghe! Khi 

gặp đức Bổn Sư, bần Tăng sẽ nói cho Sư huynh nghe 

cũng không muộn!" 



 69 

Sau đó, khi gặp đức Phật, Sa Môn Lakkhana liền nhắc 

lại câu hỏi này, thì được Mahà Moggallàna trả lời: "Lúc 

ấy bần Tăng thấy những ngạ quỷ đói rách, chạy loạn 

trên không, sau lưng chúng có những luồng ác khí, như 

phiền não, hối hận, đau đớn đuổi bắt!". 

Ðức Phật liền xác nhận "Ấy là một sự thật". Ngài còn 

nói thêm: "Sở dĩ Như Lai ít khi đề cập đến chuyện ngạ 

quỉ khốn khổ, là vì phàm nhân không thể nào tin được!".  

Rồi đức Phật dùng "Thông Thiên Tuệ" (Dibbañàna) 

phân tích: "Loài ngạ quỉ vốn kiếp trước xem thường 

phạm hạnh, chế giễu những kẻ chăm lo tu hành, nên 

kiếp này thèm khát phúc đức. Mỗi khi chúng thấy một 

bậc chân tu đi ngang, là chúng lại gần để tinh thần bớt 

khổ não".  

Phật kết luận: "Bọn ngạ quỉ biết Mahà Moggallàna có 

nhiều thần thông, muốn cầu ông ta giải cứu, nhưng vì 

nghiệp ác cuả chúng quá dày, không mở miệng ra được, 

nên chúng cứ chạy quanh để kích thích lòng từ bi của 

Mahà Moggallàna (Mục Kiền Liên) đấy!" 

4/ Di hành thông (hay Di Thân Pháp). 

Ðây chính là loại thần thông mà những chúng sanh nào 

mang sự sống bằng vật chất phải cần dùng nhất. 

Kinh chép: "Chỉ dễ dàng như một người co cánh tay vào 

hay duỗi cánh tay ra, và nhanh chóng như thế, thì Mahà 

Moggallàna cũng có thể khởi hành, với xác thân của 



 70 

mình, từ cõi người, rồi xuất hiện trên cõi trời trong 

khoảnh khắc".  

Ðại đức Mahà Moggallàna (Mục Kiền Liên) đã sử dụng 

thần thông ấy nhiều lần, để vừa đi thuyết pháp cho 

những thiên chúng ở các cõi trời nghe, vừa quay về trần 

gian lo việc Giáo Hội. Một trong những kỳ công ấy, là 

Mahà Moggallàna đã giảng đạo đến chư Thiên, ở tầng 

trời thứ ba mươi ba (Tàvatimsa: Đạo Lợi), giúp họ phần 

lớn nhập vào Thánh Lưu, và nhắc nhở luôn cả vua trời 

Ðế Thích (Sakka), xem vua còn tin tưởng vào giáo lý 

giải thoát của chư Phật hay không (theo Majjhima 

Nikàya: Trung Bộ Kinh số 37). 

Theo thuật sự Jàkata số 483E thì khi Phật lên cung trời 

Ðao Lợi thuyết pháp ròng rã trong vòng ba tháng, để độ 

"Phật Mẫu", Mahà Moggallàna đã làm vị Tông Ðồ duy 

nhất, lên thông báo mọi tin tức Giáo Hội ở thế gian đến 

đức Phật, và xin chỉ thị của ngài. 

Trong khi "du hành" làm Phật sự như thế Mahà 

Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) không phải chỉ "ghé 

thăm" các chư Thiên ở cõi trời Dục Giới, mà Ngài còn 

lên cả đến các cung trời Sắc Giới lẫn Vô Sắc Giới nữa. 

Khi Mahà Moggallàna xuất hiện, các Phạm Thiên vốn 

không tin có một đạo sĩ nào đủ khả năng lên tới cảnh 

trời của họ bèn chất vấn, mới hay đó là thần thông của 

Sa Môn Maggallàna, đại đệ tử Phật. Từ đó, các Ðại 

Phạm Thiên không dám dễ duôi cho rằng "họ là những 

vị trời bất diệt". (Theo Kinh Tạp Bộ, Saŋyutta Nikàya, 

số 6,5). 



 71 

Ðặt biệt là Mahà Moggallàna đã tìm ra được một vị 

Phạm Thiên tên là Tissa, kẻ trước đó không bao lâu 

chính là một Tỳ Khưu đệ tử Phật, đã viên tịch và sinh 

vào cõi trời này. Nhờ nghe được Pháp bảo của Mahà 

Moggallàna mà Phạm Thiên Tissa đã chứng quả giải 

thoát ngay sau đó. (Theo Anguttara Nikàya:Tăng Chi 

Bộ Kinh, số IV,34-VII 530.) 

5/ Phổ lực thông 

Ðối với những vật chất hữu hình (hay vật chất vô tính) 

dù có trọng lượng và cấu lực vững chắc đến đâu, Mahà 

Moggallàna cũng có thể lay chuyển dễ dàng. 

Lần nọ, nhân lúc một nhóm Tỳ Khưu ngụ tại một tu 

viện, xem thường các bậc Thánh Tăng và dễ duôi phận 

sự tu hành, cứ bận tâm tập luyện thân thể cho được 

cường tráng. Ðức Thế Tôn hay chuyện này, hiểu rõ lòng 

tin sức mạnh vật chất thái quá của họ, bèn bảo Mahà 

Moggallàna nên sử dụng thần thông để cảnh cáo.  

Mahà Moggallàna vâng lời Phật dạy, chỉ dùng một ngón 

chân ấn nhẹ, làm rung chuyển nhiều tòa nhà, khiến cho 

toàn thể tu viện mệnh danh là "Lãnh Vực Thiền Ðường 

Migàra", như trải qua một cơn đông đất. Nhìn thấy thần 

lực phi thường của Mahà Moggallàna như thế, toàn thể 

Tỳ Khưu từ đó không dám dễ duôi, bắt đầu kính sợ đức 

Phật và các hàng Thánh Tăng .  

Nhân đó, đức Thế Tôn đã giảng giải về bốn yếu tố tạo 

nên thần lực (Iddhipada) và chỉ có Mahà Moggallàna 



 72 

mới hội đủ bốn yếu tố này. (Theo Kinh Saŋyutta Nikàya, 

Tạp Bộ Kinh số 51, 14 và  Jàtaka số 299E). 

Trong Majjhima Nikàya (Trung Bộ Kinh số 37) cũng 

thấy kể rằng: "Khi Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền 

Liên) đến thăn vua trời Ðế Thích (Sakka) tại thiên giới, 

rồi nhận ra rằng vị vua trời này đang bắt đầu khởi niệm 

"dục mạng", tâm tự hào ngã chấp vào khoái lạc trong 

những hạnh phúc tiên cảnh, quên hết chân lý giải thoát. 

Mahà Moggallàna liền sử dụng Phổ Lục Công làm lay 

động nhẹ ngôi đền, tên là "Bất Diệt Cung" của Ðế Thích 

ở,  khiến cho Ðế Thích giật mình hoảng sợ. Sau đó, Ðế 

Thích mới từ bỏ ngã mạn, và lắng nghe vị Thánh Tăng 

nhắc lại pháp tiêu trừ tham ái, mà ông đã được Phật dạy 

trong một thiên niên kiếp trước. Pháp ấy cũng là pháp 

Phật đã dạy đến Mahà moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) 

để tiến lên quả vị giải thoát. 

Lần khác, khi đức Phật còn tại tiền, có một nạn đói, đã 

xảy ra ở vùng đức Phật cùng Tăng chúng đang ngụ. Chư 

Tăng đi trì bình chẳng đủ thực phẩm. Vì vậy, Mahà 

Moggallàna liền yêu cầu đức Thế Tôn, cho phép ông 

đảo ngược lớp mặt đất, vì có những chất nằm trong lòng 

đất tự phô bày, và con người có thể ăn được, 

Nhưng đức Phật đã bảo Mahà Moggallàna (Đại Mục 

Kiền Liên) không nên làm vậy, vì sẽ gây sự hủy hoại 

sinh mạng của một số lớn sinh vật sống trong lòng đất. 

Hơn nữa, nạn đói cũng là một ác quả phải trả của một số 

người không thể tránh được.  



 73 

Ðại đức Mahà Moggallàna liền nêu lên một giải pháp 

khác: Ông có thể dùng thần thông để mở ra một con 

đường rất ngắn đến xứ Uttara Kuru (khá sung túc và 

cách đó rất xa ) để chư tăng có thể đi khất thực. 

Lần thứ hai, đức Phật cũng bác bỏ và dạy rằng: "Nạn 

đói không thể làm hại những Sa Môn đầy đủ đạo hạnh! 

Dù cho các Sa Môn ấy không có một chút thần thông!" 

(Theo Kinh Pàràjika I,2). Ðây là trường hợp duy nhất 

mà đức Phật đã từ chối lời đề nghị của Mahà 

Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên). 

Ngoài ra, Mahà Moggallàna cũng có thần thông đem 

được bất cứ vật gì, ở bất cứ nơi nào trên thế giới, đến 

chỗ mình muốn. Chẳng hạn như trong kinh ghi:"Khi 

Sàrìputta bị bệnh, ông Mahà moggallàna đã dùng thần 

thông, lấy cuốn sen trên đỉnh núi Hy Mã Lạp Sơn về làm 

thuốc cho vị đạo huynh này". (Theo Mahà Vagga : Đại 

Phẩm VI, 20, và Culla Vagga : Tiểu Phẩm V, 34). 

Chỗ khác, kinh Jàtaka số 78E còn nói : "Ðại đức Mahà 

Moggallàna trong chốc lát, đã lấy về một chồi cây Bồ 

Đề, cách xa hàng trăm dặm, cho ông bá hộ Cấp Cô Ðộc 

(Anàthapindika) trồng trong khuôn viên Kỳ Viên Tự" 

Nhưng theo một thuật sự khác về vấn đề tranh tài, thì 

Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) đã từ chối. 

Số là thuở ấy, những tín đồ ngoại đạo, và một số những 

trưởng giả trong thành phố, đã tổ chức một cuộc biểu 

dương thần thông. Họ treo giải thưởng là một bình bát 



 74 

bằng vàng, cột ở đỉnh trụ rất cao, mà đạo sĩ hay Sa Môn 

nào lấy được tức là người vô địch. Bát ấy thuộc về họ. 

Khi Tỳ Khưu Pindola yêu cầu Mahà Moggallàna "Xử 

dụng thần thông để cho quần chúng khâm phục oai lực 

của Tăng bảo", thì Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền 

Liên) đã từ chối. Ông nói rằng:  

- "Sư đệ có thể làm việc đó!" 

Và khi Pindola lấy được bát quí, khiến cho quần chúng 

kính nể các đệ tử của đức Cồ Ðàm, thì đức Thế Tôn đã 

khiến trách ông ấy. Phật dạy: "Này Pindola! Từ nay về 

sau, ông chớ biểu diễn thần thông, vì mục đích ham 

danh như thế!"  (Theo Culla Vagga, Tiểu Phẩm V,8). 

 

-ooOoo- 

 

VIII  

Tiền kiếp của Mahà Moggallàna. 

 

Về sự nhớ lại tiền kiếp, Ðại đức Mahà Moggallàna chỉ 

tự thuật có một lần. Ðó là đoạn số 50 thuộc Trung Bộ 

Kinh (Majjhima Nikàya), soạn giả xin phép dùng bản 

văn ấy như nguồn tài liêu chính cho chương này. 

Nhưng trong Jàtaka (Túc Sinh truyện), tức những truyện 

nói về tiên thần đức Phật Thích Ca và Mahà Moggallàna 



 75 

đã gặp nhau trong nhiều kiếp. Ít nhất là có 31 lần tiền 

thân đức Phật và tiền thân Mahà Moggallàna (Đại Mục 

Kiền Liên) phải gặp nhau, là một điều tự nhiên. Ðối với 

thời gian vô lượng kiếp, con số 31lần gặp nhau ghi 

trong kinh quả thật quá ít, quá nhỏ, so với cái chuỗi luân 

hồi "bất tận", mà cả hai vị đã trải qua. Tuy nhiên , như 

thế cũng đủ để cho chúng ta có một cái nhìn tổng quát, 

về tiền kiếp của vị Sa Môn Đại Mục Kiền Liên này. 

Dĩ nhiên ở đây soạn giả không thể kể ra hết 31 kiếp, 

một cách chi tiết, với đầy đủ những nét đẹp, những 

phẩm cách xứng đáng của một trong hai Ðại Đệ Tử 

Phật. Nhưng những gì mà soạn giả cố gắng ghi lại trong 

cuốn sách nhỏ bé này, chính là những nét quan trọng, để 

cho các hàng Phật tử có thể tìm hiểu tiểu sử và nhân 

cách của Ðại đức Mahà Moggallàna.  

Ðiểm thứ nhất, chúng ta tìm thấy trong Jàkata (Túc Sinh 

Truyện) "mối liên hệ mật thiết" giữa Bồ Tát (tiền thân 

đức Phật) với Mahà Moggallàna. Nhiều kiếp Sàrìputta 

(Xá Lợi Phất) và Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền 

Liên) đã sinh làm anh em của đức Bồ Tát. (Như ghi 

trong các Kinh Jàtaka số 488, 509. 542, và 543).  

Rồi ở những kiếp khác, tiền thân họ lại sinh làm bạn của 

Bồ Tát (Jàtaka số 326). Hay khi đức Bồ Tát sinh làm 

vua, thì họ sinh làm hai trung thần (Jàtaka 401). Thỉnh 

thoảng, họ cũng sinh làm Ðạo sĩ, môn đồ của đức Bồ tát 

(Jàtaka số 423, và 522). Ngoài ra, họ còn sinh làm thầy 

của đức Bồ Tát nữa (Jàtaka 539). Ðặt biệt, những Túc 

Sinh Truyện kể lại đức Bồ Tát làm vua, Sàrìputta làm 



 76 

Thái tử, còn Mahà Moggallàna thì làm quan chỉ huy 

Ngự Lâm Quân (Jàtaka 525). Hoặc đức Bồ Tát tái sinh 

làm trời Ðế Thích (Sakka) thì Sàrìputta và Mahà 

Moggallàna sinh làm "Tiên trưởng" cai quản hai cung 

Nhật Nguyệt (Jàtaka số 450). 

Ðiểm thứ hai đáng cho ta chú ý, là sự chênh lệch giữa 

Mahà Moggallàna với Sàrìputta, trong một số tiền kiếp 

sinh làm cầm thú. Ðọc kỹ Túc Sinh truyện (Jàkata) 

chúng ta sẽ nhận thấy rằng, mặc dù cả hai vị Ðại Tông 

Đồ này thường đồng hành trong cái vòng sinh tử luân 

hồi. Những khi tái sinh từ cõi người trở lên, thì họ có 

địa vị tương đương nhau. Còn khi luân hồi làm thú vật, 

thì họ lại ở tình trạng hoàn toàn chênh lệch. Ðặc biệt là 

Sàrìputta luôn luôn sinh làm những thú vật tiến hóa hơn. 

Chẳng hạn như trong Jàkata số 73, Sàrìputta sinh ra làm 

rắn, thì Mahà Moggallàna làm chuột. Trong Jàkata số 

206, 486, Sàrìputta sinh làm chim, thì Mahà Moggallàna 

sinh làm rùa. Trong Jàkata 272, 361và 438, Sàrìputta 

sinh làm sư tử, thì Mahà Moggallàna sinh làm cọp. 

Trong Jàkata số 37, Sàrìputta sinh làm khỉ, thì Mahà 

Moggallàna sinh làm voi. Trong Jàkata số 315 Sàrìputta 

sinh làm rắn, thì Mahà Moggallàna sinh làm chó sói. 

Trong Jàkata số 490, Sàrìputta sinh làm người, thì Mahà 

Moggallàna sinh làm thú. 

Duy nhất chỉ trong bốn Jàkata (Túc Sinh truyện) số 160, 

187, 215 và 476 là cả hai sinh làm chim thiên nga như 

nhau. 



 77 

Rồi lúc sinh làm người, địa vị của Sàrìputta thường 

cũng cao hơn địa vị Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền 

Liên). Hoặc vào nghề nghiệp, Sàrìputta vẫn tương đối 

đỡ cực hơn Mahà Moggallàna phần nào, như trong 

Jàkata số 525, Sàrìputta sinh làm Hoàng tử thì Mahà 

Moggallàna sinh làm quan Ðại thần. Trong Jàkata số 

544, Sàrìputta sinh làm quan Ðại thần thì Mahà 

Moggallàna sinh làm người hầu cận. Trong Jàkata số 

151, Sàrìputta sinh làm người xa phu cho Hoàng gia 

(tiền thân Đức Bồ Tát), thì Mahà Moggallàna sinh làm 

xa phu cho hoàng thân (tiền kiếp Ananda).  

Riêng lần nọ Mahà Moggallàna sinh làm Nguyệt Thần, 

thì Sàrìputta sinh làm Ðạo Sĩ tên Nàradà. (Jàkata số 

535), và một lần khác Sàrìputta sinh làm Nguyệt Thần 

thì Mahà Moggallàna sinh làm một vị tiên cao hơn, cai 

quản Nhật Cung (Jàkata số 450). Ðây là hai trường hợp 

Mahà Moggallàna tái sinh vào địa vị cao hơn Sàrìputta. 

Nói tóm lại, khi tái sinh kể từ người trở lên, thì hai nhân 

vật này có địa vị tương đương nhau. 

Túc Sinh Truyện cũng có ghi một lần duy nhất Sàrìputta 

và Mahà Moggallàna bỗng tái sinh làm hai đối thủ. Ðó 

là Jàkata số 545 thuật lại rằng Sàrìputta sinh làm Long 

Vương (Nàga), thì Mahà Moggallàna sinh làm vua chim 

đại bàng (Ðại Bàng Ðiểu Vương) tên Supanna. Giống 

chim này rất to, chỉ ăn thịt rồng rắn. 

Trường hợp Túc Sinh Truyện (Jàkata) chỉ nói đến một 

mình Mahà Moggallàna, mà không có sự góp mặt của 

Sàrìputta rất hiếm. Chỉ có hai lần: 



 78 

-Lần thứ nhất, Mahà Moggallàna sinh lên cõi trời, thay 

thế Thiên Vương Đế Thích (Sakka). Theo Majjhima 

Nikàya (Trung Bộ Kinh) đoạn 37 thuật lại: "Khi ấy vị 

chúa tể cõi trời (Tiền thân Mahà Moggallàna) đã khiển 

trách một Thiên Vương tiền nhiệm, không giữ đúng 

phẩm hạnh, rồi với tư cách là vua trời Sakka (tiền thân 

Mahà Moggallàna), đã hiện xuống trần gian để cảnh 

tỉnh một "người bạn bần tiện" (?) nên quay về với đạo 

đức, và tạo dịp cho người bạn ấy được tái sinh lên 

những cõi cao hơn (Jakàta số 78).  

Nhưng trong một kiếp khác, tiền thân Sàrìputta và tiền 

thân Mahà Moggallàna cùng sinh lên làm người. Cả hai 

là những thương gia tham lam, đã đem tiền của chôn sâu 

dưới đất. Sau khi chết, một người sinh làm rắn, người 

kia sinh làm chuột, đào hang ở cạnh chỗ ngày xưa mình 

chôn giấu tiền bạc (theo Jàkata số 73). 

-Lần thứ hai, câu chuyện thuật tiền thân Mahà 

Moggallàna sinh làm chó rừng. Khi tìm thấy một con 

voi, bị xóc cây lủng bụng chết, chó rừng vì háu ăn nên 

chui vào lỗ hổng nơi bụng voi, rồi nằm trong đó ăn cho 

bằng thích. Ðến khi ăn no mặt trời lên cao, xác voi sình 

bịt kín lỗ hổng, chó không chui ra được, mới hối hận thì 

đã muộn. Câu chuyện có ngụ ý tiêu biểu và cảnh cáo 

những kẻ say mê hưởng thụ (Jàkata số 490).    

Nhưng Túc Sinh Truyện nổi tiếng, phải kể là câu 

chuyện tiền thân Mahà Moggallàna sinh làm quan giữ 

kho lúa gạo của dân tộc Kuru, và tiền thân Sàrìputta 

sinh làm người lái buôn. Cả hai, một bên giữ đúng bổn 



 79 

phận của một công bộc, một bên mua bán hợp pháp, nên 

đã không vi phạm giới trộm cắp và tội sang đoạt, dù họ 

đang có dịp thuận tiện, để làm điều trái phép và dấu kín, 

mà không ai biết. 

 

-ooOoo- 

 

IX 

Những ngày cuối  

của Mahà Moggallàna 

 

Sáu tháng trước khi Phật nhập Niết Bàn, sự tịch diệt đã 

tách rời lần cuối cùng đôi bạn Thánh Nhân Sàrìputta 

(Xá Lợi Phất) và Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiên 

Liên). Sàrìputta nhắm mắt vào ngày trăng tròn tháng 

Kattika (vào khoảng giữa 2 tháng 10 và 11 Dương lịch). 

Sàrìputta viên tịch ngay nơi ông đã chào đời, và trong 

nhà của cha mẹ ông, rất xa người bạn cao thượng Mahà 

Moggallàna. Phải chăng hai vị Thánh Tăng ấy đã đắc 

quả A La Hán tại hai nơi khác nhau, nên họ cũng viên 

tịch ở hai điạ điểm khác nhau, mặc dù họ đã từng trải 

qua bao nhiêu kiếp không thể tách rời được? 

Và chẳng bao lâu, sau khi Sàriputta viên tịch, “Ma 

vương” (Màrà), hiện thân của tội lỗi và thần chết, đã tìm 



 80 

cách hãm hại Mahà Moggallàna bằng cách xâm nhập 

vào bên trong thân thể của vị Thánh Tăng này. 

“Ma Vương” phá phách khắp ngũ tạng lục phủ, nhưng 

không thể nào gia hại nổi Ðại Đức Mahà Moggallàna, vì 

thiền lực của Ngài vẫn hội tụ trên đỉnh đầu, còn “Ma 

Vương” thì không dám lên gần trên đó. 

Tuy nhiên Mahà Moggallàna vẫn hiền từ bảo “Ma 

Vương” rằng: "Này Màra! Ngươi mau ra khỏi thân ta. 

Tuy tâm hồn ta hoàn toàn thanh tịnh, không bao giờ có 

tà niệm gia hại chúng sinh, nhưng ác nghiệp mà ngươi 

đang làm, sẽ khiến cho thần thông ta tự động phát tác, 

thì hậu quả tất đưa ngươi vào địa ngục!". 

“Ma Vương” nghe thế kinh hãi vô cùng, liền biến thành 

một vật rất nhỏ, ẩn núp trong ruột già của Ðại Đức 

Mahà Moggallàna. Y nghĩ rằng: "Ngay cả đức Phật 

cũng chưa chắc chắn tìm ra ta!" 

Chợt “Ma Vương” nghe Mahà Moggallàna nói: "Này 

Màra! Luân Xa Thần (Chakra) trong thân ta không có 

chỗ nào là không thể chiếu tới, vậy ngươi mau ăn năn 

kẻo ác nghiệp thêm dày!". 

“Ma Vương” bây giờ rất đỗi kinh ngạc, nhưng còn hy 

vọng là Mahà Moggallàna chỉ dọa, hay nói mò, chứ 

không biết xác thực hiện y ẩn núp chỗ nào. Nhất thời 

“Ma Vương” yên lặng. 

 



 81 

Nhưng “Ma Vương” lại nghe Thánh Tăng nói tiếp: "Này 

Màra, ngươi đang trốn ở khoảng giữa ruột già của ta. 

Chớ lầm lẫn cho là ta không biết!" 

Bây giờ “Ma Vương” không còn cách nào làm khác 

được. Y liền nương theo ngõ miệng của Mahà 

Moggallàna mà thoát ra ngoài, và hiện nguyên hình, 

đứng đối diện với vị Thánh Tăng này. 

Mahà Moggallàna liền báo cho Ma Vương biết rằng: 

Hôm nay là lần đầu tiên “Ma Vương” đối diện với ông, 

nhưng ông đã biết rõ gốc tích bao nhiêu ngàn đơì nghiệp 

quả trước của “Ma Vương”. Ngay cả con cháu, ma binh, 

giòng dõi hắn, có bao nhiêu Ngài cũng biết nốt. 

Rồi Mahà Moggallàna dùng ba Pháp Thần Trụ là Thiên 

Nhãn Thông, Tha Tâm Thông, và Túc Mạng Thông, kể  

hết lai lịch “Ma Vương”, để khuất phục y, bằng “phép 

biến hóa những chuyện cũ” một cách rất chi tiết.  

Sự xử dụng thần thông (phối hợp) này về sau được ghi 

lại trong kinh Majjhima Nikàya (Trung Bộ), số 50 với 

tựa đề là: "Mahà Moggallàna đã “Làm ra khung cảnh 

theo tự thuật về tiền kiếp". 

Sau đây là các điểm chính những gì vị Thánh Tăng này 

kể :  

"Thuở Phật quá khứ tên là Kakusandha, xuất hiện vào 

một đại kiếp trái đất (Bhaddakappa), đem diễm phúc 

đến cho tam gới chúng sanh, với 5 vị Phật khác. Ngài đã 

sống bằng tuổi thọ trung bình của con người, là bốn 



 82 

trăm ngàn năm. Và khi sự tăm tối đầu tiên trong cái tuổi 

thọ vàng son ấy bắt đầu che áng, bởi vua chúa thiếu đức 

tánh tu thân, nên bỏ mất thiện tâm. Rồi lòng tranh giành 

ích kỷ bắt đầu xuất hiện. Do sự suy đồi đó, sức sống và 

tuổi thọ của loài người, bị giảm xuống còn một nửa" 

Khi ấy, Mahà Moggallàna chính là “Màrà” (Ma vương), 

hoành hành các cõi dục giới và thế gian, với cái tên là 

Dùsimàra. “Ma Vương” ấy có một "ma chị" tên là Kàli, 

sinh được một con trai, sau này trở thành “Ma Vương”, 

đóng vai thần chết vào thời kỳ đức Phật Thích Ca. 

Như vậy “Ma Vương” đang đứng trước mặt kia không 

ai khác hơn là hàng con cháu của tiền thân Mahà 

Moggallàna, từ một đại kiếp xa xôi quá khứ. 

Vì khi làm “Ma Vương” trong thuở xa xôi ấy, tiền thân 

Mahà Moggallàna đã si mê, tấn công một vị đại đệ tử 

Phật quá khứ, bằng cách hiện thành một đứa bé, lấy 

những mảnh chén bể, liệng vào đầu của vị đại đệ tử Phật 

kia, cho đến khi đổ máu. 

Khi đức Phật Kakusandha thấy vậy bèn khuyên rằng: -

“Ma Vương”! Sao ngươi ác độc thế, nên biết hồi tâm, 

kẻo sa đọa. Ngay cả quỉ Sa Tăng cũng có lúc hối lỗi ! 

Phật nói dứt, và chỉ trong nháy mắt, toàn thân “Ma 

Vương” Dùsimàra liền hư hoại, tiêu tan ra khói, và y bị 

đọa vào trong địa ngục sâu nhất. 

Hiển nhiên, trước đó chẳng bao lâu, “Ma Vương” là 

"Vua" của các cảnh địa ngục, thì bây giờ chính y là "nạn 



 83 

nhân" của địa ngục. Lúc trước “Ma Vương” là bàn tay 

hành hạ tội phạm, bây giờ chính y phải chịu tất cả 

những gia hình tương tự. Ðó là pháp hành (Sankhàra), 

nhân quả đổi thay, trong cái “Càn Khôn Sinh Tử Đồ” 

bao trùm tam giới. (Saŋsàra).  

Trải qua không biết bao nhiêu ngàn năm, tiền thân 

Mahà Moggallàna phải chịu nhiều đau khổ trong cảnh 

địa ngục, để trả quả ngu muội, nông nỗi, xúc phạm đến 

một vị Thánh Nhân. Mười ngàn năm khác, tiền thân của 

Mahà Moggallàna còn chịu cấm cố trong một địa ngục 

mang mình người đầu cá, giống như họa sĩ Pieter 

Breughel, đã vẽ những sinh vật trên một bức tường nói 

về địa ngục vậy. 

Ở đó, cứ mỗi khi "phạm ma" bị hai ngọn giáo trừng phạt 

đâm xuyên qua trái tim, thì y sẽ biết rằng thời gian trên 

dương thế đã trải qua hai ngàn năm. (Theo Majjhima 

Nikàya =Trung Bộ kinh số 50 ). 

Bây giờ thấy lại “Ma Vương” (Màra), Mahà 

Moggallàna chợt nhớ đến những hãi hùng trong vòng 

luân hồi quá khứ (Saŋsàra), mà hiện tại ông được hoàn 

toàn giải thoát, nên tâm hồn ông trở nên thanh tịnh, Phổ 

Lực Công tự động phát tác, làm rung chuyển mặt đất, 

khiến “Ma Vương” hoảng sợ chạy mất. 

Sau khi “Ma Vương” đi rồi, Mahà Moggallàna tự nhủ : 

 "Ðây là kiếp chót của ta! Sự sinh tử chắc chắn sẽ chấm 

dứt. Là một Thánh Nhân, ta không thấy có lý do nào để 

ham mê một kiếp sống giả tạo. Ta còn sống là bởi vì 



 84 

thân thể ta chưa đến lúc tiêu hoại. Tuy trong mình ta có 

thần thông, ta thừa sức sử dụng phép lạ, để sống lâu 

bằng một kiếp trái đất, nhưng ta làm vậy ích lợi gì? Ta 

nên để cho "Quỷ Vô Thường" biểu dương bản chất tự 

nhiên của nó!".  

Như nhiều nhà hiền triết vĩ đại khác ở phương Ðông (Á 

Châu) và cũng như chư Thánh Tăng thời đức Phật, 

Mahà Moggallàna đã lưu lại hậu thế một loạt tự thuật, 

dưới hình thức kệ ngôn, gọi là Theragàthà (Tôn Túc 

Kệ). Trong đó, ông đã tóm lược những pháp, chính ông 

tu tập để được giải thoát, và xuyên qua bao nhiêu tiền 

kiếp cho chí đời sống sau cùng, ông vẫn giữ đúng hạnh 

nguyện không lo âu, không thối chuyển.  

Biết bao hạnh phúc kỳ diệu, trong quả vị giải thoát, và 

các thần thông thượng thừa, đã làm cho những kẻ khác 

tràn ngập phỉ lạc, mắc dính trong những "hạnh phúc 

thần tiên", nhưng đối với Mahà Moggallàna, ông vẫn 

thản nhiên như một ngọn núi phủ đầy hoa! (Ý nói ngọn 

núi không bao giờ biết hãnh diện trước sự vững chắc và 

vẻ đẹp của mình). 

Những kệ ngôn của ông trong Theragàthà có thể tóm tắt 

bằng một câu đại ý như sau: 

"Không còn cái vòng sinh tử luân hồi nào (Samsàra) 

trong tam giới, mà bần Tăng chưa khám phá. Cũng 

không còn một quyền lực vô minh nào, có thể che áng 

được Thánh Tuệ của bần Tăng. Khổ não từ nay sẽ 

không còn gia hại bần Tăng nữa, vì bần Tăng đang 



 85 

sống trong một phẩm cách thanh tịnh, vượt khỏi tất cả 

sự đau đớn và bất an của kiếp luân hồi!". 

Khởi đầu Theragàthà, kệ ngôn nói: "Ở đâu và khi nào 

những kẻ khác tham lam, ích kỷ, thì Mahà Moggallàna 

giữ cuộc đời ẩn dật, hài lòng với lối sống thanh đạm và 

giảm thiểu thèm muốn. (Theragàthà, các câu từ 1446 

đến 1449). 

Thuở nọ, có một cô gái làng chơi xinh đẹp tìm cách dụ 

dỗ, Mahà Moggallàna liền dứt khoát từ chối. Ông từ 

chối như đức Phật đã từ chối sự quyến rũ của những 

nàng con gái Ma Vương. (Theo Theragàthà, các câu từ 

1150 đến 1157). 

Khi Sàrìputta, người bạn cao thượng nhất của ông viên 

tịch, ông không bị khích động, hay bị đau buồn một 

cách thống thiết như Ananda (lúc ấy chưa đắc quả A La 

Hán). Ngược lại Mahà Moggallàna đã nhận tin bạn 

mình qua đời, một cách nghiêm trang và thanh tịnh. 

(Theragàthà, các câu từ 1158 đến 1163). 

Tiếp theo, Theragàthà (Tôn Túc kệ ngôn) chuyển sang 

những câu nói về bản lĩnh siêu phàm của Mahà 

Moggallàna. Chẳng hạn như chuyện ông đã làm lung 

lay nhiều tòa nhà của một tu viện, bằng ngón chân (câu 

1164), chuyện ông nhập định một cách vô ngại trong 

khe núi giữa cơn mưa gió sấm sét (câu 1167). Rồi tư 

cách ẩn tu một cách bình thản, ở những nơi xa xôi hẻo 

lánh, ông quả thật xứng đáng làm người thừa tự đức 

Phật, và đáng cho các hàng Phạm Thiên lễ bái cúng 

dường (câu 1169). 



 86 

Riêng những câu “Tôn Túc Kệ Ngôn” (Theragàthà) từ 

1169 đến 1173, là những câu Mahà Moggallàna khuyên 

nhủ một người Bà La Môn dị đoan và tà kiến, khi người 

ấy thấy ông ôn hoà cảnh cáo một lão Bà La Môn khác, 

về những ác ý và các hành động xấu xa, khuyên lão ấy 

nên kính trọng các bậc Thánh Nhân phạm hạnh!  

Nhưng câu kệ số 1176 thì Mahà Moggallàna (Đại Mục 

Kiền Liên) dùng tán dương Sarìputta (Xa Lợi Phất). 

Còn các kệ ngôn số 1177 đến 1181, đối lại là những lời 

của chính Ttrưởng Lão Sàrìputta (Xa Lợi Phất) ca ngợi 

Ðại đức Mahà Moggallàna (Mục Kiền Liên). 

Tiếp theo là những câu từ 1182 đến 1186, Mahà 

Moggallàna dùng để tự kiểm soát lại phép tu chứng, và 

đạt được quả vị giải thoát của mình, như bổn phận trên 

hết, mà ông đã hoàn tất. 

Cuối cùng, các kệ ngôn từ 1187 đến 1208 là những kệ 

ngôn, thuật lại Mahà Moggallàna cảm thắng “Ma 

Vương” như thế nào, tương tự như bản kinh có tựa "Ðối 

Diện Thần Chết" tìm thấy trong Majjhima Nikàya 

(Trung Bộ Kinh) số 50 đã nói trên đây vậy. 

(Lời phụ giải của Dịch giả: - "Ma Vương" trong ngôn 

ngữ Phật giáo thường được dùng với hai hàm ý: Hàm ý 

thứ nhất ám chỉ “tử tính” trong nhục thân con người, 

nghĩa là khi nào có một thân thể sinh hoạt là khi ấy có 

sự có mặt của"tử tính"(Ma Vương). Hành động dù bằng 

thân, khẩu, hay bằng ý, không gì khác hơn là tạo một 

chu kỳ sinh diệt, trong đó sự "tiêu thụ năng lượng" của 



 87 

các tế bào phải diễn ra, và “tử tính”(tức các tế bào cũ 

phải diệt) đương nhiên phát hiện. Hàm ý thứ hai "Ma 

Vương” tức là một loại chúng sanh khác với loài người, 

y cai quản những cảnh vô hình đày đọa, nhưng thường 

lui tới trong cõi người, mà mắt phàm ít ai có thể trông 

thấy được). 

 

-ooOoo- 

 

X 

Kết thúc cuộc đời 

 

Có ba sự viên tịch cần nhắc lại : 

1. Ðức Phật đã nhập diệt một cách siêu phàm với đông 

đủ Tỳ Khưu Tăng vây quanh. Ðức Thế Tôn đã nhập sâu 

vào Ðại Ðịnh và trút hơi thở cuối cùng. 

2. Trưởng Lão Sàrìputta (Xá Lợi Phất) biết trước ngày 

giờ viên tịch, vội trở lại quê hương cùng với một số đồ 

đệ thân cận. Sàrìputta chọn một khung cảnh vô cùng 

trang nghiêm, để vừa tiếp độ mẹ già vừa viên tịch. Ấy là 

căn phòng ngày xưa Ngài đã chào đời. Tuy trước khi 

nhắm mắt Sàrìputta bị bệnh nặng, nhưng vị Thánh Tăng 

này đã nhập Niết Bàn một cách rất siêu thoát, có cả chư 

Thiên đến thăm vào phút chót. 



 88 

3. Tôn Giả A Nan Đa (Ananda) hưởng thọ đến một 120 

tuổi mới từ giã cõi đời. Ông có lẽ là người sống lâu nhất 

trong các hàng Thinh Văn đệ tử Phật. Vì A Nan Đa là vị 

Thánh Tăng rất thuần thục trong thiền định, lấy lửa làm 

đề mục, nên trước khi viên tịch, A Nan Đa chợt có tâm 

niệm rằng "Ta sẽ không để cho bất cứ ai bận rộn trong 

việc hỏa táng xác thân phàm tục này!". Sau đó A Nan 

Đa nhập thiền vào đề mục lửa rồi viên tịch luôn. Xác 

thân Ngài tự nhiên bốc cháy và biến thành hỏa táng. 

Trước ba cảnh nhập Niết Bàn đầy siêu thoát và ý nghĩa 

đó, ai cũng tưởng rằng Thánh Tăng Mahà Moggallàna 

(Đại Mục Kiền Liên) sẽ nhập diệt một cách kỳ diệu, 

nhất là vị Thánh Tăng này lại là bậc thượng thừa của 

các loại thần thông. 

Nhưng Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên) đã chấm 

dứt cuộc đời một cách rất đáng thương, rất cảm động 

(nếu không muốn nói là ghê rợn). Và chỉ có những bậc 

Thánh Nhân từ tâm cao ngất, viên tròn như Ngài, mới 

có thể viên tịch bằng một cái chết “thảm khốc” như thế !  

Mahà Moggallàna nhập diệt nửa tháng sau Trưởng Lão 

Sàrìputta (Xá Lợi Phất). Nghĩa là vào ngày trăng non 

(mồng một) sau tháng Kattika (khoảng giữa hai tháng 

10 và 11 Dương lịch). Lúc ấy nhằm mùa thu, lá vàng rơi 

đầy…tiễn đưa Ngài giã từ "biển khổ". 

Ðêm Phật nhập Niết Bàn là đêm trăng tròn tháng 

Vesakha (nhằm tháng 5 Dương lịch), tức là nữa năm sau 

hai vị Ðại Đệ Tử viên tịch. Phật hưởng thọ 80 tuổi, 



 89 

trong khi cả Sàrìputta lẫn Mahà Moggallàna đã từ trần 

năm thứ 84 của kiếp chót. 

Sau đây là những biến cố đáng thương trong cái chết 

của Mahà Moggallàna (Đại Mục Kiền Liên): 

Lúc ấy Nigantha Nàthaputta (Ni kiền tử), Giáo chủ đạo 

Lõa Thể (Jains, Jinas), mà trong kinh điển Pàli gọi là 

Niganthasàsana (Ni kiền giáo) cũng vừa qua đời. 

Có sự tranh luận, xét lại giáo lý của Ni Kiền Tử bỗng 

xuất hiện trong hàng ngũ những đạo sĩ tu theo môn phái 

này. Kết quả Ni Kiền Giáo (hay còn gọi là đạo Lõa Thể) 

đã bị mất một số tín đồ và cảm tình viên khá đông, 

khiến cho các đạo sĩ cầm đầu đâm ra tức giận. 

Nhiều sư trưởng đạo Lõa Thể còn nghe đồn rằng: Ðại 

đức Mahà Moggallàna, sau những chuyến Thiên Du (lên 

trời thuyết pháp rồi trở về) đã tiết lộ rằng: Hầu hết tín đồ 

Phật Giáo đều được sanh lên cõi trên, nhưng rất hiếm 

những kẻ tu theo đạo khác được hường hạnh phúc ấy. 

Trái lại, họ còn bị đoạ vào cảnh khổ và tái sinh thành 

nhiều sinh vật thấp hơn loài người.  

Ðây có lẽ là tin đồn thất thiệt, nhưng là một trong những 

lý do khiến cho các đạo khác, kể cả đạo Lõa Thể (Ni 

Kiền Giáo) bị sút giảm hậu thuẫn. Ðặc biệt, một “chi 

giáo” cuồng tín của đạo Lõa Thể ở vương quốc Ma Kiệt 

Ðà (Magadha), đã trở nên hiềm khích, giận dữ trước sự 

mất danh tiếng, càng lúc càng trầm trọng ấy, nên họ chủ 

tâm tiêu diệt Ðại đức Mahà Moggallàna. 



 90 

Những đạo sĩ cuồng tín Ni Kiền Giáo ấy, không chịu 

điều tra rõ nguyên nhân suy đồi của môn phái mình. Họ 

chỉ biết âm mưu phỉ báng, và trút hết oán hận lên đầu 

Ðại đức Mục Kiền Liên (Mahà Moggallàna). Nhiều lần 

họ mưu tâm ám sát vị Thánh Tăng nầy, nhưng đều thất 

bại. Về sau, họ phải mướn bọn cướp làm việc đó. 

Thuở xưa cũng có bọn chuyên đâm thuê chém mướn, 

sẵn sàng làm việc đó, nếu được trả nhiều tiền, như ngày 

nay. Họ là những kẻ vô cùng tham lam và hung bạo. 

Ðối với họ chỉ có tiền là "cao quí" nhất, nên họ bất chấp 

việc giết chết bất kể người nào, dù cho nạn nhân là một 

Thánh Nhân. Do đó, một số đạo sĩ cuồng tín Ni Kiền 

Giáo (Ðạo Lõa Thể) đã tìm mướn họ đi giết Thánh Tăng 

Mahà Moggallàna. 

Khi ấy, Mahà Moggallàna đang ẩn tu một mình trong 

tịnh cốc vắng, ven rừng Kàlasikà, thuộc vương quốc Ma 

Kiệt Ðà. Sau khi đã cảm thắng Ma Vương (như đã thuật 

trong đoạn trước). Mahà Moggallàna biết rằng "đoạn 

chót của đời mình" sắp đến. Một vị Thánh Tăng khi đã 

được hưởng "hương vị" giải thoát, hằng thấy rằng "xác 

thân phàm tục này chỉ là một chướng ngại hay một gánh 

nặng mà thôi!". 

Do đó, Mahà Moggallàna đã không một chút mảy may 

nghĩ đến việc dùng thần thông để được sống trường thọ. 

Ngược lại, khi Mahà Moggallàna thấy bọn giết mướn lại 

gần, Ngài chỉ nghĩ "Ta không nỡ để cho các kẻ ấy phạm 

trọng tội!". Thế là toàn thân Ngài tự nhiên biến mất (do 

thần thông của một đại cao thủ A La Hán đầy lòng từ bi 



 91 

phát tác, chứ không phải do sự sợ sệt hay vì lòng tham 

sống mà ra). 

Bọn sát nhân (có sách gọi là bọn cướp) xông vào tịnh 

cốc, không tìm thấy một ai, chúng lục lạo khắp nơi, 

nhưng vẫn không tìm thấy mục tiêu, bèn thất vọng ra về. 

Ngày hôm sau, chúng trở lại, và cũng rơi vào tình trạng 

bất toại nguyện như trước.  

-Nghĩa là từ xa chúng thấy Ðại Đức Mục Kiền Liên 

(Mahà Moggallàna) thấp thoáng ngồi đó, nhưng khi đến 

gần, chúng chẳng tìm ra Ðại Đức đâu cả, mặc dù càng 

lúc chúng càng kéo đồng bọn đông hơn, và lục soát kỹ 

hơn. Chúng cũng khôn ngoan cho bộ hạ mai phục, rình 

rập xung quanh tịnh cốc, để phát giác sự xuất hiện của 

Ðại Đức Mahà Moggallàna, rồi vẫn không có kết quả.  

Sáu ngày liên tiếp như thế, sáu lần bọn cướp xông vào 

hãm hại Thánh Tăng Mahà Moggallàna, và sáu lần 

Mahà Moggallàna vì lòng từ bi, chỉ một niệm "không 

muốn kẻ ngu muội phạm trọng tội" thân thể Ngài liền 

biến mất một cách như nhau. 

Ðộng lực của thần thông vốn không phải là để bảo vệ 

xác thân ô trược này, mà để cứu độ những tâm hồn hung 

bạo. Nhưng tiếc thay thần thông ấy, của một vị Ðại Tôn 

Túc A La Hán, đã không cảnh tỉnh được bọn người tội 

lỗi, nên qua ngày thứ bảy, Ðại đức Mahà Moggallàna đã 

quán xét bằng Tha Tâm Thông, thấy rằng "bọn cướp vì 

tham tiền quá độ, sẽ không bao giờ từ bỏ hành động sát 

nhân ấy". 



 92 

Trong khi Ðại đức Mahà Moggallàna sử dụng Tha Tâm 

Thông như thế, thì "Di Thân Thần Công" của Ngài tự 

nhiên biến mất, xác thịt Ngài bất thần hiện ra như cũ, 

ngồi yên trong tịnh cốc. 

Thì ra, ác quả của một hành động tội lỗi xa xưa (khi tiền 

kiếp nọ, Mahà Moggallàna vì sợ vợ, đã nhu nhược đem 

cha mẹ bỏ vào rừng hoang, đói khát cho đến chết) nay 

ác quả đang đuổi kịp. Ðại đức Mahà Moggallàna phải 

trả xong ác quả ấy thì công hạnh mới hoàn toàn! Giống 

như đức Phật và Sàrìputta, trước khi nhập Niết Bàn đã 

trải qua một cơn bệnh, vì mang xác thân “ngũ uẩn” vậy! 

Bọn sát nhân tiến vào tịnh cốc, thấy vị Thánh Tăng hiền 

hòa ngồi đó liền đâm chết, rồi muốn chắc ăn, chúng 

bầm nát tay chân một cách tàn nhẫn, biến người thành 

một khối thịt vụn, bất động. 

Khi biết chắc nạn nhân chỉ còn là một thây ma, không 

cách nào sống lại, và phe mình sắp được lãnh tiền trả 

công, bọn sát nhân vội vàng bỏ đi, không thèm quay lại. 

Nhưng Ðại đức Mahà Moggallàna là một Thánh Tăng 

đại cao thủ thần thông, người không thể nhập Niết Bàn 

trong tình trạng như thế. Mahà Moggallàna trong khi bị 

đâm chém đã hoàn toàn nhập định, nên mọi đau đớn 

không chi phối được Ngài. Bây giờ, Ngài chỉ vận dụng 

thiền lực tập trung sức mạnh tinh thần, điều hợp với thể 

chất, rồi tái hiện thành một Sa Môn như cũ.  

Mahà Moggallàna cố gắng đem tấm thân xương thịt đầy 

thương tích, đến yết kiến đức Phật lần chót. Khi hiện 



 93 

diện trước mặt Đức Bổn Sư, Ngài từ từ đi xung quanh  

Phật 3 vòng, rồi chắp tay xá, trước khi ngồi xuống, yên 

lặng nhập Niết Bàn, biến địa điểm gặp gỡ lần cuối của 

Ngài và đức Phật, thành một khung cảnh vô cùng ảm 

đạm và thánh thiện (Theo Jàtaka 522E). 

Tư cách từ bi đối với những kẻ ác tìm kiếm hạ sát mình, 

và phẩm hạnh giải thoát, mà vị Thánh Tăng này đã đạt 

được từ khi Ngài chứng bậc A La Hán, quả thật đã 

không rời Ngài cho đến phút chót. Phẩm hạnh ấy đã gói 

trọn trong bảy ngày sống sau cùng của Mahà 

Moggallàna. Bảy ngày quá khắc nghiệt của định luật 

nhân quả và tràn trề lòng Từ Bi của một bậc Thánh. Một 

khoảng thời gian tàn khốc của kiếp sống đầy đe dọa, chỉ 

có những bậc đã dứt trừ phiền não, và không còn dục 

vọng, mới có thể trải qua một cách dễ dàng!  

Nghiệp tạo tác trong quá khứ phải trổ quả trong hiện tại, 

là một điều tự nhiên. Người phàm hay Thánh Nhân chỉ 

khác nhau ở cách đón nhận cái quả ấy. Nếu phàm tục 

đón nhận hậu quả một cách si mê, thì Thánh Nhân nhìn 

thấy hậu quả một cách sáng suốt thanh tịnh. 

Thánh Tăng A La Hán Mahà Moggallàna không còn là 

một chúng sanh vướng chặt trong thế giới vô thường, thì 

"quỷ vô thường" dù có hoành hành trong kiếp chót, 

cũng không thể nào ngăn cản Ngài bước vào con đường 

giải thoát một cách cao thượng ! 

Ðoạn chót của quyển sách nhỏ bé này, nói về cuộc đời 

của Ðại đức Mahà Moggallàna, còn cho chúng ta một ý 

nghĩa khác. Ðó là sức mạnh của Nghiệp Quả, một sức 



 94 

mạnh tự nhiên, không ai làm chủ, cũng không có một 

thần thông nào thay đổi nó được. 

Ðối với một đấng Toàn Giác, sức mạnh của "nghiệp oan 

trái" tuy không có hiệu lực trong kiếp chót, nhưng vẫn 

trổ quả đầy đủ trong một đời sống trước kiếp chót. 

Trường hợp đặc biệt của một vị "Bồ Tát tu hành tinh 

tấn" nếu đắc được Chánh Ðẳng Chánh Giác trước kiếp 

chót, rồi viên tịch luôn, thì sức mạnh của nghiệp oan trái 

may không thể theo kịp, và trở nên vô hiệu, chứ không 

phải là không có ! 

Sau khi Mahà Moggallàna và Sàrìputta tịch diệt rồi, đức 

Phật đã nhiều lần nhắc nhở đến hai vị Ðại Đệ Tử này 

trước cộng đồng Tăng chúng, như hai "bảo vật" đã mất. 

Câu mà đức Phật thường tán dương hai vị Ðại Đệ Tử, là 

"Một đôi Thánh nhân kỳ diệu, thần thông, lỗi lạc và 

duyên phúc vẹn toàn!" 

Nhưng điều kỳ diệu hơn hết, phải nói là đức Phật đã 

nhìn đôi đệ tử "quí báu nhất thế gian" ra đi (nhập Niết 

Bàn), bằng một thái độ giải thoát. Thái độ chỉ có đấng 

Thiên Nhân Sư mới có thể đạt đến ! 

Vì vậy, chúng ta là những Phật tử, đọc lịch sử và sự 

viên tịch của hai vị Thánh Tăng này, chúng ta học được 

gì ? -Phải chăng chúng ta cần nương nhờ nơi chúng ta? 

Chúng ta chính là "hòn đảo duy nhất" của chúng ta, 

trong cái biển luân hồi mênh mông vô tận. -Chớ tìm 

kiếm một "tha lực" nào khác!  



 95 

Chân lý mà chúng ta học được ở Đức Phật, là ngọn đèn 

bất diệt trên cái "hòn đảo" ấy. Nếu đèn thế gian thường 

soi sáng nhiều hướng, thì đèn chân lý cũng soi rõ bốn 

căn gốc phiền não: Ấy là phiền não trong thân (Sắc), 

phiền não trong cảm giác, Thọ, phiền não trong tâm 

(Tưởng, Thức) và phiền não trong pháp (Hành).  

Người nào nhận diện được phiền não trong bốn nền tảng 

Thân, Thọ, Tâm, Pháp như thế, gọi là người đã hiểu 

đúng lời Phật dạy, đã biết rõ mình là "ai", và chỉ bị luân 

hồi bằng cái gì (-bằng ngũ uẩn: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức), người ấy chắc chắn sẽ bước chân vào Bát Chánh 

Đạo, con đường giải thoát! 

Nói cách khác là người tu Phật, ngoài việc cố gắng gìn 

giữ giới hạnh cho được trong sạch, cần phải liên tục 

thực hành phép tu tâm trong chánh thiền (an trụ và quán 

xét) để lúc nào người Phật tử cũng sống trong "sự biết 

mình"(Satisampajañña) và với một tâm hồn tự tại. 

Nếu Bát Chánh Ðạo (Atthangika Magga) là “con 

đường” chúng ta phải đi, thì Giới Ðức (Sìla) là "sinh 

hoạt" chúng ta phải thực hiện, Thiền Ðịnh (Samàdhi) là 

"thực phẩm" chúng ta phải “ăn”, và Tứ Niệm Xứ (Catu 

Satipatthàna) là "ngọn đèn" chúng ta phải thắp, để vượt 

qua khỏi cái biển khổ tử sanh luân hồi vậy. 

Dịch xong tại Paris, 

Ngày 3 tháng 3, 1988 

Nguyễn Ðiều 

 



 96 

 

 

-ooOoo- 

Phật ngôn 

"Selo yathà ekaghano, vàtena na samìrati! 

Evaŋ nindàpasamsàsu, na saminjanti pandità!" 

(Dhammapada : Pháp Cú) 

Dịch: 

"Như tảng đá vững vàng không lay chuyển, 

hàng Thánh nhân thanh tịnh giữa cuộc đời. 

Chê chẳng buồn, khen cũng thản nhiên thôi!" 

-ooOoo- 

Sen 

Trong đầm gì đẹp bằng Sen? 

Lá xanh, bông trắng lại chen nhụy vàng. 

Nhụy vàng bông trắng lá xanh, 

Gần bùn mà chẳng hôi tanh mùi bùn! 

(Văn chương bình dân Việt Nam) 

 

 



 97 

 

 

 

 

Thơ  

Cúng dường Thánh Mục Kiền Liên. 

Ðạo chứng thân tâm vốn lặng trong. 

Thần thông biến hóa diệu vô cùng! 

Vô biên thế giới hà sa số… 

Một thoáng định tâm, đếm cả xong. 

Sáu cõi, ba đời, hoàn lại một. 

Tiền Nhân, hậu quả vẫn chung vòng… 

Kiền Liên bậc Thánh không mà có. 

Sử chép ngàn sau ấy Mật Tông! 

 
Nguyễn Điều 

 (1988) 


