
 1 

 

 

 

Cuộc đời 

 Ngài A-Nậu-Lâu-Đà 

(Anuruddha) 

 

 

 
 

Bản đã được dịch giả xem lại 

Và bổ túc năm 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

Ðức ngữ: Hellmuth Hecker; 

Anh ngữ: Nyànaponika 

Việt ngữ: Nguyễn Ðiều (1993) 

 
    

 



 2 

 

 
 

Mục lục 
 

 

Lời nói đầu 

 

Phần 1 
 

Tên ANURUDDHA 

[1] Thời niên thiếu và duyên lành xuất gia 

[2] Ðắc "Thiên Nhãn Thông" 

 

Phần 2 
 

[3] A Nậu Lâu Ðà tiến lên Thánh hạnh A-La-Hán 

[4] A Nậu Lâu Ðà và Thánh pháp Tứ Niệm Xứ 
 

Phần 3 
 

[5] A Nậu Lâu Ðà và nữ phái 
 

Phần 4 
 

[6] Vài giải đáp và va chạm của Sa-môn A Nậu Lâu Ðà 

[7] Tiền kiếp A Nậu Lâu Ðà 

[8] A Nậu Lâu Ðà sau khi Phật nhập diệt 

 

Bài thơ cúng dường Thánh A NẬU LÂU ÐÀ 
 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

-ooOoo- 

   

"Namo Tassa Bhagavato Arahato 

Sammà Sambuddhassa". 
 

Thành kính đảnh lễ đấng Toàn Giác 

Ngài là bậc thân khẩu ý trọn lành, không còn 

luân hồi trong tam giới nữa. 

 

-ooOoo- 

 

 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

Lời nói đầu 

 

Như chúng ta đã biết: Ðức Phật có 5 thượng thủ Đại 

Tôn Đồ, sắp theo thứ tự là: 

1. Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa). 

2. Xá Lợi Phất (Sàrìputta). 

3. Ðại Mục Kiền Liên (Mahà Moggallàna). 

4. A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha), và 

5. A Nan Ðà (Ànanda). 

Lịch sử của bốn vị Đệ nhất, Đệ nhị, Đệ tam, và Đệ ngũ 

Tôn đồ kể trên, chúng tôi đã tùy duyên phiên dịch ra 

Việt ngữ, và phổ biến rồi. 

Bây giờ đến sử tích của vị Đại Tôn Đồ thứ tư, tức thiền 

Tăng A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha), một Thánh nhân rất 

thâm hậu trong thiền pháp, nhất là Ngài đã đắc "Thiên 

Nhãn Thông" siêu đẳng (Dibbacakkhu), nhờ thuần thục 

tuyệt diệu trong Chánh Ðịnh, trước khi đạt đến cứu cánh 

giải thoát. 



 5 

 

Thánh tăng A Nậu Lâu Ðà cũng là Sa-môn có đủ công 

phu tu luyện để dùng "Thiền Lực" theo dõi "thần quang" 

của Phật Tổ Thích Ca Mâu Ni, khi đấng Toàn Giác 

thanh thoát xả báo thân, an nghỉ Niết Bàn. 

Lúc còn sinh tiền, Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà tuy là 

người ít nói, ít tiếp xúc với các hàng tứ chúng, nhưng 

ông lại là một Sa-môn dễ hòa hợp với chư huynh đệ 

nhất, ngay cả trong các trường hợp đang bế môn tu 

luyện ở những nơi thanh vắng. Ðọc qua sử tích của 

Thánh Tăng, chúng ta không thể không chú ý đến đặc 

điểm này. 

Do đó, cuộc đời của Thiền tăng A Nậu Lâu Ðà đáng coi 

là một tấm gương sáng cho hậu thế noi theo. Vì quả 

lành noi gương ấy, cũng ẽ chẳng kém gì hạnh phúc của 

sự thực hành đúng lời Phật dạy. 

Chúng tôi cố gắng làm công tác của một cư sĩ nghiên 

cứu Phật học, và góp phần vào tủ sách dịch thuật. Khả 

năng của chúng tôi quả thật còn tương đối, khi đứng 

trước một rừng chân lý Phật giáo, vi diệu mênh mông. 

Nếu có điều chi sơ sót, ngưỡng mong chư vị học giả 

niệm tình bổ túc cho. Chúng tôi vô cùng cảm tạ . 

Quả phúc do sự phiên dịch này, thật tế không phải hoàn 

toàn qui về dịch giả, mà là của tất cả những ai hằng giúp 

đỡ, sưu tầm tài liệu, hùn phước ấn tống, và nhất là do 

công đức của hai học giả Hellmuth Hecker và 

Nyànaponika Thera, đã có công đi tiên phong trong việc 



 6 

tra cứu rất sâu vào Tam Tạng kinh điển chánh thống, 

bằng chữ Pàli và chữ Sanskrit, để biên soạn và chuyển 

ngữ ra hai bảng tiếng Ðức và tiếng Anh. 

Dịch giả chân thành dâng hiến phước lành này đến hai 

vị tiền bối ấy, và cũng không quên hồi hướng công đức 

ấn tống đồng đều đến tất cả Phật tử hữu duyên, đã góp 

phần trong việc hoằng dương chánh pháp. 

Một phần phước khác, dịch giả xin thành tâm cúng 

dường đến song đấng sinh thành, và các bậc ân nhân, 

thầy tổ của dịch giả. 

Nguyện cho dân tộc Việt Nam nói riêng, và toàn thể 

nhân loại nói chung, đừng oan trái lẫn nhau, và hằng 

sống trong ánh đạo TỪ BI VÔ LƯỢNG của Ðức Phật. 

 

Dịch giả Nguyễn Ðiều 

 

-ooOoo- 

  

 

 

 

 

 

 

 



 7 

 

Phần 1 

 

Danh xưng ANURUDDHA 

 

“ANURUDDHA” (A Nậu Lâu Ðà) là một cái "Tên", 

tuy ít được "giới thiệu" trong các kinh sách Phật giáo, 

nhưng là một cái "Tên" rất đáng cho các hàng Phật tử, ở 

thời đại khoa học không gian "tìm hiểu"! Lý do, chỉ vì 

cái "Tên" ấy ám chỉ một nhà "Thiên văn tâm linh", một 

Thiền giả chuyên phát triển "Thần lực", để có thể nghe, 

thấy và biết được nhiều thế giới vô hình lẫn hữu hình 

khác nhau, trong cái vũ trụ mênh mông, cực kỳ huyền 

bí, phức tạp này. 

Hai danh từ "Thiên Nhãn Thông" (thấy xa vạn dặm) và 

"Thiên Nhĩ Thông" (nghe xa vạn dặm) trong ngôn ngữ 

"siêu hình", cho đến nay vẫn còn là một vấn đề "huyền 

bí"! Nhưng Thánh nhân A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) đã 

"rõ" được sự huyền bí đó, cách nay hơn 25 thế kỷ, nhờ 

thuần thục Cực Ðịnh trong Thiền pháp Phật giáo!  

Muốn biết cuộc đời của vị Ðại Thinh Văn đệ tử Phật, đã 

luyện thành "thần lực độc đáo" ấy ra sao, mời quí vị hãy 

đọc qua những trang sách này. 

 



 8 

 

 

[I] 

 

THỜI NIÊN THIẾU  

VÀ DUYÊN LÀNH XUẤT GIA 

 

Phụ thân của đức Phật, vua Tịnh Phạn (Suddhodana) có 

một em trai là hoàng tử Amitodana. Vị ngự đệ này sinh 

hai con và nuôi dưỡng năm cháu là:  

1/ Mahànàma (Đại Danh), nối dòng thừa truyền vương 

tộc Thích Ca (Sakya). 

2/ Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà : Chí Hạnh), một Hoàng 

tử đẹp trai, mảnh khảnh, về sau tu đắc "Thiên Nhãn 

Thông" cao nhất. 

3/ Ànanda (A Nan Ða : Thường Hỷ) cũng xuất gia, rồi 

làm thị giả đức Phật. 

4/ Paṇdu (Bạch Huỳnh), Hoàng tử nhút nhát, ít người 

biết tên. 

5/ Rohiṇì (Hồng Thước), Công chúa bất hạnh, bị "phong 

lở" nên thường ẩn mặt. 



 9 

6/ Bhagu (Tịnh Nhẫn), Hoàng tử trầm lặng, làm việc gì 

cũng bền bĩ. 

7/ Kimbila (Thường Lạc), Hoàng tử khoẻ mạnh và vui 

tính. 

Nhưng đặc biệt trong "Tôn Túc Kệ Ngôn" câu số 911 

(Theragàthà 11), tác giả là Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà) 

đã tự mình diễn tả tóm tắt thời niên thiếu của riêng mình 

như sau: 

"Tôi sinh ra trong hoàng cung ánh sáng, 

Vương tộc Thích Ca, dòng họ của tôi. 

Anuruddha là tên, cuộc sống vui cười, 

Giữa nhung lụa và nhạc đời hầu hạ...". 

(N. Ð. thoát dịch ra văn vần). 

Từ đó, chúng ta có thể mô tả rằng thuở thanh xuân, A 

Nậu Lâu Ðà đã hưởng trọn một cảnh sống cao sang 

quyền quí, vây quanh bởi các lạc thú hấp dẫn nhất trần 

gian, trong kinh đô Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatthu) đầy 

phong cảnh hữu tình, nằm gần chân Hy Mã Lạp Sơn 

(Himalaya), một ngọn núi hùng vĩ nhất thế giới.  

Cuộc vui hằng ngày của Hoàng tử Anuruddha (A Nậu 

Lâu Ðà), đã làm cho ông quên mất khái niệm thời gian, 

không thấy rõ sự chóng tàn của các lạc thú vật chất.  

Những nhạc khúc du dương, và những niềm tin thần bí 

về sự vững chắc của giai cấp vua chúa (theo văn minh 

Bà la môn giáo), cũng làm cho ông chẳng bao giờ nghĩ 

đến ý nghĩa cùng mục đích của kiếp sống làm người. 



 10 

Hoàng tử Anuruddha chỉ biết say sưa với gái đẹp, nhạc 

hay, rượu ngon, ăn sung mặc sướng, rồi nhìn cuộc đời 

như một thiên đường. 

Nhưng cũng chính vào lúc Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà) 

đang say đắm trong ngũ trần khoái cảm đó, thì một 

"nguyện vọng của người thân ", đã làm cho đời sống 

hạnh kiểm của ông hoàn toàn chuyển hướng.  

Số là người anh Anuruddha, Hoàng tử Mahànàma một 

hôm nghĩ rằng: "Nhiều hoàng thân trong gia đình Vương 

Bá (ám chỉ vua Tịnh Phạn, Suddhodana) đã theo chân 

đức Phật xuất gia. Trong khi đó, chưa có một người nào 

thuộc gia đình ông (tức giòng ngự đệ Amitodana) góp 

mặt hành đạo trong đời sống cao thượng Tăng Già. Nhất 

là ngoài ông ra, gia đình còn đến sáu Hoàng tử thông 

minh khỏe mạnh". 

Đầu tiên Mahànàma tự xét mình, thì cảm thấy chưa đủ 

tịnh duyên để trở thành một Sa-môn gương mẫu cho tất 

cả anh em, nên sau cùng ông đến bày tỏ ý nghĩ ấy với 

Anuruddha. Qua một hồi "tâm sự" Mahànàma đã kết 

luận với em rằng: 

- Này Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà), giữa thân huynh và 

hiền đệ, một trong hai chúng ta nên xuất gia, để gây 

phúc lành cho gia đình. 

Thoạt đầu Anuruddha có vẻ không bằng lòng. Cậu viện 

cớ thân mình mảnh khảnh, bản chất thư sinh, không 

chịu nổi cuộc sống vất vả của một "khổ hạnh khất sĩ". 



 11 

Tuy lý do về thể xác, được Anuruddha nêu ra khá hiển 

nhiên, nhưng Mahànàma vẫn kiên nhẫn phân tích để em 

thấy rằng: Làm người thừa tự cho vương tộc Sakya 

(Thích Ca) là một trách nhiệm còn nặng nề hơn nữa! 

Mahànàma nói: 

- Này Anuruddha! Thừa tự một đại tộc không phải là 

chuyện đơn giản. Gánh nặng này anh không muốn để 

cho em phải chịu! Làm một hoàng thân càng nhiều của 

cải ruộng đất, thì đời sống càng vướng mắc, và càng bị 

bao vây. Quanh năm suốt tháng, hết trông coi việc đồng 

áng, dẫn thủy ruộng nương, thì đến việc quản đốc đất 

đai, trồng tỉa cây trái, thúc hối gia nhân bón phân tưới 

nước cho các hoa màu.  

Rồi khi mùa gặt đến, số thu hoạch nếu dồi dào sẽ làm 

cho những đại tộc khác ganh ghét, tìm cách phá hoại. 

Còn nếu lợi tức thất bát, thì chi phí đè nặng trên vai! 

Một hoàng thân không thể sống theo kiểu có nhiều xài 

nhiều, có ít xài ít, như các hàng dân dã. 

Nhưng Anuruddha còn say mê trong sự hưởng thụ vật 

chất, chưa hiểu được ý nghĩa sâu xa của những lời phân 

tích đó, liền nói: 

- Quản trị gia tài tuy có khó khăn, nguy hiểm thật, song 

mình lại được đền bù, còn đi tu thì không còn làm chủ 

bất cứ một của cải gì hết! 

Mahànàma bình tĩnh giải rõ hơn: 



 12 

- Này Anuruddha! Nhưng trong vai trò cai quản tài sản, 

trọn đời bị quay cuồng với những nghiệp trần, em sẽ 

không có thời giờ để mà hưởng thụ đâu ! Vả nếu em lo 

hưởng thụ, không làm tròn các phận sự duy trì gia sản, 

thì của cải kia chẳng mấy chốc phải tiêu tan! Các quí tộc 

khác nhân đó, sẽ gạt dòng họ Thích Ca ra ngoài giai cấp 

lãnh đạo. 

- Này Anuruddha! Chính ông cha của chúng ta, từ nhiều 

đời, cũng bị cột chặc trong cái vòng danh dự truyền kiếp 

ấy, mà từ khi khôn lớn cho đến phút nhắm mắt, họ đã 

không thoát khỏi những xiềng xích dây chuyền, là gìn 

giữ gia sản để giao lại cho con cháu. Và họ đã không 

nghĩ đến bản thân thụ hưởng, vì biết rằng sự thụ hưởng 

thường xuyên, vốn dẫn đến phá sản, rồi không còn gì 

lưu lại cho đời sau. 

- Này Anuruddha! May mắn thay trong hoàng tộc Thích 

Ca (Sakya) đã có một người đại trí, tự bước ra khỏi cái 

vòng cương tỏa ấy, để thực sự giải thoát là đức Phật Cồ 

Ðàm. Và hiền đệ ngày nay lại đã có anh gánh vác lấy 

phiền nghiệp thế gian, tại sao em còn chần chờ? 

Anuruddha nghe mấy lời ấy, bèn kinh cảm nghĩ rằng: 

"Quả thật hiền huynh ta đã mô tả đúng đời sống của 

cha ông ta. Họ đã chỉ tỏ ra cho người ngoài tưởng là họ 

có uy quyền và hưởng thụ, nhưng thực tế bên trong, họ 

vốn nối tiếp nhau vướng chặc trong cái vòng danh vị thế 

gian, và chắc chắn sẽ bị luân hồi theo một chiều tư duy 

không thể tránh được". 



 13 

Mahànàma nhận thấy em mình có vẻ lĩnh hội chân ý, 

liền ôn tồn từ giã, lui về tư thất. 

Ðêm hôm đó, Anuruddha suy nghĩ rất nhiều. Những 

thắc mắc về sự chết, và mục đích của kiếp người hiện 

tại, đã làm cho Hoàng tử cảm thấy đời sống trần tục thật 

vô nghĩa, nếu không muốn nói là giả tạo. 

Nghĩ đoạn Anuruddha quyết định noi gương đức Phật, 

tìm cách bẻ gãy cái vòng thế nghiệp lẩn quẩn triền miên. 

Hoàng tử Anuruddha vội đến ra mắt thân mẫu, để xin 

phép xuất gia, thì bị bà từ chối, viện cớ rằng "Bà không 

muốn sống xa bất cứ một đứa con nào hết!" 

Nhưng Anuruddha cứ năn nỉ mẹ hoài, khiến thân mẫu 

đâm ra lúng túng. Sau cùng bà nêu điều kiện, nếu 

Anuruddha thuyết phục được Hoàng tử Bhaddiya (Hữu 

Hạnh), một người bạn thân vừa là viên phụ chính, chờ 

nối ngôi Vương tộc Sakya, cùng đi tu với Anuruddha, 

thì bà sẽ ưng thuận. Sở dĩ bà làm vậy bởi bà tin tưởng 

rằng "Hoàng tử Bhaddiya khó dám bỏ rơi ngôi báu". 

Nhờ đó bà sẽ cản được Anuraddha xuất gia theo Phật! 

Nhưng bà đã lầm, vì đánh giá sai tình bạn giữa hai 

Hoàng tử trẻ tuổi. Bhaddiya có thể rất thích ngôi vua, 

song tình bạn của cậu dành cho Anurudha cũng không 

phải nhỏ, nhất là Bhaddiya chẳng muốn làm Anuruddha 

buồn lòng. 

Bởi thế, khi Anuruddha đến gặp Bhaddiya (Hữu Hạnh) 

và thố lộ rằng: "Sự giải thoát của tôi tùy thuộc hoàn toàn 



 14 

vào quyết định của anh! Nếu bạn cùng tôi noi gương 

Phật, thì tôi sẽ được thân mẫu cho xuất gia. Còn ngược 

lại, tôi phải chịu tiếp tục sống trong cuộc đời đầy sơn 

phết, giả tạo, bất hạnh này! 

Nghe mấy lời tâm sự tha thiết đó, Bhaddiya bất chợt tự  

đáy lòng thốt ra những lời, chưa suy nghĩ nầy : 

- Này Anuruddha! Tình bạn giữa hai anh em chúng ta 

xưa nay không bao giờ bất đồng, hay ai phải tùy thuộc 

ai cả. Hễ cái gì làm cho bạn sung sướng, là tôi sẽ chấp 

thuận. Ngay cả việc xuất gia cũng….vậy... 

Chợt hoàng tử Bhaddiya bỗng dừng lại, không nói hết 

câu, vì cậu cảm thấy dường như có cái gì không ổn, nhất 

là câu chuyện vốn liên quan đến địa vị kế nghiệp của 

mình lên ngôi sau này. 

Nhưng trước ánh mắt cầu khẩn, và trước những lời lẽ 

chân thành, được lập đi lập lại của Anuruddha, nên thay 

vì Bhaddiya đủ can đảm bộc bạch thật lòng, chẳng hạn 

như "Bạn có thể xuất gia một mình đi, tôi vô cùng hoan 

nghênh, không dám cản, nhưng tôi, tôi cần tính lại 

v.v...", thì cậu phải bỏ lửng câu nói ở đó, rồi ngồi im… 

Hơn nữa, nét buồn trên khuôn mặt của Anuruddha mỗi 

lúc một rõ rệt, càng làm mềm lòng người bạn thân hơn. 

Cuối cùng Hoàng tử Bhaddiya liền an ủi: 

- Này Anuruddha! Vâng, tôi sẽ cùng xuất gia tu Phật với 

bạn. Nhưng để cho mọi việc chuẩn bị vẹn toàn, bạn có 

thể chờ tôi khoảng bảy năm được không? 



 15 

Anuruddha lập tức tỏ vẻ thất vọng, than rằng: 

- Bảy năm nữa thì thật.. lâu quá! Này Bhaddiya! Nếu 

trong vòng bảy năm ấy, mà tuổi thọ của chúng ta hết, thì 

chúng ta sẽ mất duyên lành giải thoát và phải bị luân 

hồi. -Rồi chàng tiếp tục năn nỉ Bhaddiya. 

Cứ như thế mà Anuruddha đã làm xiêu lòng người bạn, 

giảm dần sự chờ đợi xuống còn bảy ngày, cái thời gian 

tối thiểu để Bhaddiya có thể sắp đặt việc nhà, tìm người 

kế nghiệp. 

Lúc bấy giờ Anuruddha mới yên tâm ra về, bởi chàng 

biết rõ bạn mình là người luôn luôn tôn trọng lời hứa. 

Quyết định này đã làm đảo lộn truyền thống thừa tự của 

hoàng tộc Thích Ca (Sakya) rất nhiều. Vì số vương tử 

sau đó noi gương đức Phật, sẽ không chỉ là Anuruddha 

và Bhaddiya, mà còn những người khác nữa. 

Kết quả đã có sáu Hoàng tử Thích Ca (Sakya) cùng 

nhau rời kinh đô Ca Tỳ La Vệ tìm đến đức Phật, mang 

theo một vương bộc. (-Sách khác gọi là người thợ hớt 

tóc riêng của hoàng gia, trong cung vua), tên Upàli. 

Sáu hoàng tử đó là Bhaddiya, Anuruddha, Ànanda, 

Bhagu, Kimbila và Devadatta (theo Tôn Túc Kệ Ngôn 

các số 271-274 và 118, 155-156: Theragàthà no. 118, 

155-156, 271-274). 

Và để tránh sự chú ý của các giới quí tộc cùng dân dã, 

có thể gây trở ngại cho công cuộc "lên đường" lịch sử, 

sáu vị Hoàng tử ấy đã tổ chức một đoàn tùy tùng, có 



 16 

binh mã hộ tống, giống như thường lệ họ đi ngoạn cảnh 

hay đi săn bắn vậy. 

Khi đã cách kinh đô một khoảng thật xa, sáu vị Hoàng 

tử bèn ra lệnh cho quân lính quay về, rồi họ tiến thẳng 

vào một địa phận lân cận, để cởi hết y phục sang trọng 

và đồ trang sức, giao cho vương bộc Upàli (Ưu B à Li), 

bảo rằng giá trị của tất cả những thứ này, có thể giúp 

cho ông sống mãn đời, mà không cần đến chủ cũ nữa. 

Nhưng Upàli, trên đường về nhà chợt suy nghĩ "Những 

hoàng thân trong vương tộc Thích Ca, ai xu hướng theo 

đạo Phật thì thôi, còn ai chưa tin tưởng Phật giáo, lại rất 

đa nghi. Nếu họ hiểu lầm ta đã sát hại sáu vị Hoàng tử 

kia, để đoạt hết những tư trang này, họ chắc chắn sẽ giết 

ta. Tốt hơn ta hãy chạy theo sáu Hoàng tử ấy, để chủ tớ 

chung đường, tu hành có nhau, và mạng sống của ta 

cũng được bảo đảm". 

Nghĩ đoạn, Upàli (Ưu Bà Li) liền cột tất cả y phục và tư 

trang của sáu Hoàng tử thành một bó, treo lên cành cây, 

rồi nỗ lực đuổi theo sáu viên thiếu chủ. 

Khi Upàli (Ưu Bà Li) bắt kịp họ, vội nói: 

- Này các Hoàng tử! Upàli nầy không thể trở về kinh đô 

một mình với những tư trang vương giả, mà không có 

mặt quí vị! Các quan quân trong thành sẽ nghi lầm, và 

gia tội hạ thần rất nặng nề! Chi bằng các Ngài hãy cho 

Upàli này đi theo, để noi gương đức Phật, sống đời Sa-

môn phạm hạnh! 



 17 

Những Hoàng tử dòng họ Thích Ca (Sakya) khi nghe 

mấy lời ấy, cũng nghĩ: "Upàli quyết định nối gót chúng 

ta là một điều hợp lý. Vì con đường dẫn đến đức Phật 

chắc chắn sẽ bình an hơn, còn y trở về hoàng cung 

không chừng gặp phải nguy hiểm!". Nghĩ đoạn họ bèn 

cho phép Upàli vầy đoàn, rồi nhắm hướng đức Phật cư 

ngụ thẳng tiến.  

Khi tất cả đã ra mắt đức Phật, và được Phật chấp thuận 

cho gia nhập Tăng chúng, thì các Hoàng tử chợt tư duy 

rằng "Hoàng tộc Thích Ca xưa nay vốn rất tự phụ. Nếu 

các vương tử được thụ giới trước thường dân Upàli, thì 

tánh xấu ngã mạn kia sẽ khó tẩy trừ. Vậy yêu cầu đức 

Phật ban phép xuất gia đến vương bộc Upàli trước, rồi 

sau đó mới thế phát cho sáu Hoàng tử Thích Ca! Như 

thế Tỳ kheo Upàli sẽ là vị Tăng sĩ niên trưởng để chúng 

ta phải kính trọng, và làm bổn phận của những sư đệ". 

Tâm tưởng cao thượng ấy thúc đẩy sáu vị Hoàng tử thể 

hiện bằng hành động. Họ lần lượt yêu cầu đức Phật: 

- Bạch đức Thế Tôn! Lâu nay Upàli đã phục vụ hết lòng 

cho vương tộc Thích Ca, và để trả ơn cũng như để cho 

sự tu hành của chúng tôi được tiến triển tốt đẹp, ngưỡng 

mong đức Thế Tôn cho phép Upàli xuất gia trước. 

Ðức Phật thấu rõ điều suy nghĩ đáng khen của sáu 

hoàng thân, liền nhận lời. Kết quả, cộng đồng Tăng Già 

(Sangha) dưới sự hướng dẫn của đức Phật, sau đó đã 

tăng thêm bảy vị. Trong số ấy, vị niên trưởng chính là 

Tỳ kheo Upàli (Ưu Bà Li) vậy! (theo Tiểu Phẩm, 



 18 

chương VII, trong Tạng Luật: Vinaya, Cullavagga, 

Chương VII). 

Và chỉ trong vòng một năm sau, hầu hết bảy Sa-môn ấy 

đã đạt được những thành tích tâm linh vượt bậc. Chẳng 

hạn như Ðại Ðức Bhaddiya, vị thứ nhất đắc quả A-la-

hán với Tam thông (Tevijjà) có trí tuệ đặc biệt, loại trừ 

mọi phiền não một cách dễ dàng (Paññena 

kilesavimutta). Tam thông là Túc Mạng Thông (biết hết 

tiền kiếp của mình), Thiên Nhãn Thông (thấy rõ mọi 

loài, vô hình lẫn hữu hình), và Lậu Tận Thông (tẩy sạch 

phiền não).  

Còn Anuruddha (A Nậu Lâu Ðà) thì đắc Thiên Nhãn 

Thông. A Nan Ðà (Ànanda) đạt thánh quả Nhập Lưu 

(Sotapanno). Devadatta (Ðề Bà Ðạt Ða) luyện thành 

nhiều quyền thuật siêu nhiên. Riêng Bhagu, Kimbila và 

Upàli thì về sau mới đắc quả A-la-hán. (Giống như A 

Nan Ðà và A Nậu Lâu Ðà).  

Chỉ có một điều đáng tiếc là Ðề Bà Ðạt Ða, vì luyện 

thành nhiều quyền lực siêu phàm, mà trở nên ỷ lại, rồi 

ngã mạn và tham lam lại phát sinh, đến nỗi ông trở nên 

tăm tối, đi vào con đường chống Phật, phải bị sa đọa 

vào địa ngục Vô gián. 

  

 

-ooOoo- 

 



 19 

 

[II] 

 

ÐẮC THIÊN NHÃN THÔNG 

 

Trong số những người đắc các thần thông hiếm có, thì A 

Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) là một đại cao thủ. Chính đức 

Phật cũng đã xác nhận dữ kiện ấy, trước các hàng Tăng 

chúng. Phật nói: 

- Này chư Tỳ-khưu! A Nậu Lâu Ðà là một đại Sa-môn 

đạt Thiên Nhãn Thông cao nhất (theo Tăng Bộ Kinh 1, 

chương 19: Anguttara Nikàya n.1, 19). 

Một lần nọ, khi một nhóm đệ tử ưu tú của đức Phật đang 

an cư kiết hạ, để tinh tấn hành đạo, trong rừng Gosinga 

(xiêm gai), thì một câu hỏi đã được nêu lên : "Ai sẽ là 

bậc xứng đáng, do khả năng độc đáo của mình, có thể 

làm cho ngôi rừng Gosinga này trở nên rạng rỡ, trang 

nghiêm và thanh thoát, khiến cho Phật tử mười phương 

mỗi khi nghĩ đến là hân hoan ngưỡng mộ?" 

A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) liền trả lời: 

- Sa-môn nào là người có Thiên Nhãn Thông tuyệt diệu 

nhất, là bậc ấy có thể quan sát và nhìn thấy dễ dàng 

muôn ức triệu thế giới và vũ trụ, phân biệt từng tinh tú 

hệ riêng rẽ..., như một người đứng trên tháp cao nhìn 



 20 

xuống những ranh giới cách đồng của nhà nông. (Theo 

Trung Bộ Kinh số 32: Majjhima Nikàya No. 32). 

Rồi một dịp khác, A Nậu Lâu Ðà lại bày tỏ rằng: 

 - Ông nhờ tinh tấn phát triển thiền pháp định tâm 

(Samàdhi kammatthàna) mà đạt được Thiên Nhãn 

Thông cao nhất. (Theo Tạp Bộ Kinh 52/23: Samyutta 

Nikàya 52/23). 

Và ông cũng đã hướng dẫn cho nhiều đệ tử của mình 

thực hành thiền pháp ấy, để khai mở "tịnh nhãn", tích tụ 

công lực, làm nền tảng cho một sự thụ đắc Thiên Nhãn 

Thông sau này. 

Và để cho người đời dễ nhớ hơn, Thiền sư A Nậu Lâu 

Ðà còn lưu lại những kệ ngôn rằng: 

"Tu Ðịnh chắc vào năm căn° minh sát 

Ý và tâm thanh tịnh trước Ngũ trần 

Nội thức an rồi, nhãn lực khôn phân 

Công phu ấy là thần thông trong mắt. 

*** 

Nhãn căn có thì nhãn linh phải ắt 

Qua Ngũ thiền°° tự khắc hiển hiện ra 

Như vầng Thái dương quang lực chói lòa 

Soi rõ hết muôn vạn chiều sinh diệt. 

*** 

Vượt quá khứ, phi tương lai biền biệt 

Hội về tâm, hiện tại Một Pháp Thiền 



 21 

Diệu đế thấy rồi, nhãn lực vô biên… 

Trong nhãn thức, một thần thông giải thoát". 

(NÐ. phỏng dịch ra văn vần, theo Tôn Túc Kệ ngôn, các 

câu số 916, 917: Theragàthà 916-917). 

° Năm căn là : Nhãn căn, nhĩ căn, tỷ căn, thiệt căn, và 

thân căn. (Cũng gọi là 5 cửa gồm cửa mắt, cửa tai, cửa 

mũi, cửa lưỡi, và cửa thân). 

°° Ngũ thiền : Là bậc cao nhất trong thành quả tu thiền, 

gồm nhất thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, và ngũ 

thiền. 

Thiên Nhãn Thông hay Thần Nhãn (Dibba Cakkhu) là 

một trình độ kiến nhận vượt khỏi khả năng của đôi mắt 

phàm tình. Dù cho đôi mắt phàm tình ấy nhìn xuyên qua 

một dụng cụ khoa học tối tân, cũng không sánh bằng. 

Nhưng "Thần Nhãn" của Anuruddha, theo kinh Thanh 

Tịnh Ðạo (Visuddhimagga sutta) còn kỳ diệu hơn nữa, 

có thể tỏa rộng tới ngàn vạn chiều tinh thể, tức là tương 

đương với sự thấy rõ vô số "Dãy Ngân Hà" (Galaxies) 

trong Thiên Văn Học ngày nay! 

(Lời thêm của dịch giả : "Dãy Ngân Hà" là một tập hợp 

của vô số tinh tú. Mỗi tinh tú vận chuyển tạo ra một hệ 

thống riêng biệt. Chẳng hạn như mặt trời là một tinh tú, 

có những hành tinh quay xung quanh nó, gọi là Thái 

Dương hệ, mà đôi "mắt thánh" của Thiền sư Anuruddha 

có thể nhìn thấy hàng ngàn Dãy Ngân Hà (hay hàng 

ngàn vùng Tinh Hệ) như thế, tức là Ngài đã thông thấu 

tới ngàn vạn chiều thiên thể vậy). 



 22 

Cũng theo kinh Thanh Tịnh Ðạo (Visuddhimagga) thì 

thần thông (Thiên Nhãn) này chỉ đạt được khi hành giả 

đã thành công vững chắc từ Tứ Thiền trở lên (Catuttha 

Jhàna) và đang phát triển mạnh các "Thiền Tâm Vô 

Sắc", như "Không Vô Biên" hay "Thức Vô Biên", và Vô 

"Sở Hữu Xứ" chẳng hạn!   

(Kinh Visuddhimagga, Thanh Tịnh Ðạo, đã được học 

giả Nyànamolika dịch từ Pàli sang Anh Ngữ, do 

Buddhist Publication, Kandy xuất bản năm 1979, 

chương XIII, các đoạn 95-101, gồm những trang từ 469 

đến 471. Chúng tôi xin ghi vào đây, để quí độc giả rộng 

đường nghiên cứu). 

Ngoài ra, điều cần lưu ý thêm là "Thiên Nhãn" này là 

một thần thông nằm trong Tam Thế Vi Diệu Pháp 

(Tilokiyavidhamma). Do đó có thể có một số rất ít phàm 

nhân (Puthujjana) đạt được (tuy rất hiếm), chỉ cần họ 

đắc định từ đệ Tứ thiền trở lên, hay các Thánh Tăng có 

Tĩnh lực lưu lai từ tiền kiếp. Và Thiền sư A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) đã đắc thần thông này, trước khi chứng 

quả A-La-Hán (Arahatta). 

Chính đức Phật lúc còn tại tiền, cũng đã hằng ngày dùng 

thần thông ấy mỗi buổi sáng (vào rạng đông), để quan 

sát khắp ba cõi Dục giới, Sắc giới và Vô Sắc giới, xem 

có ai hữu duyên với chánh pháp, để Ngài tùy nghi tiếp 

độ. Lắm khi nhờ Thiên Nhãn Thông mà đức Phật đã 

thấy được nhiều đệ tử đang ở rất xa Bổn Sư, bị những 

"ma chướng pháp" quấy nhiễu trong khi hành thiền, mà 

Ngài hiện đến dạy cho pháp giải trừ. 



 23 

Nói chung, đặc điểm của Thiên Nhãn Thông là "thấy 

hết", thấy ngay cả một chúng sanh cạn tuổi thọ (chết) ở 

một cảnh giới này, rồi luân hồi (tái sinh) vào một cảnh 

giới khác, có thể là cõi cao hơn, hay cũng có thể là cảnh 

thấp kém, đày đọa hơn. Ðặc điểm ấy chữ Pàli trong kinh 

gọi là Cutùpapàta Nàna (Tạm dịch là Nhãn Thông Sinh 

Tử Kiến). 

-ooOoo- 

 
 

Phần 2 

 

[III] 

 

A NẬU LÂU ÐÀ TIẾN LÊN  

THÁNH PHẨM A LA HÁN 

 

Sau khi đắc được Thiên Nhãn Thông và các thần thông 

khác, nhờ tinh tấn thực hành Thiền định (Samàdhi), nhất 

là đã vượt lên các bậc Thiền Hữu Sắc, A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) nguyện nhất tâm phát triển xa hơn nữa, 

công phu thiền pháp của mình, hầu sớm đạt đến đạo quả 

giải thoát A-La-Hán (Arahatta).  

Nhưng trước khi chứng thật cứu cánh ấy, ông đã phải 

rèn luyện thánh hạnh và đấu tranh rất nhiều với bản 



 24 

thân, để tẩy trừ mọi phiền não vi tế trong tâm, nhất là 

căn tính cuối cùng của cái "ta" là "không muốn hành 

động theo ý của người khác". Có ba thuật sự gương mẫu 

đáng kể lại cho đời sau là: 

Một lần nọ, Thiền sư A Nậu Lâu Ðà tịnh tu cùng với Sa-

môn Nandiya, vốn là anh em chú bác trong hoàng tộc, 

(theo Tôn Túc Kệ Ngôn câu 25: Theragàthà 25), và Tỳ-

khưu Kimbila, anh em với ông, (theo Tôn Túc Kệ Ngôn 

câu 118, và Tăng Chi Bộ Kinh số 5/201, 6/40, 7/56, 

cũng như Tạp Bộ Kinh số 54/10) = (Theragàthà 118, 

Anguttara Nikàya 5/201, 6/40, 7/56, & Samyutta 54/10).  

Cả ba vị đã đến hành thiền giữa ngôi rừng phía Ðông 

vườn Trúc Lâm, một cách hoàn toàn "cô độc". Ý nói tuy 

họ có mặt đến ba người, trong cùng một «hoang địa». 

Nhưng hằng ngày họ chẳng bao giờ gặp nhau. Vì trình 

độ thuần thục thiền pháp của họ đã hoàn toàn vững 

chắc, khiến cho cả ba hành giả thật sự không cần hỗ trợ 

qua lại.  

 Tuy nhiên, luật cộng đồng chẳng cho phép họ sống biền 

biệt như vậy, nên họ phải ước hẹn cứ mười lăm ngày, họ  

hội họp một lần, để làm lễ "phát lồ" (sám hối=xưng tội) 

và luận đạo. Sự hội họp của họ cũng an lạc, hòa thuận 

một cách đặc biệt, đến đỗi biến thành ba huyền thoại 

phạm hạnh, loan truyền ra khắp vùng xung quanh, khiến 

cho ai nghe cũng khen ngợi. Không như nhóm tăng sĩ 

luôn luôn gây gổ, chia rẽ nhau ở Kosambì. 

 



 25 

Khi đức Phật đến thăm ba đệ tử ấy, và hỏi Sa-môn A 

Nậu Lâu Ðà nhờ pháp gì mà ông sống hòa thuận một 

cách tuyệt đối với hai huynh đệ, thì được ông trả lời: 

- Bạch đức Thế Tôn! Thật vậy, chúng đệ tử ba Tỳ-khưu 

ẩn tu trong ngôi rừng này, hằng ngày hành động qua 

thân, khẩu hay ý, luôn luôn dựa trên thiện pháp quên 

mình, dẹp bỏ "bản ngã", và làm mọi cách đem an vui 

đến những người xung quanh. Pháp ấy không bắt buộc 

chúng đệ tử phải thường xuyên gặp nhau bằng xương 

bằng thịt, mà vẫn gặp nhau bằng tâm hồn ôn hòa, từ ái.  

Không có một hành động, lời nói hay ý nghĩ nào của 

chúng đệ tử ba người, mà bắt nguồn từ sự bất thiện cảm 

với đồng đạo, có thể phát sinh. Thành thử sự bình an và 

hòa thuận là một tịnh quả tất nhiên. Mỗi cá nhân trong 

chúng đệ tử luôn luôn tâm niệm rằng: "Khi ta muốn làm 

một điều gì, thì ta hãy dẹp cái điều ta muốn sang một 

bên, và ta phải cố gắng làm những điều mà huynh đệ ta 

muốn".  

Rồi chúng đệ tử cả ba đều hành động như thế, nên an 

vui vô cùng. Có thể nói là chúng đệ tử tuy ba người, 

nhưng chỉ có một tâm hồn thiện hạnh, nằm trong ba 

thân thể tạm bợ này. 

Tiếp theo, đức Phật hỏi A Nậu Lâu Ðà về tiến bộ tu tập 

của cả ba Sa-môn ra sao, xem họ có thành quả tâm linh 

nào đáng kể, vượt khỏi khả năng trung bình phàm tình 

hay không, thì được A Nậu Lâu Ðà trả lời: 



 26 

- Bạch đức Thế Tôn! Chúng đệ tử đã gặp nhiều chướng 

ngại, nhất là gặp "nội ma" trong tâm luôn luôn quấy 

nhiễu, nhưng nhờ tinh tấn và kiên trì dẹp bỏ cái "ta" mà 

chúng đệ tử đã vượt qua. Giờ đây chúng đệ tử đã củng 

cố được linh lực của trí tuệ, chứng thật sự bừng sáng 

của nội tâm – «Obhàsa Saññà»*, thấy rõ nhiều "hình 

thái" vô cùng quang minh, kỳ diệu và vi tế - Rùpànaŋ 

Dassanaŋ **. 

 (*Sự bừng sáng trong tâm: Obhàsa Saññà, ám chỉ 

những ảnh tượng có hào quang. Và theo chú giải, thì 

trạng thái ấy còn có tên là Parikammobhàsa, tức là 

thiền giả đã đạt được Cận định, gần đắc vào Nhất 

Thiền, nên mới có ánh sáng như thế). 

(**Rùpànaŋ Dassanaŋ ám chỉ sự thấy tương đương với 

bậc có Thiên Nhãn Thông). 

Nhưng bạch đức Thế Tôn! Kết quả siêu phàm ấy, chúng 

đệ tử chỉ chứng đắc trong khi hành thiền mà thôi, chứ 

bình thường không thể vận dụng được! Và chúng đệ tử 

không hiểu tại sao? Yêu cầu đức Bổn Sư chỉ dạy. 

Ðức Phật liền giảng giải rằng: 

- Một hành giả khi tham thiền, đối diện với trạng thái 

tâm linh biến hiện có điều kiện tiên lập như thế, mà 

muốn vượt qua, thì phải tinh tấn loại trừ 11 chướng ngại 

(hay 11 tùy phiền não = Ekadasa Upakkilesà). 

 



 27 

- Nầy A Nậu Lâu Ðà! Vậy chứ mười một chướng ngại 

ấy là gì ? -Là hoang mang (hồ nghi), phóng tâm (lơ 

đãng), mỏi mệt (buồn ngủ) và lo sợ (hồi hộp)....v.v...   

Bốn chướng ngại đầu tiên này nếu hành giả không vượt 

qua, thì chẳng thể tu thiền được! Còn ngược lại nếu họ 

chiến thắng nổi chúng, thì bảy chướng ngại tiếp theo sẽ 

lần lượt phát sanh, hễ cái nầy bị loại thì cái kia hiện ra, 

như những số lũy tiến, số sau là kết tập của số trước.  

-Này A Nậu Lâu Ðà! Ví thử có một hành giả, nhờ tinh 

tấn tu thiền, mà vượt thắng được 4 chướng ngại đầu tiên 

nói trên, thì họ sẽ thụ chứng rõ rệt một trạng thái khoái 

cảm thuộc về thân thể (=chướng ngại thứ 5), rất đáng 

ưa thích. Sự "khoái cảm" ấy sẽ nhập vào ý thức, biến 

thành một thứ phỉ lạc, làm cho tâm tư nhẹ nhàng, ngây 

ngất (=chướng ngại thứ 6), ngây ngất đến độ họ dễ 

dàng mắc dính trong phỉ lạc, không muốn rời hay mất 

"phỉ lạc" ấy.  

-Tình trạng này làm cho nhiều thiền giả bị dừng lại ở 

đó, không tiến xa trên con đường tu thiền. Nhưng nếu 

có hành giả dũng mãnh tinh tấn, thì họ phải «vùng vẫy» 

(=chướng ngại thứ 7), vận dụng một thiền lực cực tịnh, 

tách rời mọi sự ưa thích phỉ lạc, để đưa tâm linh quán 

trú vào đề mục. Từ đó "thiền lực cực tịnh" ấy sẽ đẩy 

tâm tư thiền giả rơi vào một trạng thái mới, gọi là 

«kháng lạc», tức là vượt qua giai đoạn "phỉ lạc".   

-Để vượt qua giai đoạn "phỉ lạc" nầy, thiền giả vốn dùng 

quá nhiều "định lực" (cực tịnh), nên thiền tâm lại rơi 

vào trong tình trạng "tận lực",  khinh thoát (=chướng 



 28 

ngại thứ 8), nghĩa là cảm giác như bay bổng lên hư 

không, hụt hẩng như muốn phi thân vậy. Và vì cường 

độ cảm nhận ngoại trần ở tình trạng "khinh thoát" này 

rất yếu, nhường chỗ cho một định lực, (hay tĩnh niệm 

hướng thượng), nhất là nhất định hướng về «thiên giới», 

hay «thánh giới», hoặc hội tụ để phát sinh "nội quang" 

trong tâm thiền hiện tại của hành giả….  

-Nhưng này A Nậu Lâu Ðà! Khoảng giữa "nhất định" và 

"khinh thoát" ấy, lại có một giai đoạn mà thiền tâm của 

hành giả hội tụ ở nhiều "cảnh sắc" khác nhau, thường là 

thiền tâm ấy vừa hội tụ vừa hướng về những cảnh sắc 

thích hợp để thử an trú nơi đó, nên cái "nội quang" nói 

trên chợt xuất hiện, chợt biến mất, và lập đi lập lại nhiều 

lần, như muốn vuột khỏi tầm tay rồi bắt lại được, khiến 

cho hành giả sinh lòng muốn nắm giữ. Kết quả, có sự 

nhiễu tưởng xuất hiện (=chướng ngại thứ 9).  

"Mong tưởng" này sẽ dẫn thiền tâm của hành giả đến 

nhiều "nhiễu tưởng" chập chờn, để cuối cùng chỉ có một 

pháp ấn thích hợp ở lại, làm điểm tựa cho thiền tâm. Và 

sự thỏa mãn của hành giả cũng sẽ tự nhiên phát khởi 

(=chướng ngại thứ 10), để ôm chặt "pháp ấn" ấy, rồi gia 

tăng tinh tấn.  

Mức độ gia tăng tinh tấn của chướng ngại thứ 10 này, 

sẵn được niềm thỏa mãn của hành giả hỗ trợ, nên rất 

mạnh, nó có thể đưa đến sự chấp nhất niệm (=chướng 

ngại thứ 11). 

 -Và này A Nậu Lâu Ðà! Một thiền giả khi rơi vào trong 

Tùy phiền não "chấp nhất niệm" mà không biết áp dụng 



 29 

Đệ Tứ Vô Lượng Tâm, là Vô Lượng Tâm Xả, để giải 

trừ, thì sẽ bị lầm lạc. 

Lời thêm của dịch giả: 

( Ðể cho quí vị dễ nhớ hơn, chúng tôi xin kê khai vắn 

tắt, tên của 11 pháp chướng ngại (cũng gọi là 11 tùy 

phiền não) theo thứ tự như sau: 1/Hoang mang, 

2/phóng tâm, 3/Mỏi mệt, 4/Lo sợ, 5/Khoái cảm, 6/Phỉ 

lạc, 7/Cực tịnh, 8/Khinh thoát, 9/Nhiễu tưởng, 10/Pháp 

ấn, 11/Chấp niệm.  

 - Lo sợ là pháp chướng ngại thứ 4, ám chỉ phản ứng 

của hành giả trước các quái tượng thường hiện ra, có 

đặc tính gây sợ sệt cho những ai đang cố gắng vượt qua 

3 chướng ngại đầu. Các quái tượng này hầu hết, không 

nhất thiết là do ma chướng trong tâm hành giả hiển 

lộng, mà nhiều khi do những chúng sanh vô hình, như 

ngạ quỉ hay A tu la chẳng hạn, sống trong cùng môi 

trường của hành giả, đồng thời sự tịnh tâm của người tu 

thiền khi thuần thục, cũng là lý do họ có thể "giao kiến" 

được, với những chúng sanh vô hình đó). 

Theo Trung Bộ Kinh số 128 (Majjhima Nikàya 128) thì 

khi ấy đức Phật đã giảng giải 11 chướng ngại (hay 11 

nội thức phiền não) luôn luôn xảy ra đầy đủ cho một 

thiền giả nhiều quyết tâm, nhẫn nại và tinh tấn, chứ 

không phải xảy ra cho những người tu thiền một cách 

lấy lệ, đúng như kinh nghiệm bản thân của Phật trước 

kia, vì Ngài đã dùng Thánh tuệ của một bậc Toàn Giác 

mới biết rõ điều đó. 



 30 

Phần cuối, đức Phật lại dạy cho A Nậu Lâu Ðà cách áp 

dụng Vô Lượng Tâm Xả để giải trừ Tùy phiền não thứ 

mười một, và cũng là "Tùy phiền não chót" trong các 

chướng ngại pháp, hầu giúp ông tiến lên Thánh hạnh 

một cách vững chắc. Ðoạn đức Phật chúc lành cho ba đệ 

tử tinh tấn tu hành, rồi Ngài trở lại Trúc Lâm tịnh xá... 

A Nậu Lâu Ðà, sau đó tuy đã tiến triển mỗi ngày một 

tinh vi trong các bậc thiền, và dù hoàn toàn thuần thục 

trong nhiều Tịnh Pháp Sắc Giới, thế mà một hôm ông 

đã đến gặp Trưởng lão Xá Lợi Phất (Sàrìputta) và nói 

rằng: 

- Này đạo huynh Xá Lợi Phất! Bằng "con mắt thanh 

tịnh" (Thiên Nhãn) đã được định lực rèn luyện, trở nên 

siêu phàm, tiểu đệ thường nhìn thấy hàng ngàn vạn 

chiều vũ trụ. Nhất thời nguyện lực của tiểu đệ rất hùng 

hậu và bất thối. Tinh thần của tiểu đệ luôn luôn giác tỉnh 

và sáng tỏ. Thể xác của tiểu đệ đang lành mạnh, và 

không bị kích thích, bởi bất cứ mất quân bình, hay trần 

cảnh gì. Trí nhớ của tiểu đệ có thể gợi lại dễ dàng và rõ 

rệt trước mọi đề mục. Thế nhưng tâm linh của tiểu đệ 

hiện tại vẫn chưa được tự do, giải thoát khỏi những 

phiền não vi tế là nghĩa làm sao? 

Trưởng lão Xá Lợi Phất liền trả lời: 

- Này hiền đệ A Nậu Lâu Ðà! -Khi hiền đệ nghĩ rằng 

hiền đệ đã đắc "Thiên Nhãn", có thể nhìn thấy ngàn vạn 

chiều vũ trụ, tức là sự tự phụ vi tế, đang hiện diện trong 

tâm hiền đệ!  



 31 

-Khi hiền đệ nghĩ rằng, nguyện lực của hiền đệ đang bất 

chuyển, tinh thần của hiền đệ luôn luôn giác tỉnh, thân 

thể của hiền đệ vẫn lành mạnh, trí nhớ của hiền đệ hằng 

minh mẫn, tức là sự loạn động vì tự mãn (một loại ràng 

buộc, hay chướng ngại) đang có mặt ngấm ngầm trong 

tâm hiền đệ đấy.  

-Khi hiền đệ nghĩ rằng tâm linh của mình không được tự 

do với những phiền não vi tế, tức là hiền đệ bị chướng 

ngại pháp hoài nghi quấy nhiễu.  

-Tốt hơn hiền đệ nên xua đuổi ba thứ tư tưởng bất thiện 

ấy đi, rồi dồn hết mọi tư duy vào các pháp Vô thường, 

Khổ não và Vô ngã, nhất là dồn chú ý vào cứu cánh 

"Bất hữu", "Bất thủ", "Vô sinh", "Vô diệt", "Niết bàn". 

Sau khi nghe những lời hướng dẫn của Trưởng lão Xá 

Lợi Phất (Sàrìputta), A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) liền 

trở về tịnh cốc, tiếp tục cuộc sống cô độc, tinh tấn hành 

thiền, cố gắng loại trừ ba chướng ngại ấy trong tâm. 

(Theo Anguttara Nikàya 3: 128 - Tăng Chi Bộ Kinh số 

3: 128). 

Một lần khác, A Nậu Lâu Ðà ẩn tu trong lãnh thổ bộ lạc 

Cetiya, nằm về hướng Ðông vườn Trúc Lâm. Một hôm 

trong khi đang hành thiền, thì thiện tư duy sau đây bỗng 

hiện lên trong tâm ông: 

- Bậc Ðại sĩ hướng thiện (Mahàpurisavitakka) là người 

phải có đời sống gồm đủ bảy phẩm cách cao thượng là: 

1/Thanh đạm, 2/Tri túc, 3/Ẩn dật, 4/Quả cảm, 5/Cảnh 



 32 

giác, 6/Ðịnh tâm, 7/Trí tuệ. Như thế một Sa-môn trong 

Phật giáo không nên thiếu bảy đức tính này. 

Ðức Phật dùng Tha Tâm Thông biết rõ ý nghĩ ấy trong 

tâm vị Tỳ-khưu em họ, và cũng là đệ tử. Ngài liền hiện 

đến trước mặt A Nậu Lâu Ðà để tiếp độ và khuyến 

khích khen ngợi rằng: 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Lành thay là điều ông đang tư 

duy! Ông đã ngưỡng mộ bảy đức tính, mà một vĩ nhân 

không thể thiếu được như thế nào, thì trong thiền pháp 

của Như Lai, một Sa-môn hành giả, chẳng những không 

thể thiếu bảy đức tánh ấy, mà họ còn phải có thêm đức 

tính thứ tám là không phóng tâm vào trần cảnh nữa! Tỳ-

khưu nào là người đã nghe hiểu giáo pháp của bậc Toàn 

Giác, mà còn có khuynh hướng để tâm duyên theo 

những thỏa mãn phàm tình, thì Tỳ-khưu ấy thật không 

xứng đáng làm đệ tử Phật. 

-Nhóm chữ "không phóng tâm vào trần cảnh" trên đây 

ám chỉ 1 từ ngữ (Pàli) trong kinh Phật, là "Nippapañca", 

tức là tâm không có khuynh hướng duyên theo, và mắc 

vướng vào ngũ trần: Sắc, Thinh, Hương, Vị, Xúc. Hay 

ấy là tâm giải thoát dứt khoát, khỏi tham luyến sắc thân 

hữu hình, đa tính và phức tạp của con người. Rồi “bản 

chất” của "Hữu Dư Niết Bàn", chính là trạng thái giải 

thoát khỏi khổ thân hiện tại !  

Danh từ ngược lại "Papañca", cũng theo kinh Pàli, 

không có tiếp đầu ngữ "Nip" có nghĩa là tâm hằng 

phóng theo và mắc dính, đắm chìm trong các dục lạc 

ngũ trần, và chịu vô số thống khổ, tương đương với đặc 



 33 

tính đa dạng và phức tạp của những chúng sanh hữu thể, 

hữu sắc ô trược,  luân hồi. 

Ðức Phật còn nhấn mạnh với A Nậu Lâu Ðà rằng: 

- Nếu trong khi hành thiền, phát triển được tám đức tánh 

ấy, rồi ông có thể đạt được Tứ Thiền dễ dàng, theo ý 

muốn, thì từ đó ông sẽ không còn bị ngũ trần (sắc, 

thinh, hương, vị, và xúc) ảnh hưởng tới tâm nữa. Ðời 

sống thể xác của ông lúc ấy cũng sẽ an vui, tri túc với 

bốn món vật dụng tối thiểu là y phục, thực phẩm, chỗ ở, 

và thuốc trị bệnh...do kẻ thiện tâm hiến dâng.  

-Hành giả có trạng thái tri túc này, có thể ví như một 

người trần tục đang hưởng thụ những xa xỉ phẩm vậy! 

Bốn món vật dụng đạm bạc ấy hằng ngày không cột trói 

ông, không làm cho ông mắc dính ngũ trần, trái lại 

chính nó “buông thả” thân thể ông, để ông tự do tinh tấn 

hành thiền, hầu đạt đến đích giải thoát cao thượng. 

Lúc đức Phật từ giã vị đại đệ tử nầy, Ngài cũng khuyên 

A Nậu Lâu Ðà nên tiếp tục ẩn tu trong vùng phía Ðông 

vườn Trúc Lâm. A Nậu Lâu Ðà cung kính vâng lời, và 

ông đã tịnh nhập một mùa an cư kiết hạ viên mãn ở đó.  

Theo kinh Tăng Chi Bộ Kinh số 3/30 (Anguttara Nikàya 

3: 30), thì A Nậu Lâu Ðà nhờ tinh tấn vượt bực, nên sau 

đó chẳng bao lâu ông đắc quả A-La-Hán (Arahatta). 

Thành thử, lần Phật đến hỗ trợ ông ấy, cũng là lần tiếp 

độ sau cùng, bởi một Thánh nhân A-La-Hán là bậc đã 

biến thành "Vô Học", "Vô Nhiễm" và "Bất Đọa" vậy! 



 34 

Ngay khi vừa đắc quả A-La-Hán, Thánh nhân A Nậu 

Lâu Ðà đã ứng khẩu ngâm mấy câu kệ, cúng dường đức 

Phật rằng: 

"Người đã biết tận tâm tư đệ tử 

Ðức Bổn Sư, bậc Siêu Thế đến đây 

Bằng linh ý, bằng khinh thân bí tự 

Người khai quang tâm tánh cá nhân nầy. 

*** 

Phật xuất hiện khi thiền tâm cần học 

Ðem phúc ngôn cao ngất chín từng mây 

Dạy cho thấy căn ngũ trần ô trọc 

Diệt tư duy° dứt sinh tử đọa đày 

*** 

Giờ đệ tử trong xứ thiền an trú 

Không phân tâm ra ngoại cảnh vần xoay 

Tuệ giải thoát và Tam Thông°° tích tụ 

Phật ngôn kia hành đắc chữ “Không” nầy. 

(N. Ð. thoát dịch ra văn vần, theo các Tôn Túc Kệ Ngôn 

số 901-903 trong Tăng Chi Bộ Kinh 8,0 = Theragàthà 

901-903, Anguttara Nikàya 8:30). 

___________ 

 

°Diệt tư duy ở đây ám chỉ chấm dứt sự vừa lòng, và 

trông đợi những gì phàm tình ưa thích, kể cả các kết quả 

tu thiền. 



 35 

°°Tam Thông là: 1/ Thiên Nhãn Thông (thấy hết mọi 

chúng sanh, vô hình lẫn hữu hình), 2/ Túc Mạng Thông 

(nhớ tất cả các tiền kiếp), 3/ Lậu Tận Thông (diệt tận 

phiền não nơi chính mình). 

  

-ooOoo- 

 

[ IV] 

A NẬU LÂU ÐÀ VÀ TỨ NIỆM XỨ  

(Catu Satipatthàna) 

 

Con đường tu luyện viên dung của A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) có hai sắc thái nổi bật, là thần thông tuyệt 

đỉnh, (nhờ Thiền định), và giải thoát rốt ráo (nhờ Thiền 

pháp Tứ Niệm Xứ = Catu Satipatthàna). 

Trong 3 chương trước, chúng tôi đã đề cập về sự đắc 

các bậc Thiền định, đạt được nhiều loại thần thông hạn 

hữu, nhất là Thiên Nhãn Thông, của Thánh Tăng 

Anuruddha rồi. Bây giờ xin nói qua Thiền pháp Tứ 

Niệm Xứ mà ông cũng là bậc có khả năng thực hành 

thành công siêu đẳng. 

Sách chép: Thánh tăng A Nậu Lâu Ðà nhiều lần được 

hỏi, nhờ đâu ông có một sự hiểu biết vô cùng "vĩ đại" 

(ám chỉ Tuệ Đại Trực Giác : Mahàbhiññatà), bao gồm 



 36 

cả năm loại năng lực siêu phàm (như thấy xa vạn dặm, 

ngửi xa vạn dặm, nếm xa vạn dặm, biết chúng sanh 

đang nghĩ gì, và biến hiện thân xác ở bất cứ nơi nào 

mình muốn, để tiếp xúc với đối tượng) - Cùng phẩm 

cách tuyệt đỉnh thứ sáu là đắc quả A-La-Hán, giải thoát? 

Trong mỗi trường hợp A Nậu Lâu Ðà luôn luôn thanh 

tịnh trả lời rằng: 

- Bần Tăng nhờ thực hành thiền định không gián đoạn, 

và sống với Bốn Thánh Pháp Niệm Xứ (Satipatthàna), 

mà đạt được một số Thần Thông và Thánh quả giải 

thoát". (theo Tạp Bộ Kinh số 47/28, 52/3, 6 và 11: 

Saŋyutta Nik àya n. 47/28, 52/3, 6 & 11). 

Riêng các khả năng siêu phàm, nhất là khả năng nhớ lại 

đến hàng ngàn chu kỳ đại kiếp trước, thì câu trả lời của 

Thánh Tăng có nội dung tương tự, được tìm thấy trong 

hai đoạn Tạp Bộ Kinh số 52/12 và 52/11 (Saŋyutta 

Nikàya n.52/12, 52/11). 

Và để đề cao sự diệu dụng của riêng thiền pháp Tứ 

Niệm Xứ, Thánh Tăng A Nậu Lâu Ðà còn nói: 

- Niệm Thân, niệm Thọ, niệm Tâm, và niệm Pháp. Bốn 

thiền tác này hằng giúp cho bần Tăng kiểm soát được 

những phản ứng vi tế, nằm sâu trong cảm thức hướng 

thiện, Ariya Iddhi, gọi là “Linh Lực của bậc siêu nhân”. 

(Chữ "Ariya Iddhi", học giả Hellmuth Hecker dịch ra 

Anh ngữ là: Emotive reaction, called "The power of the 

noble ones"). 



 37 

Tiếp theo, A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) còn giải rõ: 

- Nhờ bốn Niệm ấy mà bần Tăng có thể giác tịnh, thấy 

được tâm nào là tâm thúc đẩy tạo nghiệp, và tâm nào là 

tâm không thúc đẩy tạo nghiệp, rồi bần Tăng vô tư, 

khách quan, bình đẳng quan sát, xem nó như nhau, thấy 

nó vô thường và thực hiện pháp Xả. (theo Tạp Bộ Kinh 

số 52/1: Saŋyutta Nikàya n. 52/1). 

(Quí vị nào muốn nghiên cứu xa hơn về "Thiền Tâm 

Bình Ðẳng, và Pháp Xả" nói trên, hãy đọc cuốn "The 

Heart of The Buddhist Meditation" của Nyànaponika, 

do London Rider và Co. xuất bản năm 1962, nhất là 

trang 181, đoạn 45). 

Xa hơn nữa, Thánh tăng A Nậu Lâu Ðà cũng nhấn mạnh 

tầm quan trọng của sự thực hành Tứ Niệm Xứ như sau: 

- Bậc xuất gia mà chểnh mãng việc thực hành thiền 

pháp Tứ Niệm Xứ, thì chẳng khác nào họ không muốn 

tiến bước trên con đường Bát Chánh. (theo Tạp Bộ Kinh 

số 52/2). Vì rằng bốn Thánh Pháp Niệm Xứ này là ngọn 

đuốc soi đường, đưa hành giả đến mục tiêu cuối cùng là  

giải thoát, chấm dứt mọi khát vọng, tham lam. (Theo 

Tạp Bộ Kinh số 52/7: Saŋyutta Nikàya 52/7).  

- Ví như dòng nước con sông Hằng, chảy qua Trung Ấn, 

không thể nào không ra biển, thì một Sa-môn khi thực 

hành Thánh Pháp Tứ Niệm Xứ, cũng không thể nào 

không đạt tới giải thoát, và thanh tịnh hằng gắng liền 

với đời sống phạm hạnh, để hành giả không thể nào bị 



 38 

đọa trở lại, vào kiếp sống đau khổ trần tục. (theo Tạp  

Bộ Kinh số 52/8 : Saŋyutta Nikàya n. 52/8).  

Một lần nọ, A Nậu Lâu Ðà bị bệnh nặng, ông đã làm 

cho tất cả đồng đạo vô cùng ngạc nhiên, về pháp thanh 

tịnh tâm thức của ông. Mức độ đau đớn thân xác do thân 

bệnh ông gây ra, nếu là người khác thì phải lăn lộn, 

quằn quại, hoặc ai gan lì lắm, cũng phải run rẩy tay 

chân, nhăn nhó mặt mày. Thế mà A Nậu Lâu Ðà vẫn 

điềm tĩnh dịu hòa. Ông thản nhiên giữ tâm trong pháp 

thiền, như một nhà điêu khắc lộ thiên, chăm chú tô điểm 

tác phẩm duy nhất của mình, mà không biết gì đến mưa 

nắng gay gắt, hay gió bão xung quanh.  

Ðược hỏi nhờ đâu ông có thể chịu nổi những khổ bệnh 

tàn khốc như thế, A Nậu Lâu Ðà đã trả lời: 

- Bần Tăng nhờ để tâm thường trú trong Thiền Pháp Tứ 

Niệm Xứ", Catu Satipatthàna. (-Theo Tạp Bộ Kinh số 

52/10 : Saŋyutta Nikàya n. 52/10).  

Một hôm, Trưởng lão Xá Lợi Phất (Sàrìputta) đến thăm 

A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) vào buổi tối, và hỏi vị sư đệ 

này hiện tại đang thực hành thiền pháp gì, mà nét mặt 

ông luôn luôn tươi tỉnh và thanh tịnh, thì được trả lời: 

- Bạch đại huynh! Tiểu đệ từng giây từng phút thường 

an trú tâm thức trong thiền pháp Tứ Niệm Xứ! Vì niệm 

Thân, niệm Thọ, niệm Tâm, và niệm Pháp là bốn sinh 

hoạt trong đời sống tinh thần, không thể thiếu, của một 

bậc giải thoát A-La-Hán. 



 39 

Nhờ đó Trưởng lão Xá Lợi Phất mới biết được sự đắc 

quả Thánh Bất Lai của A Nậu Lâu Ðà. Trưởng lão liền 

tỏ lòng hoan hỷ, và tán thán công phu của vị Thánh 

nhân sư đệ nầy. (-Theo Tạp Bộ Kinh số 52/9: Saŋyutta 

Nikàya n. 52/9). 

Một lần khác, cả hai Trưởng lão Xá Lợi Phất và Mục 

Kiền Liên (Sàrìputta ca Mahà Moggallàno ca), nhân 

cùng dịp luận đạo với A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha), bèn 

hỏi ông sự khác biệt là gì, giữa một bậc đang tu tập 

(Sekhà) để tiến lên Thánh quả A-la-hán, và một bậc đã 

hoàn toàn giải thoát, không còn rèn luyện tâm tánh nữa 

(Asekhà), thì cũng được ông trả lời như sau: 

- Bạch nhị vị đại huynh! Sự khác biệt giữa hai bậc ấy có 

thể nhìn thấy rất rõ ràng, trong tư cách thực hành Thiền 

pháp Tứ Niệm Xứ của họ! Bậc thứ nhất chỉ thuần thục 

một phần trong Thánh Pháp này, nên phải còn tu luyện 

thêm nữa, còn bậc thứ hai đã hoàn toàn thụ đắc, vì đạo 

quả đã luôn luôn nằm trong tâm tư họ, khiến họ "sống 

bằng Tứ Niệm Xứ" chứ không phải đang cố gắng thực 

hành Tứ Niệm Xứ nữa (theo Tạp Bộ Kinh các số 52/4 - 

52/5: Samyutta Nikàya ns. 52/4-5). 

(Lời thêm của dịch giả: Theo kinh điển Phật Giáo Nam 

Truyền thì chữ "Sekhà" thường được dịch là bậc "Hữu 

học", ám chỉ ba hạng Thánh đầu tiên là Tu Ðà Hườn, 

Tư Ðà Hàm, và A Na Hàm. Họ còn tái sinh từ một đến 

bảy kiếp nữa, mới được giải thoát, nên phải tiếp tục tu 

tập. Nhưng chữ "Asekhà" ám chỉ Thánh quả A-la-hán, 

nghĩa là bậc "hết học" hay "vô học", không bị luân hồi 



 40 

nữa. Hạng Thánh nhân A-la-hán này, khi hết tuổi thọ là 

nhập Niết bàn, giải thoát, như đức Phật vậy). 

Ngoài ra, A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) cũng tiết lộ, là 

ông đã đắc được "Thập Ðại Thần Công" như một vị 

Phật (Dasatathàgatabàla). Tuy nhiên, chú giải lại ghi 

rằng "Thập Ðại Thần Công" của Thánh tăng A Nậu Lâu 

Ðà không hoàn toàn như "Thập Ðại Thần Công" của 

một bậc Chánh Ðẳng Chánh Giác. (theo Tạp Bộ Kinh số 

52/15-24: Saŋyutta Nikàya 52/15-24).  

-ooOoo- 

  

 Phần 3 

  

[V] 

 

A NẬU LÂU ÐÀ VÀ NỮ PHÁI. 

 

Tuy hầu hết những mẫu chuyện của A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha), được thuật lại trong kinh điển, chỉ liên 

quan đến các đề tài Thiền pháp. Nhưng cũng có một số 

ít bản kinh nói về thái độ, hay tư cách, của vị Thánh 

Tăng này, đối với nữ giới. Chẳng hạn như một bản văn 

đã kể lại giai thoại sau đây: 



 41 

Một lần nọ, A Nậu Lâu Ðà ẩn tu đơn độc trong một ngôi 

rừng vắng. Lúc ấy có một tiên nữ tên là Jàlinì, từ cõi 

trời thứ ba mươi ba hiện xuống, cứ quanh quẩn bên ông. 

Vị tiên nữ này vốn trong kiếp trước, khi tiền thân A Nậu 

Lâu Ðà làm vua trời Ðế Thích (Sakka), thì nàng chính là 

chánh cung Hoàng hậu. Vì tuổi thọ của loài người, so 

với tuổi thọ của cõi Trời rất ngắn, chỉ như chốc lát trên 

thiên giới mà thôi. Và nghiệp lực đưa "hồn tiên" đi đầu 

thai xuống trần gian cũng hằng làm cho "hồn tiên" ấy 

quên hết mọi việc kiếp trước, nên A Nậu Lâu Ðà đã 

không lập tức nhận ra nàng là ai. Còn vị tiên nữ Jàlinì 

kia thì cứ tưởng "Ðế Thích" chồng mình, mê ngao du 

địa giới, nên còn hiện thân làm người, “chưa chịu về”, 

để nàng đi tìm…. 

Kết quả, do tính luyến ái vợ chồng trên thiên cảnh, trong 

lòng nàng chưa dứt, nên vị tiên nữ ấy, sau khi nhận ra A 

Nậu Lâu Ðà (là hậu thân của) Ðế Thích, bèn yêu cầu 

ông phát nguyện làm sao cho sớm hết tuổi thọ làm 

người, để thoát sinh lên cõi trời, sum họp với nàng. 

Giọng yêu cầu của tiên nữ rất ngọt ngào tha thiết, hòa 

với nét đẹp của một đệ nhất hoa khôi thiên giới giáng 

trần, khiến cho bất cứ phàm nhân nào nghe cũng phải 

say đắm, huống chi "phàm nhân" nầy trong tiền kiếp, đã 

có duyên phu thê với nàng! 

Thế nhưng A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) thản nhiên trả 

lời, bằng câu kệ rằng: 



 42 

"Này tiên nữ, đừng mê lầm vướng mắc. 

Nơi Thiên cung còn tội báo nghiệp thân. 

Nàng tăm tối nên tình tiên ôm chặt. 

Phu thê ư, hay nhân quả xoay vần?". 

Tuy nhiên, tiên nữ Jàlinì vẫn không hiểu A Nậu Lâu Ðà 

nói gì, bèn dịu dàng phân bua, âm thanh ngọt ngào như 

tiếng đàn: 

"Thiếp chẳng thấy trong cõi trần hạnh phúc, 

Tại sao người không bỏ xác về tiên? 

Nơi đó Thiên Vương cao cả uy quyền, 

Ðầy phép lạ và tuổi đời vô tận!". 

A Nậu Lâu Ðà lại phải giảng giải, bằng ba bài kệ ngôn 

nữa rằng: 

"Nàng đã bị lậu vô minh che áng… 

Chẳng hiểu thông lời chân thật Thánh nhân. 

Pháp vô thường không phân biệt tiên, trần. 

Duy điều kiện hợp tan là định luật! 

Bốn giai đọan sinh, già, và bệnh, chết… 

Từ điểm "không", tạo khổ, để hoàn "không"! 

"Thân kiến" phù du, như kiếp nắng hồng, 

Buổi trưa nóng, buổi chiều tàn lạnh ngắt ! 

Nàng có biết đường luân hồi muôn mặt ? 

Bần Tăng giờ, tâm quyết dứt đăng trình. 

Kiếp chót này tu, tận diệt duyên sinh. 

Vượt ba cõi, chỉ vào trong "không" tịnh". 

 



 43 

(N. Ð. Thoát dịch ra văn vần, theo Tạp Bộ Kinh, số 9/6 

Saŋyutta Nikàya No. 9/6). 

Một lần khác, một đám tiên nữ được mệnh danh là 

"Thiên Thần Kiều Diễm", rủ nhau xuất hiện trước mặt 

A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) . Sau khi đã chào kính vị 

Thiền Tăng, những tiên nữ này liền thay phiên nhau, 

khoe khoang với A Nậu Lâu Ðà rằng, họ có nhiều khả 

năng tuyệt diệu. Chẳng hạn như họ có thể trong nháy 

mắt, thay đổi màu da, mái tóc. Hoặc họ có thể tự biến 

giọng nói trở thành thanh tao, ngọt ngào, theo ý muốn 

v.v... Nghĩa là, họ mỗi khi ao ước một khoái lạc nào, thì 

tức khắc họ sẽ được toại nguyện. 

Ðể thử xem những điều các tiên nữ vừa khoe khoang 

kia, là thật hay giả, A Nậu Lâu Ðà liền "nói thầm" trong 

tâm tư rằng: "Vậy các nàng hãy hóa ra màu xanh đi!". 

Thì lập tức họ hóa ra màu xanh. Rồi Thiền Tăng muốn 

thứ lại một vài lần nữa, ông "đổi ý nói thầm ", bảo các 

tiên nữ chuyển ra màu đỏ, màu vàng, màu tím v.v... -Thì 

họ cũng đều làm được. Ðặc biệt hơn, là họ còn có "Tha 

Tâm Thông", biết rõ những gì loài người đang suy nghĩ.  

Chứng kiến sự thật ấy, Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà liền 

cảnh giác, giữ tâm hồn thanh tịnh, để an trú vào thiền 

pháp "Phi Tưởng", không cho tâm mình tư duy về bất 

cứ cái gì cả, nên ông ngồi im… 

Lúc bấy giờ các tiên nữ cảm thấy vô cùng sung sướng, 

vì đã chứng minh được phép thuật của họ. Ðoạn các tiên 

nữ vui thích, bắt đầu ca hát và khiêu vũ, xung quanh vị 

Thiền Tăng. Lời lẽ và điệu bộ vô cùng hấp dẫn, không 



 44 

kể là một phàm nhân, ngay cả các tiên nam trên cõi trời 

Dục giới nhìn thấy, cũng phải say đắm, mê mẫn! 

Thế mà A Nậu Lâu Ðà vẫn ngồi im, bất động. Vì ông đã 

an trú vững chắc Lục Thức vào trong một cõi thiền. 

(Lục thức là nhãn thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, 

thân thức, và ý thức). Nhất thời tuy Lục Căn của ông 

vẫn bình thường, nhưng "Lục Thức" không hướng đến, 

để tiếp xúc với "Lục Trần", nên ngoại cảnh chẳng thể 

nào quấy nhiễu tâm linh ông được. (Lục căn là nhãn 

căn, nhĩ căn, tỷ căn, thiệt căn, thân căn, và ý căn. Lục 

trần là sắc, thinh, hương, vị, xúc, và pháp. Lục căn có 

thể ví như sáu cái cửa, và Lục trần là sáu đối tượng đập 

vào sáu cửa ấy). 

Các tiên nữ, sau một hồi ca vũ, nhận thấy A Nậu Lâu Ðà 

không chú ý đến họ. Nghĩa là, ông đã chẳng chiêm 

ngưỡng gì sắc đẹp và pháp thuật kỳ diệu của họ, nên tất 

cả tự động biến mất, quay về Thiên giới.! (theo Tạp Bộ 

Kinh số 9/6: Saŋyutta Nikàya n. 9/6). 

Nếu chúng ta nhớ lại thời A Nậu Lâu Ðà còn làm một 

Hoàng tử đẹp trai, sống trong nhung lụa vương cung, 

hằng ngày được nuông chìu hầu hạ, bằng ăn sung mặc 

sướng, gái đẹp và nhạc hay, thì chúng ta sẽ hiểu sâu xa 

hơn, cái khung cảnh tiên nữ ca vũ, mơn trớn xung quanh 

ông, có thể là một thách đố đối với Thiền Tăng. Chính 

những gì ngày xưa, A Nậu Lâu Ðà đã say mê ưa thích, 

thì bây giờ ông lại dẹp bỏ.  

Phải chăng nhờ Phật giáo mà A Nậu Lâu Ðà đã sớm 

được giải thoát? Nếu không do thiện hạnh đã gieo trồng 



 45 

từ nhiều kiếp trước, ông có thể sẽ bị vướng mắc vào 

trong các lạc thú trên những cõi trời đầy quyền uy và 

hạnh phúc rồi. (Ám chỉ các tầng trời từ thứ ba mươi ba 

hay “Đạo Lợi” trở lên). 

A Nậu Lâu Ðà sau đó nghĩ rằng, sự xuất hiện cám dỗ 

của các tiên nữ vừa qua, đáng nhắc lại như một đề tài, 

để cho đức Phật chỉ dạy. Vì vậy, khi gặp Phật, ông đã 

tường thuật đầy đủ câu chuyện, và đặt câu hỏi rằng: 

- Bạch đức Bổn Sư! Nhờ những đức hạnh gì, mà một 

người đàn bà có thể được sinh lên cái cõi Nữ Thần đẹp 

nhất Thiên giới? 

A Nậu Lâu Ðà nêu câu hỏi ấy, không phải vì lòng còn 

ưa thích sắc đẹp của các tiên nữ, mà vì tính tò mò, muốn 

biết rõ nhân lành nào, đã dẫn đến một kết quả đặc biệt 

như thế ! 

Ðức Phật từ bi trả lời: 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Có 8 phẩm hạnh khiến cho một 

nữ nhân sẽ thoát sinh lên cõi trời mỹ sắc ấy là: 

1. Người đàn bà sau khi lập gia đình, phải có nết hạnh 

chìu chuộng và thân ái đối với chồng. 

2. Người nữ phải luôn luôn tỏ ra lịch sự, và hiếu khách 

đối với những thân nhân, mà chồng mình quí mến, nhất 

là cha mẹ chồng, và các hàng phạm hạnh đạo sĩ. 

3. Người nữ phải chu toàn mọi việc gia đình, một cách 

cẩn thận và siêng năng. 



 46 

4. Người nữ phải biết chăm sóc và hướng dẫn kẻ ăn 

người ở trong nhà, một cách có kế hoạch. 

5. Người nữ phải có tính không phung phí tài sản của 

chồng, và biết cách gìn giữ an toàn. 

6. Người nữ không thích cờ bạc rượu chè, và làm mọi 

cách để tránh cho chồng, khỏi mắc phải tật rượu chè cờ 

bạc, nguyên nhân làm cho chồng sạt nghiệp. 

7. Người nữ nếu không "xuất gia" thì phải biết qui y, 

nương nhờ nơi Tam bảo, và nhất là nghiêm giữ năm 

giới cấm, và sau cùng : 

8. Người nữ phải có lòng rộng lượng, thương người, 

cũng như biết chia sớt của cải, sự sống của mình cho 

những ai đói rách (theo Tăng Chi Bộ Kinh số 8/46 

Anguttara Nikàya  n. 8/46). 

Ngoài hai câu chuyện nói trên, liên quan đến các tiên nữ 

hiện ra thân người, trước mặt A Nậu Lâu Ðà, còn có 

nhiều điển tích trong kinh sách, thuật lại khả năng dùng 

"Thần Nhãn" của ông, để nhìn thấy những "linh hồn nữ" 

thoát sinh lên Thiên giới, hay bị đọa xuống các cảnh 

khổ (nhất là cõi địa ngục) như thế nào. 

Một lần nọ A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) cũng hỏi Phật, 

người nữ vì phạm trọng tội gì, mà họ phải sinh vào địa 

ngục, thì được Phật trả lời rằng: 

"Này A Nậu Lâu Ðà! Có 5 nguyên nhân làm cho một 

người đàn bà sẽ bị sa đọa là: 



 47 

1. Thiếu niềm tin trong chánh pháp. 

2. Không biết hỗ thẹn khi đã lỡ làm điều bất thiện. 

3. Chẳng ghê sợ tội lỗi. 

4. Người thường nóng giận. 

5. Ðầu óc không bình tĩnh, dễ tin nhảm. 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Xa hơn nữa, một người đàn bà, do 

năm tật xấu nói trên, có thể sinh ra nhiều ác tính khác, 

như thù vặt, ganh tị, keo kiệt, lang chạ, vô luân lý, lười 

biếng, và đãng trí. Rồi khi hết tuổi thọ, họ chắc chắn sẽ 

bị đọa vào địa ngục. 

Nhưng ngược lại, này A Nậu Lâu Ðà! Nếu một người 

đàn bà biết tu sửa, phát triển những đức tính đối trị sau 

đây, thì sẽ được tiến hóa: 

1. Vững niềm tin trong chánh pháp. 

2. Tự hổ thẹn với lỗi lầm của mình. 

3. Ghê sợ tội lỗi. 

4. Hoà dịu không nóng giận. 

5. Tinh thần bình tĩnh sáng suốt. 

Rồi từ đó các nết tốt của họ cũng hiện ra, là không chấp 

nhất thù hằn, không ganh tị, không keo kiệt, trung thành 

với chồng, biết tôn trọng luật lệ (luân lý), siêng năng và 

chăm chỉ. Những đức tính ấy sẽ giúp họ tiến hóa lên 



 48 

thiên đường (theo Tạp Bộ Kinh số 37/5-24: Saŋyutta 

Nikàya n. 37/5-24).  

Và nhân một cuộc "pháp đàm" khác, A Nậu Lâu Ðà lại 

thuật cho đức Phật nghe rằng: Trong đời sống hằng 

ngày, có nhiều người đàn bà bề ngoài rất nghiêm trang, 

cử chỉ rất hòa dịu, thế mà khi họ hết tuổi thọ, thì ông 

"thấy" họ lập tức sinh vào địa ngục, là bởi làm sao? 

Ðức Phật trả lời: 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Có 3 nết xấu rất nguy hiểm trong 

một người đàn bà, luôn luôn dắt dẫn họ đi thẳng vào con 

đường địa ngục là: Buổi sáng họ keo kiệt với những 

người xung quanh, buổi trưa ham muốn của cải danh 

vọng, và buổi tối đòi hỏi tình dục (theo Tăng Chi Bộ 

Kinh số 3/127: Anguttara Nikàya n. 3/127). 

Ngoài ra, những thuật sự nói về kiếp trước của A Nậu 

Lâu Ðà, cũng mô tả mối liên quan sâu xa, của tiền thân 

ông với phái nữ. Tất cả đều chứng tỏ A Nậu Lâu Ðà, 

xuyên qua những kiếp xa xưa, đã được phái nữ ngưỡng 

mộ rất nhiều. Và trong những tiền kiếp ấy, ông đã bị 

đầu thai làm thú vật chỉ có một lần. Chuyện như sau : 

Khi ấy, tiền thân ông sinh làm chim bồ câu rừng và bồ 

câu mái bạn nó, đã bị một diều hâu sát hại. Ðể đối phó 

với nỗi khổ buồn thương, tử biệt bạn đồng hành, chim 

bồ câu trống đã quyết định nhịn đói cho đến khi vơi đi 

mọi cô độc sợ hãi. 



 49 

Câu chuyện buồn thương và nhịn đói, vì nhớ bạn của 

tiền thân A Nậu Lâu Ðà làm chim, đã được kể lại bằng 

những câu kệ sau đây:  

"Trong kiếp ấy vì ham vui mà khổ… 

Tôi đã làm chim, cùng bạn bay xa. 

Gặp phải diều hâu, cái chết xóa nhòa. 

Một sinh mạng theo tử thần tan tác. 

* 

Sống thơ thẩn, nhớ bóng hình đã mất. 

Kiếp cô đơn, ngày tháng lạnh lùng trôi… 

Tuyệt thực cho vơi bất hạnh cuộc đời. 

Mong cái khổ đừng bao giờ trở lại !". 

(Nguyễn Ðiều thoát dịch ra văn vần, theo Jàtaka n.490 : 

Túc Sinh truyện số 490) 

Còn một câu chuyện tái sinh, rồi vì đa tình mê sắc, đã 

gây oan nghiệt, cũng xin kể ra đây, để quí vị Phật tử 

thấy rằng A Nậu Lâu Ðà trước khi trở thành Thánh 

nhân, trong vô lượng kiếp luân hồi, ông cũng đã từng có 

tâm ác độc, như bao nhiêu chúng sanh tội lỗi khác: 

Kiếp ấy, tiền thân A Nậu Lâu Ðà sinh làm vua, trong 

khi săn bắn giữa rừng, ông gặp phải một người đàn bà 

cực đẹp, đẹp đến nỗi mà ông lập tức si tình. 

Và để chiếm hữu giai nhân tuyệt sắc ấy, nhà vua liền 

giương cung bắn vào chồng nàng, gây trọng thương. 

Nhưng người đàn bà đã không sợ sệt trước quyền uy 

của một vị vua, cũng như không mê mờ trước cảnh sống 



 50 

vương giả, mà nhà vua sẵn sàng cống hiến. Nàng mạnh 

dạn tố cáo sự ác độc của nhà vua, và tuyên bố quyết 

chết theo chồng, chứ không để tấm thân mình bị kẻ tàn 

bạo làm hoen ố. Kết quả, nhà vua đã thức tỉnh, rồi hối 

hận bỏ đi, để lại sau lưng một người đẹp, bên cạnh một 

nạn nhân của tính háo sắc. Cũng may là chồng người 

đàn bà ấy, bị thương không đến nỗi tán mạng. 

Và người đẹp trong "đoản kịch" nghiệt ngã ấy không ai 

khác hơn là tiền thân của Da Du Ðà La (Yasodharà), 

cùng chồng nàng là tiền thân đức Bồ Tát Sĩ Ðạt Ta 

(Siddhatta), người mà trong kiếp chót đã viên tròn Phật 

quả, đồng thời trở thành Bổn Sư của Thánh Tăng A Nậu 

Lâu Ðà (theo Túc Sinh truyện số 485: Jàtaka n. 485). 

Xong chuyện gây oán, giờ xin thuật qua chuyện tạo ân: 

Một kiếp nọ, tiền thân A Nậu Lâu Ðà sinh làm vua trời 

Ðế Thích, rồi tìm cách tiếp độ tiền thân đức Bồ Tát, tái 

sinh làm một nhạc sĩ, thổi tiêu rất hay, tên là Guttila. 

Lúc ấy Ðế Thích dụng tâm khuyến khích cho ba trăm nữ 

thần giáng trần để luân vũ, theo giọng tiêu trầm bổng, 

réo rắt của Guttila. Và họ đã hòa điệu nhạc vũ một cách 

liên hoan như thế đến ba lần. Qua lần thứ tư theo lời yêu 

cầu của toàn thể tiên nữ, Ðế Thích đã mời và dùng thần 

thông đưa nhạc sĩ Guttila, lên thổi tiêu trên Thiên cảnh, 

do ông ngự trị. 

Khi kết thúc âm nhạc, Guttila động tính tò mò bèn hỏi 

các nữ thần, do phước báu nào mà họ được sinh lên cõi 

trời, thì được trả lời rằng: "Chúng tôi sở dĩ được hưởng 

hạnh phúc này, là nhờ kiếp trước thường xuyên cúng 



 51 

dường các bậc phạm hạnh, cũng như thường xuyên nghe 

chánh pháp, đồng thời thường xuyên bố thí đến kẻ 

nghèo, nhất là bố thí bằng sự kính trọng, không nóng 

giận và ngạo mạn. 

Chỉ nghe câu trả lời ấy, nhạc sĩ Guttila (tiền thân đức Bồ 

Tát) liền sinh lòng thỏa thích, và hạt giống "thiên tánh" 

tự nhiên sống lại trong tâm hồn ông. Từ đó về sau, tuy 

làm người, nhưng nhạc sĩ Guttila vẫn thỉnh thoảng lên 

thổi tiêu trên các cõi trời. (theo Túc Sinh truyện số 243: 

Jàtaka n. 243) 

Trở lại đời sống Sa-môn hiện tại của A Nậu Lâu Ðà. 

Những đặc điểm nổi bật và những khả năng xuất chúng 

của ông, đã được đề cập rồi. Bây giờ xin nói qua một 

biến cố liên quan đến ông, mà từ đó đức Phật đã chế ra 

một điều luật. 

Số là A Nậu Lâu Ðà và sư đệ là Tôn giả A Nan Ðà 

(Ànanda), tức hai trong số những đại đệ tử thân cận nhất 

của đức Phật, một hôm là duyên cớ để đức Phật chế ra 

hai điều luật. Cả hai điều luật ấy đều áp dụng cho tỳ 

khưu Tăng trước phái nữ. Ðiều luật thứ nhất gọi là 

Pàcittiya 83 (Ưng Ðối Trị 83), và A Nan Ðà là "chứng 

nhân" trong đề tài. Ðiều luật thứ hai do câu chuyện 

“phiêu lưu”sau đây: 

Một thời Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà có việc phải du 

hành, xuyên qua vương quốc Kosala, hướng về thành 

Xá Vệ (Sàvatthì). Vào một buổi tối mưa gió, ông đến 

ngôi làng kia, và không tìm ra một tu viện, tịnh xá hay 

một nơi nào thích hợp, cho các hàng đạo sĩ cư ngụ. 



 52 

Thiền Tăng bắt buộc phải xin tạm trú tại mái ngoài, của 

một quán trọ, do một người đàn bà xinh đẹp làm chủ. A 

Nậu Lâu Ðà yên trí rằng "Mái ngoài là một khoảng cách 

biệt, Tăng sĩ có thể tá túc qua đêm được". 

Nhưng chẳng bao lâu sau, số người lỡ đường, xin vào 

ngủ trọ càng lúc càng đông, khiến cho nữ chủ nhân 

bỗng “đổi ý” mời Thiền Tăng vào nghỉ tận phòng trong. 

Bà viện cớ rằng ở đó yên tịnh, và giường chiếu cũng 

tươm tất hơn.  

A Nậu Lâu Ðà, trước hoàn cảnh đông người như thế, 

phải trầm tĩnh yên lặng, tức là ông mặc nhiên chấp 

thuận, chẳng tìm hiểu "ẩn ý" của nữ chủ quán. Ông nào 

biết rằng, nữ chủ quán ấy trước khi mời Thiền Tăng vào 

nghỉ bên trong, bà đã quan sát thấy ông là một tu sĩ khôi 

ngô, tuấn tú, nên sinh lòng ái cảm. 

Thế là, khi mọi người ai đều an giấc, nữ chủ nhân bèn 

vô tư phòng trang điểm, mình ướp đầy dầu thơm, và 

mang hết những nữ trang đẹp nhất lên người. Ðoạn bà 

bước vào phòng A Nậu Lâu Ðà nhoẻn miệng cười, nói: 

- Này đạo sĩ đáng kính! Ngài vừa hiền hậu, vừa anh 

tuấn, vừa khoẻ mạnh. Mới trông thấy Ngài là tiện nữ đã 

yêu mến rồi. Thật là một đại hạnh cho tiện nữ, nếu được 

Ngài xem như một hiền phụ. 

A Nậu Lâu Ðà nhất thời ngồi im. 

 



 53 

Nữ chủ quán thấy vậy tưởng lầm rằng sự "im lặng" ấy là 

chấp thuận. Bà lập tức mở hết đồ nữ trang, gom tất cả 

tiền bạc, đem để trước mặt A Nậu Lâu Ðà, rồi tiếp: 

"Xin quí nhân hãy nhận lãnh những lễ vật mọn này, cho 

thiếp được an lòng. 

Nhưng A Nậu Lâu Ðà vẫn ngồi yên. Vì Lục căn của ông 

lúc đó đã được an trú vững chắc trong một cõi Thiền, 

nên ông chẳng hay biết gì cả. 

Sự "im lặng" lần thứ hai càng làm cho người đàn bà 

khích động. Bà vội vàng cởi hết quần áo ngoài ra, để lộ 

một tấm thân diễm kiều khêu gợi, rồi bắt đầu khiêu vũ 

xung quanh chiếc giường A Nậu Lâu Ðà. 

Tuy nhiên, vị Sa-môn trước sau vẫn bất động. Ông như 

một tượng đá uy nghi, trước mọi cám dỗ xác thịt, trước 

mọi vàng bạc hào nháng, và mê hoặc của cuộc đời. 

Lần này nữ chủ quán bất chợt ngạc nhiên. Bà ngạc 

nhiên tột cùng vì nhận thấy không một cử chỉ lả lơi, mời 

mọc nào của bà, được đối tượng chú ý. Thật là một 

chuyện phi thường, bởi bà rõ ràng là một giai nhân tuyệt 

sắc, chứ không phải là kẻ xấu xí hèn mọn gì. 

Từ ngạc nhiên người đàn bà liền ngưỡng mộ. Bất thần 

bà quỳ xuống trước mặt A Nậu Lâu Ðà tán dương: 

- Thật là thánh thiện! Thật là cao thượng! Này bậc đạo 

sĩ, Ngài là một siêu nhân, một Thiên thánh không lệ 

thuộc giác quan, mới có tư cách như thế đối với tiện nữ! 

Vì trên đời này từ trước tới nay, chỉ có những nam nhân 



 54 

giàu sang, quyền quí mang đầy của cải và danh vọng 

đến mọp bên chân của tiện nữ để xin xỏ tình yêu, chứ 

chưa bao giờ có một người thờ ơ, trước sự phủ phục của 

chính tiện nữ cả. 

Sau đó, người nữ chủ nhân quán trọ bỗng tỏ ra hối hận. 

Bà chậm chạp mặc tất cả quần áo, cùng đồ nữ trang trở 

lại, rồi một lần nữa phủ phục dưới chân A Nậu Lâu Ðà, 

để xin Thiền Tăng tha thứ cho những hành động cám dỗ 

vừa qua. 

Lúc bấy giờ A Nậu Lâu Ðà mới mở mắt ra, và thanh 

tịnh xá lỗi cho người đàn bà lầm lạc. Ðồng thời ông 

cũng khuyên bà nên sáng suốt chỉ huy lấy tâm tư mình. 

Vì bà còn trẻ và rất đẹp, nếu không cẩn thận, bà có thể 

bị khổ lụy, bởi tình yêu trong tương lai... 

Tất nhiên vở kịch tình cảm bồng bột được kết thúc ở đó, 

và người đàn bà đã trở về phòng mình, một cách yên 

tâm nhờ "giác ngộ". 

Sáng hôm sau, mọi người đều thấy nữ chủ nhân quán trọ 

phong độ rất khiêm cung, nét mặt rất vui vẻ, mang thức 

ăn điểm tâm đến cúng dường tận tay A Nậu Lâu Ðà. Vị 

Thiền Tăng cũng thuyết cho nàng nghe một bài pháp, 

khiến cho nữ chủ nhân quán trọ, bỗng chốc trở thành 

Phật tử, và tình nguyện suốt đời sống đúng theo lời Phật 

dạy. 

A Nậu Lâu Ðà sau đó tiếp tục cuộc hành trình. Ông đến 

tu viện Phật giáo ở Xá Vệ (Sàvatthì) vào một buổi 



 55 

chiều. Khi ông thành thật kể lại chuyện ấy cho một đồng 

đạo nghe, thì được đức Phật kêu vào quở trách: 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Một Tỳ-khưu xuất gia theo Phật 

giáo không được ở đêm trong ngôi nhà do người nữ làm 

chủ, cũng không được ngủ chung phòng có nữ nhân! 

Như Lai chế ra luật cấm này kể từ ngày hôm nay, và gọi 

đó là giới Ưng Ðối Trị (theo Tạng Luật, phẩm 

Vibhanga, phần điều răn Pàcittiya đọan số 6). 

Thuật sự này chứng tỏ rằng, Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà 

đã nhờ thiền pháp, chỉ huy được con tâm, mà ông tránh 

khỏi cảnh khổ làm nô lệ cho dục vọng. Sức mạnh an trụ 

của ông đã đánh thức và cảm hoá được người đàn bà lửa 

dục đang bừng cháy, khiến đương sự tỉnh ngộ, ăn năn, 

trở về với chánh pháp, rồi quy y Phật, quy y Pháp và 

quy y Tăng.  

Do đó, chúng ta chúng ta có thể nói rằng Thiền pháp 

của A Nậu Lâu Ðà, không những đem lại an vui cho 

chính ông, mà còn mang đến giác ngộ cho người khác. 

Người khác ở đây nếu căn cứ theo câu chuyện vừa kể là 

phái nữ vậy. 

Tuy nhiên, khi đức Phật chế ra điều luật nói trên, Ngài 

đã "quở trách" A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) chỉ như một 

duyên cớ mà thôi, chứ không phải Phật chẳng tin vào 

đức hạnh của vị Ðại đệ tử này. Vì rằng, các phàm Tăng, 

tốt hơn là nên tránh trước, đừng để rơi vào một tình 

trạng cám dỗ không lối rút lui như thế, vì họ có thể gục 

ngã bởi dục vọng một cách dễ dàng. 



 56 

Nghĩa là đức Thế Tôn, do lòng từ bi, Ngài đã không 

muốn cho chư đệ tử sơ cơ, rơi vào vòng nguy hiểm. Nếu 

đọc kỹ trong kinh điển, chúng ta sẽ thấy rằng : Lúc sinh 

tiền đức Phật thường khi đã ngăn ngừa cho những phàm 

Tăng một số "trợ duyên" gây tội, hơn là để cho họ tự 

biết tự tu. 

Câu chuyện định tâm của Thánh Tăng A Nậu Lâu Ðà ở 

phương Ðông, hơn 2500 năm trước, có nhiều điểm 

tương đồng với đức tánh của Thánh Bernard De 

Clairvaux trong sử sách Pháp : Rằng chuyện xảy ra vào 

đầu thế kỷ thứ XII, nhưng được các sử  gia chép vào 

sách năm 1115: Một hôm, vị ẩn sĩ trẻ tuổi này (Bernard 

De Clairvaux) dừng chân nghỉ đêm trong một quán trọ. 

Ông đã được chủ quán dành cho một chiếc băng nơi 

phòng khách, vì những chỗ khác đã có người chiếm 

trước. Thình lình nửa đêm, cô con gái của chủ quán, vốn 

tính thích những nam nhân đẹp trai, tự mò đến tỏ tình. 

Nhưng Bernard De Clairvaux đã ôn hòa từ chối. Và vì 

trời rét, ông đã buộc lòng phải để hở 1 bên tấm chăn 

bông, và nói với cô gái: 

- Nếu cô chỉ cần một chỗ ngủ, thì cái băng này có thể đủ 

cho hai người! Nhưng nếu cô tìm một cái gì khác, thì cô 

sẽ thất vọng ! 

Sự thản nhiên hoàn toàn, trước cám dỗ xác thịt của 

Bernard De Clairvaux, đã làm cho cô gái kính trọng, và 

hổ thẹn bỏ đi. Ðiểm giống nhau của hai vị Thánh, một ở 

phương Ðông và một ở phương Tây, là họ tự chỉ huy 

được tâm hồn mình, rồi thuyết phục người khác, bằng 



 57 

tinh thần và hạnh kiểm trong sạch, thánh thiện, chứ 

không phải bằng giảng đạo. 

________ 

 

 Phần 4 

  

[VI] 

 

GIẢI ÐÁP THẮC MẮC 

VÀ VA CHẠM CỦA SA-MÔN  

A NẬU LÂU ÐÀ 
 

Một hôm nọ, vị kiến trúc sư (có sách gọi là viên thợ 

mộc) của triều đình, tên là Pañcakanga, đã mời Thiền 

Tăng A Nậu Lâu Ðà đến tư gia, để cúng dường thực 

phẩm. Ðây là một cư sĩ Phật tử, mà căn cứ theo những 

kinh điển khác, là một người khá thông hiểu Phật giáo, 

và rất nghiêm túc trong việc tu hành. 

Do đó, sau buổi trai tăng, Pañcakanga, liền vấn đạo 

Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) rằng: 

- Bạch Thiền Sư! Ðệ tử có một thắc mắc vi tế, muốn 

nhờ Thiền Sư giảng giải. Ðó là việc một số Sa-môn đã 

khuyên đệ tử nên thực hành «pháp thiền» bằng cách "An 



 58 

trụ tâm vào một cảnh duy nhất". (Thiền Định), -tức là 

giữ tâm trong một đề mục giới hạn, không phóng ra 

ngoài, hay tinh tấn «gạt bỏ» những cảnh khác. Nói rõ 

hơn là làm cho tâm "cô đọng lại", chỉ biết có «một 

cảnh» mà thôi, để sau cùng thuần thục với cảnh ấy và 

"hoàn toàn đồng nhất" (Mahaggatà Cetovimutti), thì…. 

được «giải thoát».  

Và một số Sa Môn khác lại khuyến khích đệ tử hãy tu 

«pháp thiền», bằng cách "Để tâm duyên theo hiện cảnh 

đến vô cực. Hiện cảnh đây là cảm giác. Nghĩa là tâm 

chỉ biết cảnh và cảm giác nào xảy ra sau cùng, hay 

cảnh và cảm giác nào, đang có mặt trong giây phút hiện 

tại". -Tức là vì vô thường (Aniccà), không có cảnh và 

cảm giác nào, đáng cho tâm hành giả duyên theo hay 

định vào cả (Appamanà Cetovimutti). Như thế thì... 

cũng được giải thoát.  

 Vậy đệ tử muốn biết hai cách tu tập thiền pháp ấy, tựu 

trung giống nhau hay khác nhau, và đưa đến kết quả 

như thế nào ?  

A Nậu Lâu Ðà vui vẻ phân tích rằng :  

- Hai cách tu tập Thiền Pháp này hoàn toàn khác nhau, 

nhưng chúng lại liên lập. Cách thứ nhất ám chỉ sự an trụ 

con tâm trong một đề mục nhất định, hay "giới hạn" nào 

đó. Chẳng hạn như đề mục là một trong Tứ Ðại (gồm 

Ðất=Pathavì, Nước=Apo, Lửa=Tejo, hay Khí= 

Gió=Vàyo). Rồi khi tâm đã đắc định, an trú vững vàng 

xuyên qua các bậc Thiền (Jhàna), thì hành giả sẽ thấy 



 59 

tâm hoàn toàn "đại nhập" và hoàn toàn "đồng hóa" với 

đề mục, nó  tự nhiên sẽ không còn giới hạn.   

Chữ Phạn gọi trạng thái này là «Patibhàgà Nimitta». Tỷ 

dụ đề mục của hành giả là «Nước» (Vàyo kamatthàna), 

thì khi tâm của hành giả đã đắc Ðịnh, thuần thục trong 

các bậc Thiền rồi, "tâm định vào nước" ấy sẽ hoàn toàn 

hội nhập, hoàn toàn đồng hóa, thành tất cả nước trên 

mặt đất, từ một điểm nhỏ nhất như nguyên tử (bụi 

sương), cho đến tất cả nước trên thế gian nầy. Chữ Phạn 

đồng nghĩa với tính "hòa nhập tuyệt đối" ấy là 

"Mahaggatà Cetovimutti".  

Tình trạng hội nhập, đồng hoá của tâm định trong pháp 

thiền này, cũng không phải chỉ biểu hiện trên phương 

diện nguyên chất, bản chất, hay dung môi, mà còn biểu 

hiện cả trên phương diện sắc tướng nữa. Sự đồng hóa 

toàn diện đó, trong kinh chữ Phạn gọi là «Đề mục biến 

thành không đề mục» (Kasinavimutti), hay «Đối tượng 

vô biên giới».   

Nhưng cách tu tập thiền pháp thứ hai, ám chỉ sự phát 

triển khả năng của nội lực quan sát, để thấy rõ tính vô 

thường trong các cảnh của tâm. Khả năng nầy cần một 

"Pháp Cảnh" rộng hơn, hay càng rộng càng tốt, rộng đến 

"Vô Cực" (Brahma Vihàra dhamma). Đây là một khả 

năng diệu dụng, khi hành giả đã thuần thục định lực 

trong các bậc Thiền (Jhàna). "Pháp Cảnh Vô Cực" đó có 

thể giúp hành giả không vướng vào bất cứ «thức cảnh» 

nào. Tuyệt phẩm nầy cũng gọi là «Toàn Xả», tương 

đương với phẩm thứ tư trong Tứ Vô Lượng Tâm (gồm 



 60 

TỪ=Mettà, BI=Karunà, HỶ=Mudità, và XẢ 

=Upekkhà). 

Hai cách tu thiền ấy tuy hoàn toàn khác nhau, nhưng 

chúng liên lập với nhau. Cách thứ nhất là nền tảng cho 

cách thứ hai. Cách thứ nhất gọi là «rèn luyện nội lực 

đến vô biên», và cách thứ hai gọi là «xử dụng nội lực 

đến vô cực». Hai cách ấy nếu hành đúng, thì tâm sẽ hết 

vướng mắc, không biên giới, giải thoát !    

Tiếp theo, A Nậu Lâu Ðà còn nhắc đến các loại chư 

thiên trên cõi trời Sắc giới (Rùpàvacara), để dẫn chứng 

và so sánh các bậc tu thiền khác nhau. Ông nói: 

- Chư thiên trên cõi trời Sắc giới, tuy ở cùng một cảnh 

tượng, nhưng cũng có nhiều loại cao thấp khác nhau: 

Chư Thiên nào nhờ tu luyện từ kiếp trước thuần thục, 

mà mức độ định tâm hiện tại cao hơn, thì hào quang của 

họ sáng hơn. Còn vị nào mức độ định tâm tầm thường, 

thì hào quang của họ yếu ớt. Riêng những chư Thiên 

nào, trình độ định tâm đạt đến Tam Thiền, Tứ Thiền hay 

Ngũ Thiền, thì hào quang của họ tỏa mạnh và xa vô 

cùng, không thể đo lường được. 

Mặt khác, sự mạnh hay yếu của các loại hào quang đó 

cũng chứng tỏ rằng, giác linh của các hạng chư Thiên ấy 

rất trong sạch, hay tương đối trong sạch, tức là thanh 

tịnh nhiều hay thanh tịnh ít. 

Và để trả lời một câu hỏi khác, do một Sa-môn nêu ra, 

liên quan đến các hàng chư Thiên vừa nói, A Nậu Lâu 

Ðà còn xác nhận rằng, ông sở dĩ biết rõ trình độ giác 



 61 

linh của chư Thiên như thế, là bởi nhiều kiếp trước ông 

đã từng "sống" với họ, rồi kiếp này nhờ tu thiền tinh tấn, 

đắc được Thiên Nhãn Thông, Thiên Nhĩ Thông, Tha 

Tâm Thông v.v... mà ông có thể "giao cảm", "nói 

chuyện" với họ. (theo Trung Bộ Kinh số 127: Majjhima 

Nikàya 127). 

(Ghi chú: Chư Thiên ở cõi trời Sắc giới, tiếng Phạn gọi 

là Àbhassarà Devà, có nghĩa là "Linh thức" sống trong 

một môi trường tuy còn sắc tố, nhưng rất tinh vi, thanh 

khiết, so với thân thể ô trược của loài người, và các 

giống sinh vật khác trên trần gian. Có sách nói "Sắc tố 

tinh khiết" ấy là các vi tử rất nhẹ, loãng trong ánh sáng, 

và có thể di chuyển ở ngoại tầng không khí một cách 

thần tốc. Thiên chúng ở cõi Sắc giới này, theo kinh điển 

ghi rõ, thì trình độ định tâm của linh thức họ, tối thiểu 

cũng tương đương với đệ nhị thiền trong "Thanh Tịnh 

Ðạo" của Phật giáo). 

Một điển tích khác cũng thuật lại rằng: Khi ấy, đức Phật 

đang thuyết pháp cho các hàng đệ tử nghe, tại một 

quãng trường lộ thiên, nhân nói về hạnh tri túc, bỗng 

đức Phật quay sang hỏi A Nậu Lâu Ðà: 

- Này A Nậu Lâu Ðà! Ông có hài lòng với đời sống Sa-

môn hiện tại không? 

- Bạch đức Bổn Sư! Ðệ tử hoàn toàn thỏa mãn, an vui 

với đời sống tri túc, giảm thiểu vật chất này. 

Liền đó, đức Phật bèn tán dương: 



 62 

- Này chư Tỳ-khưu Tăng! Ai là kẻ phát nguyện xuất gia 

ngay lúc còn trẻ, tuổi đời đang thanh xuân, quyền uy, 

tiền tài, danh vọng có đầy đủ, mà chối bỏ để chọn lấy 

đời sống phạm hạnh, là người đáng khen ngợi! Kẻ ấy 

xuất gia, không phải vì để tránh bị vua chúa gia hình, 

cũng không phải vì mất hết của cải rồi thất vọng, lo sợ 

nghèo đói, hay nợ nần, mà tìm nơi ẩn dật. Họ xuất gia vì 

muốn sống trong Pháp bảo nhiệm mầu, giải thoát! Do 

đó, những gì họ tinh tấn thực hành hằng ngày, vốn 

chẳng phải để khoe khoang, mà là để tìm thấy hạnh 

phúc chân thật, nhất là hạnh phúc an tịnh trong các bậc 

Thiền, hạnh phúc tẩy trừ được năm chướng ngại nội 

tâm, và hạnh phúc diệt tận những phiền não, ác pháp 

hằng làm cho họ sa đọa. Mục đích duy nhất của họ là 

tiến lên Thánh quả giải thoát. 

Rồi trước khi chấm dứt lời tán dương, đức Phật còn 

nhấn mạnh: 

- Này chư Tỳ-khưu Tăng! Vì vậy, mỗi khi Như Lai công 

bố sự đắc quả Bất Lai của một Sa-môn viên tịch, Như 

Lai không nói để đề cao một đệ tử Phật, mà là để 

khuyến khích những bậc phạm hạnh sinh tiền, nên theo 

gương giải thoát kia, mà tinh tấn đạt đạo quả cho chính 

mình, trước khi nhắm mắt.. 

Và những lời khen ngợi của đức Phật đó, đã làm cho 

Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà được khích lệ không ít. (theo 

Trung Bộ Kinh số 68: Majjhima Nikàya No 68). 

 



 63 

Riêng các câu chuyện nói về sự xuất hiện của A Nậu 

Lâu Ðà trên cõi trời, thì Tạp Bộ Kinh số 6/5 (Saŋyutta 

Nikàya No. 6/5) có đọan ghi lại như sau: 

Khi ấy đức Phật phóng thần quang biết được một vị trời 

trên cõi Phạm Thiên (Brahma) đang lầm lạc, suy nghĩ 

rằng: "Các Sa-môn, đạo sĩ trần gian, dù tu tập tinh vi 

đến đâu, cũng không thể gia nhập vào cõi Phạm Thiên 

của mình được!". 

Ðức Phật liền hóa thân thành một vầng ánh sáng, bay 

thẳng lên cõi Phạm Thiên, và xuất hiện an tọa trước mặt 

vị trời đó. Thấy đức Bổn Sư tự nhiên biến mất, bốn 

thượng đệ tử là Ðại Ca Diếp (Mahà Kassapa), Ðại Mục 

Kiền Liên (Mahà Moggallàna), Ðại Ca Phi Na (Mahà 

Kappina), và A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha), vội dùng 

"Thiên Nhãn Minh" tìm xem Phật đang ở cảnh giới nào, 

thì họ được biết đức Phật đang ở cõi trời, để tiếp độ một 

Phạm Thiên lầm lạc. Cả bốn vị Ðại đệ tử không hẹn mà 

cùng hiển lộng thần thông bay lên hầu Phật. Khi đến 

nơi, họ đồng cung kính đảnh lễ đức Thế Tôn, rồi tuần tự 

ngồi sau lưng đức Phật, chừa một khoảng cách vừa phải. 

Vị Phạm Thiên đang tư duy tự đắc, về sự cao cả của cõi 

trời mình, bỗng thấy xuất hiện không phải chỉ một đức 

Phật Cồ Ðàm, mà còn có cả bốn vị Ðại đệ tử thần thông 

siêu đẳng nữa, thì ông lập tức thức tỉnh, dẹp bỏ ngạo 

mạn, và tán dương oai lực của Phật Toàn Giác, cùng 

chư Ðại đệ tử. 

Một lần khác, Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà theo thói 

quen, thức dậy vào nửa đêm để tụng "Kinh Cứu Khổ" 



 64 

cho đến sáng. Bất chợt ông "nghe" tiếng một nữ ngạ quỷ 

rầy đứa con trai rằng: 

- Này con! Con hãy im lặng cùng mẹ nghe Phật ngôn! 

Nếu chúng ta hiểu rõ lời Phật dạy, và cố gắng hành 

đúng theo, thì chúng ta sẽ được rất nhiều hạnh phúc, và 

sẽ được giải thoát khỏi vòng sinh tử luân hồi, nhất là 

được giải thoát khỏi kiếp làm ngạ quỷ này! 

A Nậu Lâu Ðà lập tức dùng "Thần nhãn" quan sát, thì 

ông thấy hai mẹ con một nữ ngạ quỷ đang khép nép, 

cung kính đứng nhìn ông. (Theo Tạp Bộ Kinh số 10/6: 

Saŋyutta Nikàya No. 10/6). 

Trở lại việc va chạm không thể tránh khỏi trong đời 

sống làm người, Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà cũng bị "chỉ 

trích" vì đám học trò: 

Số là khi ấy xảy ra vụ tranh luận giữa hai nhóm tỳ khưu 

tại Kosambì. Tôn giả A Nan Ða (Ànanda) vào hầu Phật, 

thì được Phật hỏi xem cuộc tranh luận ấy đã chấm dứt 

chưa. A Nan Ða liền tình thật thưa rằng: 

- Bạch đức Thế Tôn! Cuộc tranh luận vẫn còn tiếp tục, 

vì một đệ tử của sư huynh A Nậu Lâu Ðà, đang cứng 

đầu chia rẽ Tăng già, mà sư huynh (ám chỉ A Nậu Lâu 

Ðà) chưa khuyên răn gì cả . 

Tôn giả A Nan Ða sở dĩ chỉ trích như vậy, vì ông vừa 

hay tin rằng trong lúc có chuyện lộn xộn giữa Tăng 

chúng, thì Thiền Sư A Nậu Lâu Ðà lại cùng hai huynh 

đệ khác là Nandiya và Kimbila, bỏ vô rừng Gosinga để 



 65 

tu thiền nhập thất, chăm lo trau dồi thiền định của chính 

mình, chẳng ngó ngàng gì đến sự "xung đột" của những 

đồng đạo xung quanh. 

Vì chỉ mới đắc đạo Tu Ðà Hườn (bậc Thánh thấp nhất), 

nên A Nan Ðà còn một ít phàm tính. Ðối với ông, trách 

nhiệm của một vị thầy rất quan trọng, bởi những tỳ 

khưu đang tranh chấp kia, có một số người vốn là đệ tử 

của A Nậu Lâu Ðà. 

Sự chỉ trích của Tôn giả A Nan Ða sau đó được mô tả rõ 

rệt hơn nữa, qua câu nói của ông, đã "phàn nàn" với đức 

Bổn Sư như sau : 

- Bạch đức Thế Tôn! Đại Sư huynh A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) , nếu bận tu thì đừng thâu nhận đệ tử, còn 

thâu nhận đệ tử thì phải chú ý hướng dẫn họ ! 

Nhưng đức Phật đã từ bi phân giải: 

- Này A Nan Ða ! Ông chớ nên lẫn lộn giữa vai trò làm 

thầy với sự vô minh của một số học trò. A Nậu Lâu Ðà 

có thể có duyên lành, cho các tu sĩ ấy xuất gia, nhưng 

ông lại không có "oai duyên" để quở trách. Vậy thì 

trong khi vắng mặt A Nậu Lâu Ðà, ba đại Sa-môn khác 

là A Nan Ða, Ðại Ca Diếp, hay Ðại Mục Kiền Liên, đều 

có thể can thiệp, chấm dứt cuộc tranh chấp, giữa các Tỳ-

khưu Kosambì.  

- Ngoài ra, này A Nan Ða ! Cũng có những hạng tu sĩ 

không thể sửa đổi tật xấu, và họ rất hài lòng khi những 

đồng đạo xung quanh, bị vướng mắc trong một cuộc 



 66 

tranh luận kéo dài. Nhờ thế, họ sẽ không bị các bậc Bổn 

Sư chú ý tìm ra ác tâm của họ, khiến họ có thể bị trục 

xuất ra khỏi Tăng chúng (theo Tăng Chi Bộ Kinh 4/241: 

Anguttara Nikàya 4/241). 

Vả lại cũng có trường hợp : Hai người đệ tử trong hiện 

tại, có thể có hai ông thầy hướng dẫn hai cách khác 

nhau, nhưng hai người đệ tử đó, trong quá khứ lại có ác 

nghiệp đã tạo từ nhiều tiền kiếp giống nhau, nên kiếp 

này họ tự nhiên hành động như nhau. Ðây là trường hợp 

của hai Tỳ-khưu mất nết, một là đệ tử của A Nan Ða, và 

một là đệ tử của A Nậu Lâu Ðà.  

Cả hai Tỳ-khưu ấy đều rất ngạo mạn, luôn luôn muốn tỏ 

ra mình là người hữu lý nhất, trong các cuộc tranh luận. 

Kết quả, Tôn giả A Nan Ða, dù thường xuyên quở trách 

đệ tử, vẫn không thay đổi được hạnh kiểm của học trò. 

Còn A Nậu Lâu Ðà cứ lo tu thiền làm gương, thì đệ tử 

cũng chẳng nhận ảnh hưởng gì của thầy. (Theo Tạp Bộ 

Kinh số 16/6: Saŋyutta Nikàya No. 16/6).  

Thời đức Phật và chư đại Thánh Tăng còn tại tiền, mà 

vẫn có những tu sĩ như thế, huống chi là thời bắt đầu 

mạt pháp của chúng ta ngày nay. Người Phật tử đọc đến 

đây chắc có thể cũng thấy được cái tính tương đối trong 

mọi vấn đề !? 

 

-ooOoo- 

 



 67 

 

 

[VII] 

 

TIỀN KIẾP C ỦA NẬU LÂU ÐÀ 

Ða số tiền kiếp của Thánh Tăng A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) đều được ghi trong Túc Sinh truyện 

(Jàtaka). Nhưng một ít cũng thấy xuất hiện trong Tôn 

Túc Kệ Ngôn (Theragàthà). Chẳng hạn như chú giải câu 

kệ ngôn số 910 thuật rằng: 

Thuở giáo pháp của đức Phật quá khứ tên Kassapa (Ca 

Diếp), tiền thân A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) sinh làm 

một người nghèo, song thường xuyên cúng dường các 

bậc Phạm hạnh. Nhằm khi đức Phật đã viên tịch, người 

nghèo ấy hằng ngày lo chăm sóc, nhang khói ngôi bảo 

tháp an trí thánh tích Xá lợi Phật... 

(Lời thêm của dịch giả: Phật quá khứ Ca Diếp (Kassapa) 

chỉ trùng tên với Thánh tăng Ðại Ca Diếp “Mahà 

Kassapa”, đệ tử đứng đầu của đức Phật Thích Ca, trong 

giáo pháp hiện hành. Chúng tôi xin lưu ý quí độc giả hai 

nhân vật lịch sử này, sống hai thời khác nhau, kẻo sự 

trùng tên có thể gây ra ngộ nhận). 

Nhân một hôm, tiền thân A Nậu Lâu Ðà tuy nghèo, 

nhưng đã nhịn ăn mua một lễ vật khá đắt tiền là "mỡ 

thơm" (rút ra từ sữa bò) để đốt đèn cúng dường ngôi 

Bảo tháp. Hạnh hy sinh cao quí ấy đã ăn sâu vào tiềm 



 68 

thức của tiền thân A Nậu Lâu Ðà, nên kiếp này nhờ tu 

thiền đắc quả, ông chợt nhớ lại và tự thuật, qua bài kệ 

ngôn sau đây: 

"Tôi nhớ rõ cái kiếp xưa nghèo ấy 

Sinh nơi nào và tâm tính làm sao. 

Phật nhập diệt rồi, tôi chỉ ra vào, 

Tháp Xá Lợi để cúng dường, chăm sóc!". 

Còn liên quan đến những kiếp sống trên cõi trần, hay 

làm Thiên vương trên cõi trời, thì Thiền tăng A Nậu Lâu 

Ðà (Anuruddha) đã nói trong ba "Tôn Túc Kệ Ngôn" 

các số 913, 914 và 915 rằng: 

"Lên thiên cảnh, tôi từng là vua chúa, 

Tuổi thọ dài, không biết mấy triệu năm. 

Ðâu Suất Ðà Thiên, Ðế Thích đã làm. 

Có phép lạ, và chúng thần phủ phục. 

Xuống trần thế, quyền “Chuyển Luân Thánh Ðức,” 

Lãnh thổ phú cường, mở rộng bốn phương. 

Nam Thiệm Bộ Châu, uy thế khôn lường, 

Dùng chánh pháp, để an dân lạc nghiệp. 

Lên với xuống: Trời, người... từng bảy kiếp. 

Bảy kiếp trần gian, bảy kiếp thiên đường... 

Mỗi kiếp đều ngồi ngôi báu đại vương. 

Mười bốn kiếp, Túc Mạng Minh nhớ rõ!". 

(N.Ð. thoát dịch ra văn vần, theo Theragàthà các câu 

913, 914 và 915). 



 69 

Còn tra cứu về phía Túc Sinh truyện (Jàtaka), thì các 

học giả sẽ thấy, có ít nhất là 23 thuật sự, kể lại tiền kiếp 

của A Nậu Lâu Ðà. Hầu hết đều xác nhận rằng, tiền thân 

A Nậu Lâu Ðà đã nhiều lần làm vua trời Ðế Thích 

(Sakka), nhất là các Túc Sinh truyện số 194, 243, 347, 

429, 430, 480, 494, 499, 537, 540, 541, 545, 547. 

Có một lần, tiền thân A Nậu Lâu Ðà sinh làm một vị sứ 

giả của vua trời Ðế Thích, tên là Pañcasikha. Sứ giả ấy 

là một thiên thần rất giỏi về âm nhạc, nên luôn luôn 

được Ðế Thích ưa chuộng. 

Riêng bảy kiếp sinh làm người, như đã nói ở đọan 

trước, thì tiền thân A Nậu Lâu Ðà thường xuyên sống 

hạnh hiền đức. (Theo các Túc Sinh truyện số 423, 488, 

509, 522: Jàtaka 423, 488, 509, 522). Hai trong số bảy 

kiếp ấy, tiền thân A Nậu Lâu Ðà và tiền thân đức Bồ Tát 

Sĩ Ðạt Ta đã sinh làm đôi anh em. Còn năm kiếp còn lại 

thì có ba kiếp, tiền thân ông sinh làm vua (theo Jàtaka 

485), một kiếp sinh làm giáo sĩ của triều đình (theo 

Jàtaka 515), và một kiếp sinh làm xa phu hoàng gia 

(theo Jàtaka 276). 

Cảnh bị đọa làm thú, tiền thân A Nậu Lâu Ðà chỉ bị một 

lần. Ðó là câu chuyện con chim câu rừng mất bạn, rất 

thương nhớ, rồi tình nguyện nhịn đói, như đã ghi ở đọan 

trước. (theo Jàtaka 490). Như vậy, nếu kê khai sơ lược, 

dựa theo Túc Sinh truyện (Jàtaka), thì tiền thân A Nậu 

Lâu Ðà đã có mười lăm lần sinh vào Thiên chúng, bảy 

lần sinh làm người, và một lần sinh làm thú. Tổng cộng 

là 23 thuật sự vậy. 



 70 

Ðiểm làm cho chúng ta chú ý ở đây, là trong các tiền 

kiếp tái sinh làm vua trời (hay vua trần gian) ấy, tiền 

thân A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) đã thường xuyên tỏ ra 

có nhiều sức mạnh thể xác, và được ngưỡng mộ tinh 

thần. Ðiều này chứng tỏ rằng, tiền thân ông đã hưởng 

quả lành của thiện pháp, chứ không phải như vị vua trời 

trong thần thoại Hy Lạp Zeus bị chi phối bởi tình yêu và 

sự tranh ngôi trên thiên cung, -cũng không giống như 

thần Jehovah (hay Yahavé), bậc thường "ứng lời" vào 

xác phàm được chọn lựa, để tiết lộ "thiên ý" và nhân 

danh "thiên quyền" thưởng phạt con người, trong đạo 

Do Thái và Nhất Thần giáo. 

Nhưng Ðế Thích trong Túc Sinh truyện đạo Phật, thì 

hoàn toàn khác. Vị Thiên Vương này là chúa tể của cõi 

trời thứ ba mươi ba (Đạo Lợi), bậc có nhiều thiện tâm, 

và luôn luôn tìm cách che chở những ai bất hạnh. 

Câu chuyện đức Ðế Thích cứu nạn cho một vị vua lành 

trên thế gian, xin kể như sau: 

Khi ấy đức Bồ Tát sinh xuống cõi trần làm một vị vua 

nhân từ. Vua ra lệnh nghiêm cấm toàn dân không được 

giết súc vật để lấy máu tế lễ thần linh. Kết quả, có một 

hung thần ngu muội đã nổi giận, bắt vị vua nhân đức ấy 

đem hành hình hút máu. Hoàng hậu thấy chồng sắp bị 

lâm nguy, bèn cầu khẩn Thiên Vương Ðế Thích. Bà cất 

cao giọng ngay thật, hướng lên chín từng mây, than thở 

van xin rằng: 

"Thiên Vương chúa tể cõi trời, 

Hào quang người có sáng ngời hay không? 



 71 

Thấy chăng những giọt máu hồng… 

Của người vô tội vào trong hung thần? 

Nghiệp oan ma quỷ khôn phân. 

Càng gây càng vướng vào thân đọa đày! 

Thiên Vương biết rõ duyên này, 

Xin mau bảo vệ vua dày thiện tâm!"... 

(N. Ð. thoát dịch theo Jàtaka số 347). 

Ðế Thích nghe những lời cầu cứu ấy, liền lập tức hiện 

xuống thế gian, đánh đuổi hung thần chạy mất, rồi cứu 

mạng vị vua nhân từ, đem lại niềm tin thanh bình, và sự 

vui mừng cho toàn thể hoàng cung. 

Về sau này, vua trời Ðế Thích chính là A Nậu Lâu Ðà, 

và vị vua nhân từ bị nạn cùng Hoàng hậu, chính là đức 

Thái tử Sĩ Ðạt Ta (Siddhatta) và Công chúa Da Du Ðà 

La (Yasodharà). 

Mặt khác, tiền thân A Nậu Lâu Ðà tái sinh làm Ðế 

Thích đã không những chỉ cứu mạng đức Bồ Tát (là tiền 

thân Thái tử Sĩ Ðạt Ta) nhiều lần, mà ông còn che chở 

thanh danh, hay xuất hiện đưa đức Bồ Tát vượt qua 

những hoàn cảnh hiểm nghèo, không biết bao nhiêu lần. 

Ngoài ra, trong một số trường hợp, Ðế Thích (tiền thân 

A Nậu Lâu Ðà) còn muốn kích thích đức Bồ Tát (tiền 

thân Phật Thích Ca), để vị này tinh tấn trau giồi đức 

hạnh giải thoát nhiều hơn nữa. Chẳng hạn như trong 

Túc Sinh truyện cuối cùng, Ðế Thích đã hóa thân thành 

một ông Bà la môn già yếu, để hỏi xin người vợ của đức 



 72 

Bồ Tát, hầu thử thách hạnh bố thí Ba la mật của vị nầy. 

(theo Jàtaka số 547). 

Rồi trong một hoàn cảnh khác, Ðế Thích đã thử lòng 

quyết tâm bố thí Ba La Mật (Paramità) của đức Bồ Tát, 

bằng cách hỏi xin đôi mắt của ông (theo Jàtaka số 499). 

Còn để thử hạnh kiên nhẫn và hòa dịu, Ðế Thích đã bêu 

nhục, chê bai sự xấu xí của đức Bồ Tát, khi kiếp nọ Bồ 

Tát sinh ra không được đẹp trai cho lắm. Trước sự chê 

xấu, bêu nhục ấy, đức Bồ Tát đã ôn hòa trả lời rằng: 

Tôi sở dĩ chịu quả bất hạnh nầy, là vì trong kiếp trước 

tôi đã tối tăm làm nhiều điều bất thiện. Nhưng trong 

kiếp nầy, tôi đang tinh tấn trau dồi thân, khẩu, ý, cũng 

như khuyến khích, khen ngợi mọi người xung quanh 

làm như tôi, để kiếp sau khỏi bị nhiều quả khổ. 

Kế đó, Ðế Thích bảo với đức Bồ Tát rằng: 

- Ông muốn ban cho đức Bồ Tát một điều ước, thì đức 

Bồ Tát lập tức xin được giải thoát khỏi các tật xấu như 

ác tâm, thù ghét, tham lam và khao khát. Xa hơn nữa, 

đức Bồ Tát (tiền thân Phật) còn tâm nguyện đừng bao 

giờ làm hại ai, và Ngài tự giảng giải rằng: 

Tất cả những điều mong ước ấy, nếu thành tựu là do 

công hạnh và thiện nghiệp của một người thanh tịnh đã 

tạo, chứ không phải được một vua trời nào có thể ban 

cho cả" (theo Jàtaka 440: Túc Sinh truyện số 440). 



 73 

Riêng trong hai Túc Sinh truyện số 429 và 430, thì Ðế 

Thích đã thử thách tính ưa chuộng đời sống đạm bạc 

của đức Bồ Tát. 

Nhóm thuật sự tiếp theo, kể chuyện đức Ðế Thích mời 

đức Bồ Tát lên cõi trời, để chứng kiến những khung 

cảnh kỳ diệu, huyền bí trên Thiên giới. Loại thuật sự 

nầy, đã được mô tả tượng trưng, trong câu chuyện nhạc 

sĩ thổi tiêu tên Guttila rồi, xin khỏi dài dòng ở đây (theo 

Jàtaka số 243). 

Riêng hai Túc Sinh truyện số 541 và 494, tiền thân đức 

Phật đã 2 lần sinh làm 2 vị vua nhân từ, tên là Nimi và 

Sadhina, thì tiền thân A Nậu Lâu Ðà cũng tái sinh 2 lần 

làm Ðế Thích. Và ông (Ðế Thích) đã dùng thần thông 2 

lần, mời và đưa 2 vị vua (sống theo phạm hạnh) ấy lên 

viếng cõi trời.  

Bây giờ nói qua những tiền kiếp A Nậu Lâu Ðà 

(Anuruddha) tái sinh làm người, chúng tôi xin chọn 

những mẫu chuyện sau đây: 

Một kiếp nọ, tiền thân A Nậu Lâu Ðà sinh làm quan Tư 

vấn Bà la môn trong triều, được nhà vua kính chuộng, 

và thường hỏi về những hành động lợi ích và công bằng, 

mà một vị minh vương nên phối hợp, để cai trị toàn dân 

cho được hiệu quả. Quan Tư vấn thành thực nói rằng: 

Hạ thần không thể trả lời câu hỏi ấy một cách có tiêu 

chuẩn thông suốt được. Nhưng hạ thần hứa sẽ cố gắng 

tìm ra một người đại trí, có thể giúp cho bệ hạ những ý 

kiến chính trị rất hay. 



 74 

Rồi ông đi tìm đức Bồ Tát (tiền thân Phật) để cầu xin 

những pháp lành trị dân. (theo Túc Sinh truyện số 515: 

Jataka N. 515). 

Còn khi tiền thân A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) sinh làm 

viên xa phu hoàng gia, một lần vì muốn tránh trận mưa 

to sắp đổ xuống, xa phu đã dùng cây nhọn húc vào hông 

ngựa, để thúc chúng chạy thật nhanh. Về sau, mỗi khi đi 

ngang qua chỗ ấy, hai con tuấn mã tự động chạy thụt 

mạng, in tuồng hoảng sợ một cái gì đó, đã làm cho 

chúng đau điếng bên hông. 

Hiểu được nguyên nhân gây ra kinh hoàng cho hai con 

ngựa quí, luôn luôn tận lực chạy theo lệnh của mình, 

viên xa phu (tiền thân A Nậu Lâu Ðà) bắt đầu hối hận, 

tự trách đã không hành động đúng theo tinh thần của kẻ 

kỵ mã. (Theo Jàtaka số 276). 

Nhiều sắc thái nổi bật và nhiều tư liệu khác nhau, trong 

toàn thể Túc Sinh Truyện nói về tiền thân A Nậu Lâu 

Ðà, đã cho chúng ta thấy một số điểm quy nạp: Ðó là 

đặc tính, là nghị lực, và các khía cạnh tâm lý chân thành 

của tiền thân ông, lúc nào cũng lo làm tròn bổn phận, 

duy trì sự bình an, và biết tìm ra nguyên nhân đau khổ 

của kẻ khác, để từ đó ông có thể sửa lỗi, hay chia xẻ nỗi 

khổ với đối tượng.  

Các đặc tính và nghị lực ấy cũng chứng minh rằng: Sự 

thuần thục trong thiền định, cùng với sự chứng đắc 

Thượng thừa trong các loại thần thông, của Thiền Tăng 

A Nậu Lâu Ðà, vốn bắt nguồn từ những công phu, hay 

những kinh nghiệm đã qua trong quá khứ, nhất là trong 



 75 

các tiền kiếp sinh làm vua trời Ðế Thích, hay vua cõi 

người, mà được gần gũi với tiền thân Phật (Bồ Tát). 

  

[VIII] 

 

A NẬU LÂU ÐÀ SAU KHI  

PHẬT NHẬP DIỆT 

Theo kinh Ðại Niết Bàn, trong bộ Trường Bộ Kinh, số 

16 (Mahà Parinibbàna Sutta - Dìgha Nikàya N. 16) thì 

Thánh tăng A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha) đã có mặt bên 

cạnh Bổn Sư, lúc đức Phật nhập Niết Bàn. 

Khi ấy đấng Toàn Giác biết rõ sự sắp lìa bỏ nhục thân 

nầy, Ngài bèn nhập định vi diệu vào các bậc thiền, nhất 

là các bậc thiền Hữu Sắc và Vô Sắc. Rồi Phật an trú vào 

trong một đại thiền pháp, tên gọi là "Diệt Thọ Tưởng 

Ðịnh" (Tiếng Pàli gọi là Saññà Vedaniya Nirodha)... 

Sa môn hầu Phật là Tôn giả A Nan Ða đang buồn rầu, 

chợt quay hỏi Thiền tăng A Nậu Lâu Ðà rằng: 

- Bạch sư huynh! đức Thế Tôn đã nhập Niết Bàn 

chưa?", thì được ông trả lời: 

- Này A Nan Ða ! Sư huynh đã nhập định và dùng 

"Thiền Nhãn" theo dõi tâm Phật thì được biết “Thần 

Quang” của đức Bổn Sư đang an trú trong Vô Sắc thiền, 

bậc “Diệt Thọ Tưởng Ðịnh”. 



 76 

- Kính bạch sư huynh! Sư huynh biết rõ đức Bổn Sư 

đang “xả báo th ân”, diễn tiến như thế nào, xin sư huynh 

từ bi thông báo cho. 

"Này hiền đệ A Nan Ða ! Ðể theo dõi “Thần Quang” 

của đức Thế Tôn, tệ huynh đã phải nhập hết thiền Hữu 

Sắc (Rùpà Jhàna) đến thiền Vô Sắc (Arùpa Jhàna), vì 

trạng thái Phật tịch diệt không nằm trong phạm trù 

"Ngài muốn sống hay muốn chết", mà sự "nhắm mắt kỳ 

diệu" ấy hoàn toàn nằm trong diễn tiến tự nhiên của 

thân nghiệp cuối cùng, trước khi Phật trở thành vô sanh 

bất tử!  

-Nghĩa là Phật không chối bỏ xác thân này, nếu những 

tế bào của sự sống còn hoạt động, đồng thời Ngài cũng 

không mắc dính, bám víu vào sự sống hữu hạn, phù du, 

và xoay vần ấy. Ngài an trú ở các bậc thiền, theo thứ tự 

từ thấp đến cao (Nhất thiền lên Tứ thiền), rồi từ cao 

xuống thấp (Tứ thiền trở lại Nhất thiền). Hết lên đến 

xuống và hết xuống lại lên như vậy, cốt để giữ cho nhục 

thân được quân bình, và "chờ" cho những nhóm tế bào 

chính cuối cùng "chủ lực" sự sống chấm dứt hoạt động. 

Và xuyên qua sự thông báo từng giây từng phút ấy, của 

A Nậu Lâu Ðà (Anuruddha), mà những đệ tử có mặt 

bên cạnh nhục thân đấng Toàn Giác, đã biết được khi 

nào đức Phật thực sự viên tịch. 

Lúc đức Thế Tôn xả báo thân, vĩnh viễn an nghỉ Niết 

Bàn, thì trời Phạm Thiên (Brahmà) và Ðế Thích 

(Sakka), chủ tể cõi trời thứ ba mươi ba (Đạo Lợi), đồng 

thanh cúng dường quả giải thoát của Bậc Thiên Nhân 



 77 

Sư, bằng những câu kệ, nói lên luật Vô Thường, bất di 

bất dịch như sau: 

" Tử sinh là luật luân hồi, 

Có sinh, ắt tử, trời người không qua". 

Rồi người thứ ba tán dương sự nhập Niết Bàn linh diệu 

của đức Phật, là A Nậu Lâu Ðà. Ông ứng khẩu ngâm 

mấy câu kệ rằng: 

"Cao thượng thay là giờ nhập diệt, 

Ðấng từ bi thanh khiết vô lường. 

Buồn, vui, sinh, tử... không còn, 

Vượt ra tam giới, mười phương Niết Bàn". 

Tuy nhiên, những phàm Tăng, và một số Thánh nhân 

bậc thấp (còn tái sinh lại tối đa bảy lần nữa), vì lòng 

ngưỡng mộ đức Phật, còn "chủng tử" ràng buộc, nên họ 

buồn khổ khóc than thảm thiết. Nhất là khi họ nghe 

Thiền Tăng A Nậu Lâu Ðà chính thức công bố sự viên 

tịch của đức Phật. 

Trước hoàn cảnh như vậy, Thánh Tăng A Nậu Lâu Ðà 

liền khuyên giải họ. Và bằng tâm từ bi, ông đã làm giảm 

lòng phiền muộn của các đồng đạo, bằng cách lôi kéo 

họ chú ý đến sự có mặt (nhưng mắt phàm không nhìn 

thấy), của rất nhiều Thiên Chúng, tới lễ bái nhục thân 

đức Phật lần cuối cùng. A Nậu Lâu Ðà nói: 

- Nầy chư huynh đệ! Các Thiên chúng cũng đang buồn 

rầu, đau xót, tiếc thương, chẳng khác nào những phàm 

nhân, khi vừa mất một vị Phật. Nhưng hỡi chư Sa-môn 



 78 

huynh đệ! Lúc đức Bổn Sư còn sống, Ngài đã chẳng dạy 

cho chúng ta pháp Vô thường gây ra khổ não hay sao? 

Và giờ đây pháp ấy đang được chứng nghiệm trước mắt 

quí vị, tại sao quí vị không nhớ lại lời Bổn Sư, để bình 

tâm niệm tưởng ân đức của bậc Giải Thoát? 

Tiếp theo, Thánh Tăng A Nậu Lâu Ðà và Tôn giả A 

Nan Ða, đã thức trọn đêm hôm ấy, để cung hầu nhục 

thân đức Phật. Sáng hôm sau, A Nậu Lâu Ðà bèn yêu 

cầu A Nan Ða, đi công bố tin đức Thế Tôn nhập Niết 

Bàn, đến chư Phật tử trong các vùng lân cận, nhất là 

trong thành phố Kusinàrà. 

Thế là hầu hết dân chúng địa phương, kể cả những 

người chưa thấm nhuần Phật giáo, chỉ cảm kích đức 

hạnh của đấng Giải Thoát mà thôi, đã tự động tập hợp, 

rồi dựng lên một lễ đài, và một giàn hỏa vô cùng trang 

nghiêm trọng thể, bằng những loại gỗ quí và trầm 

hương, để cử hành lễ Trà Tỳ đức Phật. 

Có một điều lạ, là khi tám người thanh niên lực lưỡng, 

đồng loạt nâng nhục thân đức Phật, đặt lên giàn hỏa, thì 

họ dù rán sức đến đâu cũng không làm được. Bất chợt 

họ rùng mình kinh cảm, và lập tức đến hỏi Thánh Tăng 

A Nậu Lâu Ðà, vì sao nhục thân của đức Thế Tôn, lại có 

một trọng lượng lạ lùng như vậy. A Nậu Lâu Ðà vốn 

biết rõ lý do, bèn nói cho họ biết, rằng các hàng Thiên 

chúng ước muốn cuộc lễ hỏa táng, được thực hiện dưới 

một thứ tự khác. Nghĩa là qua trung gian của Thánh 

Tăng A Nậu Lâu Ðà, chư Thiên đã đề nghị với toàn thể 



 79 

Tăng và tín đồ có mặt, một nghi thức lễ Trà Tỳ đúng 

theo nguyện vọng của các vị vua trời. 

Kinh chép : Khi chư Thiên Vương "cầu nguyện" xong, 

thì nhục thân của đức Phật bỗng trở thành nhẹ nhàng vô 

cùng. Mọi người chỉ cần để một ngón tay lên kim 

quan... là thân Phật cùng với mọi vật che chở tự động 

nâng lên cao, và di chuyển an ngoạ ngay ngắn, tại trung 

tâm giàn hỏa. 

Nếu về phía Thiên chúng, A Nậu Lâu Ðà đã tự động 

"tiếp xúc" với họ trong suốt cuộc lễ Trà Tỳ, thì về phía 

phàm nhân, Tôn giả A Nan Ða cũng lo việc đôn đốc, cố 

vấn dân làng, để những vật liệu cúng dường, thiêu đốt 

nhục thân đức Phật, được họ chọn lựa tinh khiết, kỹ 

càng hơn. Nói vắn tắt là hai vị Sa-môn huynh đệ nầy, 

mỗi người trách nhiệm một cảnh giới: Thiền Tăng A 

Nậu Lâu Ðà giao cảm, nghinh đón các hàng Thiên 

chúng, và Tôn giả A Nan Ða tiếp xúc với cộng đồng 

phàm nhân (theo Trường Bộ Kinh số 16: Dìgha Nikàya 

N. 16). 

Sau lễ Trà Tỳ, hỏa táng nhục thân đấng Giải Thoát, dưới 

sự chủ tọa của Ðệ nhất đệ tử Phật, là Thánh Tăng Ðại 

Ca Diếp (Mahà Kassapa), A Nậu Lâu Ðà tuy ở địa vị 

một thánh Bất Lai A-la-hán, và cũng là thân nhân gần 

nhất của Phật Tổ, nhưng Ngài đã không tự nhận mình ở 

vai trò thừa kế Bổn Sư, lãnh đạo Tăng Già. Bởi vì khi 

sinh tiền, đức Thế Tôn đã không di chúc một giáo quyền 

đến đệ tử nào hết. 



 80 

(Quí đạo hữu nào muốn biết do kỳ duyên chi, Trưởng 

lão Ðại Ca Diếp đã đến đúng lúc vào giờ chót, để chủ 

tọa lễ Trà Tỳ nhục thân đức Phật, xin hãy đọc cuốn 

Gương Lành Thánh Ðại Ca Diếp, đã được dịch ra Việt 

ngữ và đã ấn tống). 

Ngay như Thánh Tăng Ðại Ca Diếp, là vị Thượng Thủ 

có nhiều phẩm hạnh giống đức Phật nhất, và hơn nữa, 

ông còn được toàn thể Tăng chúng, cũng như tín đồ hiện 

diện, đồng tâm suy tôn lên ngôi vị chưởng môn, để thay 

Phật hướng dẫn Tăng chúng, mà Ngài cũng thanh tịnh 

từ chối, huống chi là A Nậu Lâu Ðà. Bởi cốt lõi của 

Phật giáo là làm cho người Phật tử phải "độc lập", tự 

mình hướng dẫn lấy mình, đi theo ánh sáng giải thóat 

của bậc Toàn Giác, chứ không cần một "giáo nhiệm" 

nào điều khiển cả. (Ý nói không trông chờ tha lực). 

Tuy nhiên, Trưởng lão Ðại Ca Diếp cũng không phải 

không ý thức được trách nhiệm vô cùng quan trọng của 

mình trong thời "hậu Phật". Nên vừa chứng minh xong 

lễ phân phối Xá lợi Phật, cho các hàng vua chúa xây 

tháp tôn thờ, Ngài liền dời gót hướng về phía Vương Xá 

thành, khởi xướng triệu tập Ðại Hội 500 Thánh nhân 

Bất Lai (A-la-hán), để nhắc lại tất cả những lời Phật 

dạy, hầu lưu truyền phúc âm đến các đời sau. Và đó là 

cuộc kết tập Kinh Ðiển Phật Giáo lần thứ nhứt. 

Sách chép: Tôn giả A Nan Ðà (đại đệ tử hầu cận Phật 

cho đến giây phút cuối cùng) lúc ấy chưa đắc quả A-la-

hán, có thể bị đại hội không mời dự, nên Thánh Tăng A 

Nậu Lâu Ðà đã thúc giục ông hãy tinh tấn vượt bực, để 



 81 

mau hội nhập vào Thánh Giới Bất Lai, mới tham gia 

đóng góp vào cuộc kết tập Phật ngôn được. 

Kết quả, chỉ trong vòng một thời gian ngắn, Tôn giả A 

Nan Ða (Ananda), với sự quyết tâm tinh tấn, đã diệt tận 

tham sân si phiền não, đắc quả A-La-Hán rồi dùng thần 

thông nương vào một tia sáng (xuyên qua lỗ khóa), bay 

vào tham dự hội nghị, trước sự hoan hỷ, và tán dương 

của 499 vị Thánh nhân A-la-hán. 

Diễn tiến cuộc kết tập Kinh Ðiển Phật Giáo lần thứ 

nhất, dưới sự chủ tọa của Thánh Tăng Ðại Ca Diếp, có 

thể trình bày tóm tắt như sau: 

1. Tôn giả A Nan Ða (Ananda) tụng lại tất cả những bài 

pháp dài, ngắn, tập hợp, khác nhau, đủ loại chủ đề 

khuyến thiện và phân tích, rồi sau đó ghi chép, kết tập 

thành một "rổ", gọi là Pháp Tạng (Dhamma Pitaka). 

2. Thánh Tăng Ưu Bà Li (Upàli) thuật hết những điều 

Luật, và điển tích mà đức Thế Tôn đã căn cứ vào đó, để 

chế ra các phần răn cấm (như Tỳ kheo giới, Sa di giới, 

Tỳ kheo Ni giới, Sa di Ni giới) cho các bậc xuất gia, và 

Thập giới, Bát giới hay Ngũ giới cho những hàng cư sĩ. 

Toàn thể luật cấm được kết tập chép lại thành một "rổ", 

gọi là Tạng Luật (Vinaya Pitaka). 

Trong kỳ kết tập Kinh Ðiển Phật Giáo lần thứ nhất nầy, 

500 vị A-la-hán chỉ thuật lại nguyên văn lời Phật nói, 

rồi lập thành hai Tạng là “Pháp Tạng” và “Luật Tạng” 

mà thôi! Riêng "Tạng Luận" (Abhidhamma Pitaka) về 

sau xuất hiện, là nhờ các cuộc kết tập Kinh Ðiển Phật 



 82 

Giáo nối tiếp, đã phân tích và xếp loại những Phật ngôn 

trong “Pháp Tạng” ra thành hai phần: Phần thứ nhất 

nặng về khuyến thiện, được tiếp tục gọi là Tạng Kinh 

(Sutta Pitaka). Còn phần thứ hai dành phân tích tâm 

thức, được gọi là Tạng Luận, hay còn gọi là Tạng Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma Pitaka).  

Từ đó, chúng ta có thể nhận thấy rằng: Thánh Tăng A 

Nậu Lâu Ðà đã từ bi khuyến khích, và tiếp độ vị sư đệ 

của ông (ám chỉ Tôn giả A Nan Ða), ngay sau khi đức 

Thế Tôn tịch diệt, để đưa vị Sa-môn nầy vào thánh giới 

giải thoát, chấm dứt vòng sinh tử luân hồi. 

Và Phật giáo được kết tập thành Tam Tạng Kinh Ðiển 

có hệ thống đó, đã lưu truyền cho đến ngày nay, xuyên 

qua hơn 25 thế kỷ, và sẽ còn tiếp tục lưu truyền, gieo 

phúc lành cho chúng sanh nhân loại, mãi đến thời mạt 

pháp, sau năm ngàn năm. 

Theo Trường Bộ kinh (Dìgha Nikàya), thì trong đại hội 

kết tập Kinh Ðiển Phật Giáo lần thứ nhất ấy, Thánh 

Tăng A Nậu Lâu Ðà đã hợp tác một cách tích cực, với 

sư đệ là Tôn giả A Nan Ða (Ananda), để thuật lại toàn 

thể Tăng Chi Bộ Kinh (Anguttara Nikàya). 

Sau cùng, liên quan đến sự viên tịch của A Nậu Lâu Ðà, 

(Anuruddha), chúng tôi không tìm thấy một chỗ nào 

trong điển tích Phật giáo, nói rõ tuổi thọ, ngày giờ và 

địa điểm nhắm mắt chính xác của vị Thánh Tăng nầy, 

ngoại trừ những câu kết thúc một loại 20 bài kệ, do 

chính A Nậu Lâu Ðà thốt ra. Những câu kết thúc các kệ 

ngôn ấy, có vẻ gián tiếp nói về nơi nhập diệt của ông.  



 83 

Chúng tôi xin mạn phép phỏng dịch ra văn vần Việt 

ngữ, để cống hiến chư vị Phật tử xa gần, vài bài kệ ngôn 

như sau: 

"Niềm tin Phật, bần Tăng không lay chuyển. 

Và Phật ngôn cũng thực hiện chu toàn. 

Cái ngã làm người, trời, thú... không còn. 

Vòng sinh tử trọn kiếp nầy là hết. 

* 

Vườn "Vệ Lữ" (1) miền "Hoa Chân" (2) sẽ chết, 

Xác thân nầy trả cát bụi, thời gian... 

Dưới bóng tre xanh, nơi nhập Niết Bàn. 

Sạch phiền não, ấy tận cùng giải thóat". 

(Theo hai Tôn Túc Kệ Ngôn số 918, 919: Theragàthà N. 

918-919) 

- Hai địa danh "Vệ Lữ" (1) và "Hoa Chân" (2) trên đây 

do dịch giả mạo muội "Việt hóa", do hai từ ngữ Pàli là 

"Veluva" và "Vajjan" để dễ diễn tả ra văn vần. Vả lại, 

nếu y cứ nơi 2 bài kệ sau cùng nầy (do chính Thánh 

Tăng A Nậu Lâu Ðà nói), thì ông đã nhập diệt trong 

“Veluva”(vườn trúc), thuộc xứ “Vajjan”(Tôn Hiền) đó. 

Ngày nay, nếu chúng ta nhìn vấn đề, theo khía cạnh lịch 

sử địa phương, và so sánh cách thức tổ chức xã hội thời 

cổ Ấn Ðộ, thì vùng Vajjan nói trên, là nơi ngày xưa phát 

xuất nền "Cộng Hòa" (=Tôn Hiền) đầu tiên trên thế giới. 

Vì thuở ấy lãnh thổ này đã được quản trị bởi một Hội 

Ðồng Bô Lão, do toàn dân bầu, dưới sự chủ tọa của một 



 84 

niên trưởng đạo đức, chứ lãnh thổ không "được" cai trị, 

bởi một tiểu vương như những nơi khác. 

Và với tấm lòng chân thành ngưỡng mộ vị Thánh Tăng 

có THIÊN NHÃN THÔNG siêu đẳng, trong các hàng 

cao đồ Đại Thinh Văn, đệ tử của đức Phật, dịch giả xin 

kết thúc tập "A Nậu Lâu Ðà" độc đáo nầy. 

 

Dịch xong tại Paris , ngày 17 tháng 12 năm 1993 

Nguyễn Ðiều 

-ooOoo- 

 

Bài thơ 

CÚNG DƯỜNG THÁNH ANURUDDHA 

 (A NẬU LÂU ÐÀ) 

Thiền tâm như đá, thân như núi. 

Núi, đá khôn lay giữa gió ngàn. 

Thánh định đắc rôi, thông tất cả… 

Luân hồi dứt nghiệp khổ lang thang. 

* 

Nhiều kiếp người làm vua Thiên giới. 

Lắm khi vương tước cõi trần gian. 

Hạnh phúc cũng từng hơn xã hội. 

Nhưng người không nhiễm tật tham, sân. 



 85 

* 

Ðời sống cuối cùng nhờ hướng thượng. 

Hành theo gương Phật, định tâm thần… 

Ánh sáng Bồ đề từ vô lượng. 

Bừng lên vẹt hết bóng vô minh. 

* 

Người đã nhập vào trong Thánh giới. 

Nhãn căn đắc chứng một thần thông. 

Ba cõi, sáu đường "tâm chỉ gợi"… 

"Hiện ngay trước mắt", diệu vô cùng! 

* 

Tuổi thọ hết rồi, người viên tịch. 

Trong vườn tre mát, lá mông lung… 

"Thần Nhãn Niết Bàn là ngọc bích. 

Ðưa người ra khỏi khổ xoay vòng. 

* 

Ðệ tử giờ đây lòng thanh tịnh. 

Cúng dường Thiền Thánh tánh như không. 

Người đã là Sen qua sử tích.. 

Hương Thơm còn khắp cõi vô cùng!. 

(Nguyễn Ðiều cẩn đề) 

___________ 

 


