
 1 

 

 

 
 

Lời thưa đầu 
 

Đây là một tập sách nhỏ, góp nhặt những bài pháp thoại, do 

chúng tôi biên soạn và chia xẻ đến một số đạo hữu, trong 

«Nhóm nghiên cứu và thực hành lời Phật dạy», quận 13, Paris. 
 

Thời gian trôi qua, những gì xảy ra trong đời sống hằng ngày, 

thì luôn luôn lưu dấu nơi ký ức của mỗi con người. Đó có thể 

là những điều tốt, hay cũng có thể là những điều xấu. Điều tốt 

khi nhớ lại thì người ta hài lòng. Còn điều xấu hễ hồi tưởng thì 

người ta cảm thấy đáng tiếc. Muốn quên đi cũng chẳng dễ. 
 

Nhưng pháp thoại, theo tinh thần Phật Giáo Nguyên Thủy, thì 

tất nhiên là những điều lành mạnh. Vì nó hoàn toàn vô vụ lợi, 

hữu ích và xứng đáng, cho cá nhân cũng như đoàn thể. Nhất là 

đối với chư đạo hữu ở xa, nhiều khi đã lớn tuổi, mà vẫn cố 

gắng hiện diện thường xuyên, để tham dự mọi thảo luận, một 

cách nhiệt thành, cởi mở…thì tập «Góp Nhặt Pháp Thoại» nầy 

quả là một «kỷ niệm» quí báu trong sinh hoạt hướng thiện. 
 

Mỗi đề tài pháp thoại có một nội dung riêng, độc lập. Nó 

không phải là những tiết mục qui về một chủ đề, như các 

chương trong một cuốn sách. Tuy không có liên hệ với nhau, 

nhưng tất cả pháp thoại đều nhắm vào một điểm, là làm sáng 

tỏ một số điều học, còn bỏ dở hay lờ mờ, trong giáo lý nhà 

Phật, mà chúng ta tạm thông qua, vì chưa có dịp khảo sát. 
 

Đặc biệt là trong lãnh vực «ngữ vựng» Phật học, có một ít 

danh từ đã dùng thành thói quen, mà nhiều khi không chuyên 

chở trọn nghĩa lý. Chưa kể một số khuynh hướng giải thích 

Phật giáo, cứ «xưa sao nay vậy», dù nhận thấy có những chỗ 



 2 

đáng bổ túc, nhiều người cũng không dám điều chỉnh, giúp bỏ 

đi những sơ sót khó tránh được của người xưa. Nếu chúng ta 

làm việc nầy với tinh thần nhớ ơn tiền nhân, và nhất là vì tiền 

đồ Phật giáo, thì đó là một hành động tự nó rất lành mạnh. 
 

Chẳng hạng như «điều chỉnh» một số thành kiến bất thiện 

trong tư duy của người học Phật, cho rằng «lòng tham», «bản 

ngã», hay «linh hồn»..v.v…là những gì luôn luôn đáng loại 

trừ, đáng phủ nhận, xem như ảo tưởng. Nhưng khi đặt đúng 

chỗ, như lòng tham làm việc thiện, bản ngã để nhận trách 

nhiệm hay linh hồn để hướng thượng..v.v.., thì cũng có thể 

làm cho «người tu» bớt đi cực đoan, bớt đi sự tận lực «bóp 

chết» lòng tham (mà đối với phàm nhân, vốn chỉ có trên lý 

thuyết, chứ không thể trên thực tế), tức là bớt đi trở thành bi 

quan, bớt đi buông xuôi, bớt đi tiêu cực, hay bớt đi «đoạn 

kiến», khi đối diện những cái khổ, sinh ra từ các thứ ấy. 
 

Và «trung đạo» cũng vậy. Nếu trung đạo bị «đóng khung» 

trong cái nghĩa đơn giản là «con đường thứ ba, chống lại hai 

lối kia», và chấp vào đó một cách cứng ngắt, thì «trung đạo» 

chẳng khác gì những cực đoan khác ? 
 

Nhờ cùng nhau pháp thoại, mà những thiếu sót phàm tình vừa 

nêu có thể hóa giải, trong sự hòa thuận. Đó cũng chính là một 

thiện nghiệp, biểu lộ được phần nào ý nghĩa của hai nhóm chữ 

chánh kiến và  chánh tư duy, hai phẩm tính nòng cốt trên con 

đường tu Phật (Bát Chánh Đạo), tiến tới giác ngộ, giải thoát.  
 

Như cổ đức đã nói «Học Phật trước tiên là phải soi sáng» 

Duy tuệ thị nghiệp  ! 
 

 

Mong thay ! 
 

TL(2010) 

 

 

 



 3 

 

Mục tiêu và Pháp hành  

của người học Phật tại gia. 
 

Cư sĩ Tuệ Lạc trình bày ngày 25 Janvier 2009. 
 

Phần I 

MỤC TIÊU của người HỌC PHẬT. 
 

*Định nghĩa danh từ quan trọng : 
           

«Mục», sự nhìn của mắt, ám chỉ cả mắt thịt lẫn mắt ý thức, 

«Tiêu.» là điểm nhắm để đạt đến 

«Học Phật»(Sekhā), sự nghiên cứu, thu thập các pháp hướng 

thiện, đã được chư Bồ tát ứng dụng viên mãn, để soi sáng 

hành động tiến hóa, thành Phật. 
 

*Gợi ý để thảo luận  : 
         

1-Theo nhà Phật, «học hỏi» ví như sưu tầm, để thu thập những 

SOI SÁNG ý thức hướng thiện, và thực hành nghiệm chứng, 

chứ không phải đơn giản chỉ là sự nghiên cứu, phân tích lý 

thuyết, đi tìm những cây đuốc lý luận triết học, và các «sáng 

lập gia», tức là những vị giáo chủ «cầm đuốc». 
 

2-Đi vào kinh điển Phật giáo, dẫn chứng và trích dẫn «Phật 

ngôn» là một điều cần thiết. Nó chứng tỏ nguồn khảo cứu gần 

với lời dạy của đức Phật nhất. Nhưng trích dẫn mà không soi 

sáng, không tỏ nghĩa, không được hiểu. Hoặc nghiên cứu chỉ 

để đọc, tụng «nhập tâm», và xử dụng lòng tin, cấm tín đồ 

không được thắc mắc, xem thắc mắc, hay nghi ngờ giáo lý là 

một tội lỗi, thì dẫn chứng ấy là dùng lời xưa để hù dọa, ngu 

dân, không phải là cách học sáng suốt trong đạo Phật. 
 

3-Đương nhiên sự Học Phật sẽ giúp chúng ta «hiểu» được giá 

trị «cây đuốc giáo lý» và lịch sử đáng noi gương của vị cầm 

đuốc là đức Phật ! -Với nghĩa đen lẫn nghĩa bóng. 



 4 

4-Đức Phật ví như bậc cầm cây đuốc không màu, so với các 

giáo chủ khác, cầm những cây đuốc có màu. Do đó mới có 

câu nói phổ thông là «Tôn giáo nào cũng khuyên người ta ăn ở 

hiền lành» (-ám chỉ tôn giáo nào cũng có cây đuốc chỉ đường 

«phải trái»), nhưng chúng ta chỉ chọn đạo Phật. Vì cây đuốc 

Phật giáo không màu, không đóng khung, không cố chấp.  
 

Tức là đức Phật không áp đặt quyền lực trên con người, Ngài 

không thưởng phạt ai cả !  
  

5-Nếu pháp học làm cho người ta hiểu, thì pháp hành (thực 

nghiệm) làm cho người ta biết. Như vậy, trong khi Học Phật, 

cần phân biệt hai chữ «HIỂU» (dựa theo «hợp lý» (logique) 

hay không «hợp lý» (illogique), và «BIẾT» (dựa theo xác 

chứng sự thật). Và khi đi vào sự thật, thì «hợp lý» nhiều khi 

không nghiệm đúng, không xác thật ! 
                        

6-Từ đó suy ra, hiểu chưa chắc đã biết, nhưng khi xác nghiệm 

biết rồi, thì sự hiểu ấy sẽ rất tường tận. 
       

7-Đạo Phật là đạo giác ngộ, tức đạo lấy sự biết thông suốt làm 

cứu cánh. Và sự biết thông suốt ấy là kết quả của nhiều công 

phu thực hành, chứ không phải là kết quả của lý thuyết qui 

nạp, do «hiểu vấn đề» qua biện luận (logique). 
                        

8-Đạo Phật cũng là đạo của trí tuệ thực dụng, tức là khả năng 

soi sáng cũng là khả năng thực dụng. Như trường hợp người 

lênh đênh trên biển khơi, có trí tuệ biết tìm kiếm và nhìn sao 

Bắc Đẩu, là để định hướng vào bờ, chứ không phải để đến chỗ 

có ngôi sao Bắc Đẩu. 
     

9-Trong khi học và hành lời Phật dạy, hãy can đảm lập lại 

những pháp hành căn bản, giản dị, thông thường hằng ngày. 

Vì những đề tài căn bản, giản dị, thông thường ấy, chính là 

những đề tài chúng ta thường coi nhẹ, và ít biết rõ. Thuần thục 

những pháp hành đó là nắm vững thực tại, mà nắm vững thực 

tại là tìm ra lối đi tới. 



 5 

 

10-Tương tự như người hành thiền, lúc nào cũng dùng một đề 

mục, nếu họ mau nhàm chán, không thuần thục với một đối 

tượng bình thường, thì đó là sự dừng bước. Rồi tật nhàm chán 

sẽ làm tâm phát sinh vọng động, tìm kiếm một cái gì khác 

mau thu hoạch hơn, thì đó là sự thụt lùi, bỏ phí công phu và 

thời gian đã qua, để khởi lại từ đầu. 
 

*Nhắc lại kinh điển  : 
                   

Trước khi Phật nhập Niết Bàn, Ngài A-Nan đã hỏi Phật đại ý 

«Sau khi Thế Tôn tịch diệt rồi, thì chúng đệ tử sẽ xem ai là 

thầy ?». Phật trả lời «Hãy lấy kinh luật làm thầy».  
 

*Như vậy, kinh luật Phật giáo có thể xem là thầy, là cây đuốc 

do đức Thế Tôn lưu lại. Và Học Phật một cách đúng đắn, sẽ 

giúp chúng ta kiên nhẫn, sáng suốt, định hướng đúng pháp 

hành trong thảnh thơi, tự tại, thanh tịnh và cởi mở. Từ đó hành 

giả sẽ có đủ khả năng, để nhìn thấy vị thầy trong cây đuốc 

Pháp Bảo ấy.  
 

*Câu Phật ngôn trên đây cũng gián tiếp khuyên chúng ta rằng 

«Không nên học Phật bằng cách nhắm mắt hiến thân làm môn 

đệ một trường phái, rồi trung thành với ông thầy, để ông ấy 

đưa mình đến chỗ tiến hóa, giải thoát» !  
 

*Theo thế gian thì một ông thầy giỏi, nhiều kinh nghiệm sẽ 

giúp học trò thành công. Nhưng trong Phật pháp, cần tự thân 

giác ngộ, ông thầy «giỏi» không phải là quyền lực duy nhất để 

cứu độ, mà chính là pháp hành, do mỗi cá nhân định hướng 

đúng, là tất yếu. 
 

*Định hướng «đúng» ở đây là trung đạo, là không chấp, là 

Như Lai Pháp, chứ không phải có một tiêu chuẩn cứng ngắc, 

để làm định hướng chung. Vì căn cơ của mỗi chúng sanh mỗi 

dị biệt. Nói khác đi, là định hướng trung đạo «đúng như vậy 

đó» (đúng như những gì đang diễn ra trong giây phút hiện tại), 



 6 

chứ không phải «đúng», đối nghịch với những gì bất đồng là 

«sai». –Vì sao ? –Vì sự vô thường và pháp biến hóa (tiến hoặc 

thoái), sẽ làm cho mọi hiện tượng danh sắc thay đổi không 

ngừng. Cái ấy ngày hôm nay chắc chắn sẽ khác với cái ấy 

ngày mai và sau nầy ! 
 

*Cần biết thêm rằng : Giáo pháp nguyên thủy do đức Phật để 

lại, tuy mới nghe qua, có vẻ là lý thuyết, nhưng xét cho cùng, 

thì đó chính là ngôn ngữ dựa trên thực nghiệm, hay căn cứ 

trên chứng đắc của Phật, do Ngài đã trải qua bao kiếp tu trì, 

thực hành Ba La Mật, trước khi được viên mãn, tổng hợp.  
 

*Giáo pháp ấy không phải là một loại triết lý nhân sinh, được 

thiết lập thuần túy bởi tư duy xuất sắc của một con người. 

Giáo pháp đó trong chiều sâu, cũng có thể xem là một khoa 

học thực nghiệm tâm vật hoàn chỉnh nhất, cho những chúng 

sinh muốn tiến hóa, thoát khỏi sa đọa.  
 

*Và vì giáo pháp ấy có hiệu lực giúp hành giả vượt sa đọa, 

nên nó không thể nào không «tương ưng» một cách đối trị với 

pháp sa đọa trong thế gian. Vì như chúng ta thường nghe nói 

«Phật pháp bất ly thế gian pháp». 
 

*Khi nghiên cứu Vi Diệu Pháp trong hệ Phật Giáo Nam 

Truyền, chúng ta thấy có câu Phạn ngữ Yoniso manasikāra, 

tạm dịch «như lý tác ý». Câu nầy áp dụng vào biệt nghiệp và 

cộng nghiệp thế gian, là một pháp «chu đáo». 
 

*Còn một châm ngôn khác trong sách Phật, cũng «chu đáo» 

không kém. Đó là : 
 

Tùy duyên nhưng BẤT BIẾN = BẤT BIẾN mà tùy duyên ! 
 

Thích nghĩa : 
 

-Tùy duyên (Anukūlatta=mềm dẽo, khéo tùy tiện) hay hài hòa 

(Itaravidhi=thích ứng),  

còn BẤT BIẾN (Adassitanirodha) là không thay đổi. 



 7 

 

 

*Mặt khác, cái HIỂU trong ngôn ngữ thế gian vốn nằm trong 

khung nhị-biên, thường như con dao hai lưỡi, hễ đúng bên 

nầy thì sai bên kia, phải tùy duyên (hay tùy hoàn cảnh) mà lý 

giải, mới HIỂU được, mới khai thông được. Nếu không «tùy 

duyên hay tùy hoàn cảnh» mà lý giải, thì nó sẽ bế tắc, mâu 

thuẫn, sự HIỂU do đó không đứng vững !  
 

*Ngược lại, cái BIẾT (hay giác ngộ, chứng đắc sự thật trong 

nhà Phật) thì không có duyên (hay hoàn cảnh) nào làm cho nó 

méo mó, sai lệch cả, nên nó BẤT BIẾN, không thay đổi. 
 

Liên quan đến «tam độc» là tham (lobha), sân (dosa), và si 

(moha), ba gốc chính (timūlāni) của 12 tâm bất thiện (12 

akusalacittadhammā), chúng ta nhận thấy : Hiểu về tham khác 

với biết về tham, hiểu về sân khác với biết về sân, và hiểu về 

si khác với biết về si. 
 

Hãy cùng nhau nêu ví dụ để soi sáng hai mặt «HIỂU» và 

BIẾT về tham, về sân, và về si này.  
 

Trường hợp khác : Chúng ta hiểu gì về hai cụm từ «tùy 

duyên», và «bất biến» trong vấn đề gìn giữ ngũ giới. Năm 

giới ấy mới nghe qua có vẻ đơn giản, tầm thường, nhưng đối 

với hàng cư sĩ, khi cố gắng giữ nó, khó tránh khỏi một số mâu 

thuẫn, hay bế tắc trong cái hiểu lẫn cái biết. Hễ nó hợp lẽ với 

bên nầy (đạo), thì nó nghịch lý với bên kia (đời hay thế gian), 

và ngược lại.  
 

Thử nêu một số trường hợp liên quan đến sự giữ ngũ giới để 

cùng nhau suy gẫm : 
 

1/Không sát sinh : Luật cư sĩ nhà Phật ghi rằng, giới sát sinh 

có 5 chi. Khi hội đủ 5 chi thì phạm tội sát sinh. Còn khi chưa 

hội đủ 5 chi, thì giới sát sinh bị bất tịnh. Nhưng lý do hay hoàn 

cảnh nào (cộng nghiệp), làm duyên cho sự sát sinh, thì không 



 8 

thấy nằm trong 5 chi nầy, chỉ thấy nêu rằng : Sát sinh, trộm 

cắp, tà dâm, nói dối, uống rượu là vì…..«lòng tham».  
 

Trên thực tế, lý do hay «cảnh duyên», cũng rất quan trọng. Có 

những trường hợp người ta phải giết chết một mãnh thú, triệt 

tiêu một ác nhân, hay thanh toán một đoàn quân xâm lăng, để 

tự vệ, quốc phòng, cứu vớt các đồng bào khác, giữ độc lập và 

bình an cho đất nước. Qui ước chung của tất cả quốc gia đều 

như thế, cho rằng «làm ngơ trước những bổn phận xã hội, 

công dân là gián tiếp đồng lõa với kẻ ác». Nghĩa là cái «đúng» 

trong đạo Phật nhiều khi bị coi là cái «sai», đối với qui ước thế 

gian. Đây là một «mâu thuẫn» đạo và đời, mà hàng Phật tử 

khó tránh khỏi. Trong lịch sử VN, dưới các thời Phật giáo 

hưng thịnh, đã có những «tăng sĩ» cởi áo tu, đi dẹp giặc. 
 

2/Không trộm cắp : Giới thứ hai nầy cũng vậy, nó cũng có 5 

chi, và luật cư sĩ nhà Phật cũng ấn định trường hợp nào vi 

phạm, hay trường hợp nào bị bất tịnh, như giới thứ nhất. 

Nhưng có những hoàn cảnh từng xảy ra, trong một xã hội bất 

công, áp bức, bóc lột. Đa số dân nghèo, hay dân lao động 

chính là tầng lớp sản xuất toàn bộ vật dụng cho một nền kinh 

tế. Nhưng đặc quyền hưởng thụ và xử dụng sự sung túc của 

nền kinh tế ấy, lại nằm trong tay một thiểu số trọc phú, quan 

chức tham nhũng, hay đảng phái cầm quyền mục nát, thì 

những nhân vật được dân chúng bình dân tôn vinh như anh 

hùng dân tộc, đã là những «đại đạo tặc» ? Họ đã sống «ngoài 

vòng pháp luật», và tổ chức cướp của kẻ giàu, đem phân phối 

cho dân nghèo. Đối với đa số đồng bào, họ làm như thế là 

đúng. Nhưng đối với nhà nước ngược đãi dân lành, thì họ là 

những «tội nhân». 
 

3/Không tà dâm : Giới tà dâm cũng có 4 chi, và luật cư sĩ đạo 

Phật cũng khuyên nên tuyệt đối giữ đúng, theo các điều kiện 

như trên. Đây dĩ nhiên là tiết hạnh của của một con người. Bất 

luận nam hay nữ, khi đã hợp duyên yêu thương ai thì phải 



 9 

chung thủy với người đó. Giới nầy không «kẹt» trong xung 

đột quyền lợi xã hội, như 2 giới trước.  
 

Nhưng có những hoàn cảnh ngang trái, một số thanh niên nam 

nữ bị ép hôn, vì nhiều lý do khác nhau. Các cô cậu hoàn toàn 

không tán thành, hay chẳng cảm tình gì với người chồng (hay 

vợ) sắp cưới cả. Họ tận lực chống lại nhưng thua cuộc. Nhiều 

khi người ta còn xem họ như một «vật được định giá». Họ bắt 

buộc phải kết hôn, để cứu vãn cảnh nghèo, để trừ nợ cho cha 

mẹ, hay để giải oan cho người thân bị tù tội. Và chỉ vì họ 

không đủ can đảm tìm cái chết, nên phải cắn răng «hy sinh», 

sống bất đắc dĩ với một người áp chế, rồi thành thói quen. Sự 

chung đụng cưỡng bức, độc ác, đầy «hợp pháp» nầy phải 

chăng cũng là tội «tà dâm»(?), nhất là tội tà dâm ấy thuộc về 

kẻ «thắng cuộc» trong hôn nhân, chứ không phải về phía 

người bất hạnh. Chúng ta chẳng thấy «kinh sách» nào vạch 

rõ cả ! Đây chính là một sự mâu thuẫn trầm trọng, giữa đạo lý 

do thiểu số đặt ra và phẩm giá đích thật của con người ? 
 

4/Không nói dối : Giới nói dối cũng có 4 chi, khi hội đủ thì 

phạm tội, và khi chưa hội đủ thì bị bất tịnh, giống ba giới 

trước. Nhưng trong chiều sâu, giới cấm nầy rất tế nhị, vì ngôn 

ngữ vốn là con dao hai lưỡi, bên nào cũng sắc bén, «hợp lẽ» 

cả. Nhất là trong những trường hợp tối quan trọng, hễ nói thật 

thì có kẻ phải chết, mà nói láo thì một người được sống. Kinh 

sách thuật rằng : Ngày xưa, có một sa môn thấy một tử tội 

chạy ngang. Sau đó, các quan quân trọn quyền hành quyết tử 

tội đào tẩu, kéo đến tra hỏi nhà tu hành, xem ông thấy tội nhân 

trốn về hướng nào để hành quyết. Chúng tôi chỉ thuật đến đây 

thôi, phần sau nhường lại quý độc giả, suy gẫm xem nhà tu kia 

nên nói thật hay nói khác đi, để cứu mạng một người ?! 
 

Giữa tòa án cũng vậy. Hai luật sư của đôi bên tranh tụng, đều 

phải «cứu» thân chủ của mình. Tác dụng âm thanh biện bác 

của 3 tấc lưỡi như thế nào, quí vị đều đã biết. Chúng tôi chỉ 



 10 

gợi ý thôi, không cần nêu chi tiết, hay thí dụ dài dòng. Sự nói 

thật hay láo trong một số trường hợp rất phức tạp, tế nhị ! 
 

5/Không dùng chất say (hay không uống rượu) : Giới nầy 

cũng có 4 chi, và điều kiện vi phạm, hay bị bất tịnh, cũng 

giống như 4 giới trước. Đây là một giới cấm hiển nhiên rất 

lành mạnh. Ai mà không nhìn nhận rằng, uống rượu là một tật 

xấu, có hại cho cả thân thể lẫn tinh thần. Tuyệt đối không 

uống rượu chẳng những rất tốt cho cá nhân, mà còn rất tốt cho 

gia đình, xã hội. Nhưng đáng tiếc, trên thế giới ngày nay, rượu 

là một sản phẩm kinh tế «quan trọng», nhất là tại các nước tân 

tiến Âu Mỹ, nhiều đồn điền nho. Tổng thống còn uống làm 

sao cấm dân ? 
 

Chẳng những thế, chúng tôi thiết nghĩ giới thứ năm nầy (chất 

say), không phải chỉ gồm có rượu, mà có thể gồm những thứ 

khác, như thuốc phiện, cần sa, thuốc lá, cờ bạc…v.v….Nghĩa 

là những thứ làm cho con người say sưa, nghiện ngập. Vì khi 

một người say rượu, đầu óc mất sáng suốt, có thể làm bất cứ 

điều gì xấu, thì khi nghiện nặng những thứ kia, người ta cũng 

hành động tương tự.  
 

Do đó, khi diễn dịch Phật giáo, không nên làm cho người ta 

nghĩ rằng «Giữ ngũ giới, chỉ cần không uống rượu, nhưng cần 

sa, nha phiến, thuốc lá và đánh bài thì chẳng sao». 
 

(Muốn biết các chi của ngũ giới, mời xem cuốn kinh «Nhật 

Hành» của cư sĩ, do Cố Hoà Thượng Hộ Tông soạn). 
 

Chúng tôi gợi ra đây một số «khó khăn» hay «mâu thuẫn» của 

hàng tại gia, trong việc gìn giữ ngũ giới đạo Phật, không phải 

là tìm lý do canh cải những gì ghi trong kinh sách, mà chỉ để 

đặt người cư sĩ Phật tử, trước thực tại, và cùng nhau suy gẫm, 

hầu tùy nghi thích ứng, nhận ra hướng đi trung đạo, mà không 

vướng vào tư duy cho rằng «ta làm bổn phận ở đời, thì phải vi 

phạm luật đạo». Trái lại trên trung đạo, chúng ta vẫn có thể 



 11 

khế lý khế cơ dung hợp, để quang minh chính đại, sống tròn 

đạo đức giữa cuộc đời. 
 

 *Mặt khác, chúng ta cũng không nên lạm dụng luật nhân quả 

(biệt nghiệp và cộng nghiệp), để diễn giải lệch lạc các hiện 

tượng, theo ngụy biện thế gian, làm hoang mang Pháp Phật, 

trong dụng ý chạy tội, lung lạc tinh thần gìn giữ ngũ giới. 

Chẳng hạng như không nên lý luận rằng «Anh A giết anh B, 

không phải vì anh A cố ý, mà vì anh B kiếp trước đã giết anh 

A, nên luật nhân quả kiếp nầy nó hiện ra như thế».(?) 
 

Khi không bóp méo luật nhân quả, tức là có «như lý tác ý» 

(Yoniso manasikāra), áp dụng trung đạo vậy. 
 

*Tóm lại, đạo Phật được lưu truyền cho đến ngày nay là nhờ 

sự nhập thế chu đáo, và đầy trách nhiệm của các thế hệ tiền 

nhân, biết «tùy duyên nhưng BẤT BIẾN», hay «tùy duyên 

nhưng không canh cải» ý nghĩa lời Phật dạy ! 
 

 

 

Phần II 
 

PHÁP HÀNH của người HỌC PHẬT. 
 

*Định nghĩa danh từ quan trọng : 
 

«Pháp» có nhiều nghĩa, như «Pháp là tất cả những gì tâm 

biết và chưa biết». 
 

Nhưng «Pháp» ở đây ám chỉ cách thức,  phương pháp (tiếng 

Phật là vidhidhammā) để hóa giải sự chấp thủ, vướng mắc cái 

khổ của chúng sinh nói chung, và con người nói riêng, tiến tới  

lành mạnh hóa thân và tâm. 

                      

«Hành» là thực hiện bỏ ác, làm sinh khởi và phát triển thiện 

nghiệp đang có (kusala bhāvanā), để thanh tịnh thân tâm. Nói 

cách khác, «hành» là tu tập, ứng dụng sự học Phật. 
              

*Gợi ý để thảo luận : 



 12 

 

 

1-Con người là một tổng hợp vật chất và tinh thần, thân và 

tâm (kāyacitta). Phật giáo gọi tổng hợp đó là danh sắc 

(nāmarūpa), hay ngũ uẩn (pañcakhandhā), gồm sắc uẩn, thọ 

uẩn, tưởng uẩn, hành uẩn, và thức uẩn. 
 

2-Pháp hành đầu tiên làm cho thân tâm lành mạnh là giữ giới.    

        

3-Cảnh giác để không phạm giới, là căn bản «hành đạo». 
            

4-Tỉnh thức để tâm không xao động là «sống thiền». 

           

5-Giới (Sīla) là nền tảng của chánh định. 
                

6-Giới uốn nắn thân, khẩu, và ý trong thiện pháp. 

             

7-Chánh định (Sammā Samādhi) là nội lực của thiền tâm.  
            

8-Minh sát (vipassanā), hay quan sát minh mẫn, là diệu dụng 

của thiền lực.  

         

9-Không chánh định, thì không thể có minh sát thật sự được. 
           

10-Khi minh sát thì thấy, nhưng không phải thấy để hiểu, mà 

là thấy để biết đúng thân tâm, trong cả bốn oai nghi (đi, đứng, 

nằm, và ngồi), trong giây phút hiện tại. 

   

11-Vì minh sát đặt nền tảng trên chánh định, nên nó có khả 

năng nhận diện các biến hành vi tế, của thân và của tâm.   
        

12-Thấy đúng các biến hành vi tế (trong thân và tâm, hay 

trong danh sắc) thì mới chứng đắc được kiến tánh vô thường. 
 

13-Nếu không có «nội lực chánh định» thì không đủ sức nhìn 

rõ biến hành vi tế, hay không nhận diện nổi pháp vô thường, 

nên không có khả năng minh sát đúng nghĩa. Mà không minh 

sát đúng nghĩa, thì khó giác ngộ sự thật. Do đó cái BIẾT của 

phàm nhân thường cạn cợt, lờ mờ, không vững chắc. 

 

 



 13 

 

14-Nói đến nội lực là nói đến năng lượng, nói đến sức mạnh, 

hay nói đến khả năng thúc đẩy, giữ cho pháp hành liên tục. 

           

15-Khi đạt được chánh định rồi quan sát, thì tâm thức hành 

giả mới thấy và biết (như thật) sự thay đổi trong danh sắc, 

khác với cái thấy và hiểu của của phàm phu. Rồi tịnh giả đắc 

chứng một cách vi tế pháp vô thường (aniccādhammā).  
 

16-Đắc chứng vi tế pháp vô thường, không có nghĩa là «chấm 

dứt» được sự chuyển biến vô thường của vũ trụ. Vì trong tam 

giới, luật vô thường là một luật vĩnh viễn. Mà đắc chứng vi tế 

pháp vô thường là khi ấy tâm hết bị ảnh hưởng bởi mọi thay 

đổi trong danh sắc. Từ đó, hành giả nhận chân mọi bất toại 

nguyện, mọi xung đột…chính là mầm móng của khổ não 

(dukkhā), và hành giả cũng xác định luôn sự bất lực, của tâm 

thức chúng sinh còn vô minh, bị cuốn trôi trong vòng luân 

hồi. Và đó là lý vô ngã (anattā). 
 

17-Vô thường, khổ não, và vô ngã là ba pháp trạng hằng có 

trong danh sắc, hay ngũ uẩn hợp tan của tất cả chúng sanh. 
 

*Hãy nhắc lại «năm nội lực» hay Ngũ Lực (Pañcabāla) trong 

37 Pháp Bồ Đề là : 
 

                1/ Tín lực (Saddhābāla), 

                2/ Tấn lực (Viriyabāla), 

                3/ Niệm lực (Saṭibāla), 

                4/ Định lực (Samādhibāla), và 

                5/ Tuệ lực (Paññabāla). 
 

Ngũ lực ở đây cũng là năm sức đẩy liên hoàn, năm tương tác 

kiên cố, xây dựng tiến trình đắc chứng, tương tự như các 

«đoạn đường» Bát chánh đạo (Atthaṅgikamagga), chứ không 

phải là những chi pháp độc lập, rời rạc. 
 

Xin tuần tự lược giải : 
 



 14 

*Tín lực là sức mạnh của lòng tin do kinh nghiệm hành đạo, 

biết rõ, và xác chứng qua chánh định, chứ không phải là sức 

mạnh của «tin tưởng» do nghe hiểu, qua phân tách hợp lý 

(logique). Nói cách khác, tín lực không phải là «sức mạnh» 

của niềm tin trên lý thuyết, mà là sức mạnh của ĐỨC TIN do 

BIẾT qua tu trì, không có sự nghi ngờ.  
 

-Xin nhắc lại rằng niềm tin có 2 nguyên nhân : Một là do mình 

chứng nghiệm rồi tin. Hai là do tín nhiệm kẻ khác rồi tin theo. 

Và TÍN LỰC ở đây là do mình chứng đạt rồi tin, nên mới có 

Sức Mạnh Bồ Đề kiên cố như thế !  
 

*Tấn lực cũng vậy. Sức mạnh đẩy tới nầy nhờ «kinh qua 

thực nghiệm, mà phát sinh tinh tấn», nên sự tinh cần rất vững 

chắc. Nó là sức đẩy rất hùng hậu, vì mặt khác nó có nhẫn nại 

Ba-La-Mật (Khantīparamī) hổ trợ, nên không thể suy giảm. 
 

*Niệm lực là sức mạnh của chánh niệm, có tín và tấn làm 

tiềm năng, nên nó không phóng túng, không lạc hướng, không 

gián đoạn. Nhất là sức mạnh (Niệm Lực) nầy chỉ nằm trong 

Tứ-Niệm-Xứ (Catu saṭipatthāna), gồm niệm thân, niệm thọ, 

niệm tâm, và niệm pháp. (Hay Ātāpi saṭisampajañña). 
 

*Định lực là sức mạnh của hội tụ thiền quả, nhờ chánh định 

được củng cố, để quan sát minh mẫn (minh sát=vipassanā), 

nên có kiến tánh hùng hậu, tức là thấy chắc, và biết chắc nơi 

tâm (Sandiṭṭhiko). Đó là một trong bảy ân đức của Pháp Bảo, 

do đức Phật khẩu truyền (Svākhāto Bhagavatā). 
 

*Tuệ lực là sức mạnh của Trí Bát Nhã (paññā) thấy đạo giải 

thoát (Nibbindatidiṭṭhi), hay của trí tu thành tựu, trí vẹt màng 

vô minh (avijjāvimutti), quét sạch lậu hoặc (asava), thông 

thấu pháp hành (Asekhā), không còn chấp thủ (rāgavimutti). 

Tuệ lực ở đây không phải là sức mạnh của trí văn, (ñāna) hay 

trí «thông minh phán đoán» bằng lý lẽ, để đối thắng với những 

vấn đề, sinh ra từ vọng tưởng. 
 



 15 

 

 

*Ngoài ra, pháp hành hiệu lực nhất của người tu Phật, là nội 

soi, là chánh định trong niệm thân, nền tảng của Tứ Niệm 

Xứ. -Tại sao gọi là nền tảng của Tứ Niệm Xứ ? -Vì trên niệm 

thân, có niệm thọ, niệm tâm, và niệm pháp ! 
 

*«Nội soi» hay niệm thân là trực diện với mọi cảm thọ, vì 

thân là chỗ chứa thọ cảm, đang «ảnh hưởng lên» tâm. Nói 

cách khác, là tâm nhận dấu ấn sâu đậm và bị kích thích bởi 

mỗi cảm thọ lẫn kinh nghiệm. 
 

*Tâm là «nguồn sáng phân tán», tuy bình thường nó bị vô 

minh che áng, nhưng nhờ đạt chánh định, tâm được hội tụ, 

tách rời ngoại cảnh, tăng cường sự sáng, vẹt tan vô minh, nên 

nó có khả năng nhận ra thực chất của mọi tiến trình kinh 

nghiệm khổ vui, dễ chịu (Mānāpa) và khó chịu (Amānāpa). 
 

*Một tư tưởng gia đã nói «Sự giác ngộ chính là thấy rõ 

nguyên nhân thật, của những kết quả chịu đựng vui khổ, đã 

được trải qua». 
 

*Cảm thọ vui khổ là những «vật liệu» để «chế tạo» kinh 

nghiệm, phát sinh khôn ngoan, và luyện tâm thành trí tuệ. 
 

Quay lại pháp hành, có 3 là : 
1-Hành giới   : Sīlabhāvanā, 

2-Hành định : Samādhibhāvanā, và 

3-Hành tuệ :  Paññabhavanā. 
 

*Trong khi giữ giới, không nên nghĩ là giữ giới, chỉ để cho 

riêng mình được trong sạch, mà giữ giới để cho cả mình lẫn 

mọi người (chúng sanh) được trong sạch, không oan trái. Vì 

giới là một pháp hành tương quan trong biển nghiệp, giữa 

hành giả và tha nhân, ngoại cảnh. 
 



 16 

*Nếu giữ giới làm cho tương quan nghiệp đối ngoại  (thân và  

khẩu) bình an, thì hành thiền làm cho tương quan nghiệp nội 

tâm được soi sáng, thanh tịnh. 
 

*Kết quả đúng đắn đầu tiên của người hành thiền, là dẹp 

được phóng tâm, hay vượt được tầm và tứ (vitakka vicāra). 
 

*Khoan nói đến đạt thiền cao hơn, đối với hàng tịnh tâm cư sĩ, 

chỉ dẹp được phóng tâm thôi, cũng là một thành quả vô cùng 

quí báu. Vì người quen an trụ trong đề mục lành mạnh, không 

mắc dính với các nghĩ tưởng khác. Người ấy chắc chắn rất 

tỉnh táo, thanh tịnh, không bấn loạn, trong phút lâm chung. 

Do đó, khi nhắm mắt họ chắc chắn sẽ không sa đọa. 
 

*Tâm an trụ trong sáng trước mọi cảnh danh sắc, chính là 

diệu dụng của chánh định. Nó cũng chính là khả năng chọc 

thủng màng vô minh, chứ không phải do học nhiều. Nói cách 

khác, đó là tuệ quả của chánh định và minh sát. 
 

*Khi có chánh định rồi quan sát, thì tất cả các biến hành 

của tâm, sẽ tự hiện rõ qua thọ cảm, không cần phải tìm kiếm. 

Nhưng chưa đạt được chánh định, mà quán sát những biến 

hành ấy, qua cảm thọ, thì chỉ thấy những «cái bóng» của nó 

mà thôi. Và xóa bỏ «cái bóng» của một đối tượng bất thiện, là 

một việc làm vô ích và bị gạt. Ví như xóa bỏ dấu tích của con 

rắn độc trên cát chứ không diệt được con rắn độc. 
 

 

Phần III 
 

Đề nghị PHÁP HÀNH : 
 

HÃY NIỆM THÂN BẰNG HƠI THỞ ! 
 

-Vì sao ? 

-Vì thân nầy là «chỗ chứa» tất cả cảm thọ khổ vui, là môi 

trường căn bản của vạn pháp. Niệm thân là bắt đầu đi vào 37 

Phẩm Giác Ngộ, hay Thất Bồ Đề Phần, một hệ thống pháp  



 17 

 

hành hoàn chỉnh, cô đọng của 84.000 pháp môn trong Phật 

giáo. Niệm thân thuần thục là tìm ra thực trạng cuộc sống nầy, 

từ đó thấy pháp giải thoát.    
 

-Thân người ví như biển khổ. Bao nhiêu cảm thọ, tưởng, hành, 

thức…huân tập trong hợp thể (hay ngũ uẩn) nầy, từ vô số kiếp 

luân hồi, ví như chiều sâu của nước biển. Tham, sân, si ví như 

ba loại gió độc thổi mạnh không ngừng, làm cho nổi sóng, 

chao đảo ngọn đèn tri thức, chẳng phát được ánh sáng minh 

mẫn, tự soi thẳng vào. Nên niệm thân thuần thục, là phát triển 

được ánh sáng thanh tịnh, chiếu vào «biển thân» phức tạp, ô 

trược ấy. Hành giả nhờ đó sẽ phăng ra được chỗ khởi đầu của 

sinh tử mà hóa giải, thoát khổ ! 
 

-Hành thiền NIỆM THÂN tuy là một pháp môn luyện tâm, 

nhưng đó là một pháp môn luyện tâm đi vào bản thân của mỗi 

cá nhân, nên nó chỉ trừu tượng đối với người khác. Nhưng đối 

với chính hành giả, khi làm đúng thì nó rất “cụ thể”.  
 

*Ngoài ra, niệm thân và hơi thở còn vì những liên quan khác : 
 

-Đó là khi lâm chung «hơi thở» sẽ biến thành «gạch nối» giữa 

các cảnh giới (Uyyojanasankhāra), của chúng sanh khắp ba 

đường sa đọa (như ngạ-quỉ, a-tu-la, địa-ngục). 
 

-Đó là khi lâm chung «hơi thở» cũng chính là pháp hành 

(Puthujjanasaṅkhāra) đi theo mỗi chúng sanh, suốt các kiếp 

luân hồi làm động vật thấp (như những giống sống dưới nước, 

bay trên trời, và di chuyển giữa mặt đất, với loài người). 
 

-Đó là khi lâm chung «hơi thở» sẽ biến thành không gian 

nghiệp (Kāmavacana) đối với tất cả chư thiên trong các cõi 

dục giới. 
 

-Đó là khi lâm chung «hơi thở» sẽ biến thành sắc hữu xứ 

(Rūpavacana) của tất cả chư thiên trong các cõi sắc giới. 
 



 18 

-Đó là khi lâm chung «hơi thở» sẽ biến thành vô sắc hữu xứ 

(Arūpavacana) của tất cả chư thiên thuộc các vô sắc giới. 
 

*Dĩ nhiên, «hơi thở» trong nghĩa đen là sự diễn tả động tác hô 

hấp của động vật, nhất là loài người. Cây cối thì hấp thụ tự 

nhiên, chứ không có hành động hô hấp. Nhưng ở đây «hơi 

thở» được viết trong ngoặc kép, mô tả tính linh động của khí 

đại. Đó là sự «chiêu cảm» (inspiration), một dạng «triết học», 

mượn từ ngữ chế định (tương đương), để mô tả cái diệu dụng 

của pháp hành niệm thân (Kāyanupassaṭi hay Ānāpānasaṭi).  
 

*Đa số động vật, nhất là loài người, chỉ có hơi thở là «lực 

đồng hành duy nhất», từ khi ra đời cho đến khi nhắm mắt. 

Tất cả động vật nói chung, loài người nói riêng, đã bị đặt vào 

vòng sinh tử. Nếu không có «năng lực tuyệt vời» của hơi 

thở đưa chúng sanh động vật qua hai cửa luân hồi, thì loài 

người đã không tồn tại. Do đó, hơi thở cũng là cơ năng làm 

cho tâm linh tiến hóa. Khi hơi thở điều hòa, sạch sẽ…thì thân 

thể lành mạnh, tinh thần minh mẫn, sáng suốt. Khi hơi thở 

loạn động, thì thân thể mệt nhọc tinh thần mờ tối. Đó mà một 

chứng tích dễ xác nghiệm. Nhưng muốn biết pháp thiền Niệm 

Hơi Thở (Ānāpānasaṭi) trong nhà Phật, làm thanh tịnh thân 

tâm diệu dụng như thế nào, thì trước tiên phải thực hành 

thuần thục sự niệm thân, trong Tứ Niệm Xứ, chứ không thể 

dùng lời lẽ ước định nói ra một cách xuông pha được !  
 

*Người tu Phật luôn luôn «hiểu» rằng : Phút lâm chung, của 

một người sắp bước qua kiếp khác, mà thức tánh được bình 

tĩnh, nhận biết hơi thở của mình, thì cái chết của người ấy 

sẽ yên ổn. Nét mặt của họ sẽ thản nhiên, khi hơi thở cuối 

cùng hắt ra khỏi khi quản, mà không quay lại.  
 

*Xem như thế để thấy rằng : 
 

Không ai trong cuộc đời có thể theo giúp chúng ta đến cùng, 

ngoại trừ hơi thở. Đừng nói đến tiền tài nhiều như núi, danh 



 19 

vọng cao tuyệt đỉnh, bạn bè quyền thế, quyến thuộc giàu 

sang….ngay cả những kẻ thân nhất bên cạnh một cá nhân, như 

cha mẹ, con cái, người yêu cũng không giúp được gì, trong lúc 

cá nhân ấy đang «vật lộn» với tử thần. Chỉ có hơi thở là «đồng 

minh» trung thành và bền bỉ nhất của họ. «Đồng minh» đó 

luôn luôn theo sát chúng ta như hình với bóng, nhưng nếu 

chúng ta coi thường, không ân cần theo dõi, thì không còn 

«cứu tinh» nào khác. Nói theo cách phàm tục, là con người 

tuyệt đối cô đơn, trong sự «khởi hành» khỏi kiếp sống nầy ! 
 

Đây là lý do, Tuệ Lạc đề nghị quí vị một pháp hành thực tiễn : 
 

HÃY NIỆM THÂN và HƠI THỞ. -V ì sao ? 
 

-Vì kiếp luân hồi nào cũng có 2 “nối tiếp”, là cửa SINH và cửa 

TỬ, mà mỗi «chúng ta» khó nắm vững, để bình yên bước qua.  
 

-Hành thiền niệm thân, rồi niệm thọ qua hô hấp (hơi thở), là 2 

công phu đầu tiên đi vào Tứ Niệm Xứ, một thiền pháp vô song 

của đức Phật để lại. Hành giả khi thuần thục với hơi thở qua 

niệm thân và niệm thọ rồi, thì thường xuyên tiếp cận, nhìn kỹ 

được 2 cánh cửa sinh tử ấy, từ đó sẽ biết rõ sống chết như thế 

nào. Và hành giả cũng gặt hái được hai kết quả thiện, là sống 

tốt và chết tốt, đối với thân cũng như đối với tâm.  
 

-Đó là sự chứng «thân trong thân», hay «thân ngoài thân», 

trước khi chứng «thọ trong thọ», hay «thọ ngoài thọ», rồi 

chứng «tâm trong tâm», hay «tâm ngoài tâm», và chứng 

«pháp trong pháp», hay «pháp ngoài pháp», để “hóa giải” 

sinh tử. 
 

Còn phương pháp niệm thân bằng hơi thở như thế nào, là một đề tài khác. 

Trong khi chờ đủ thiện duyên gặp chân sư, mời quí vị hãy tạm thời tìm đọc 

«Cẩm nang thực tiễn chuẩn bị hành thiền Tứ Niệm Xứ» .-Cùng soạn giả.      

             

 



 20 

 

Đề tài: 

Pháp Hành trong sự sống. 
(Nghiên cứu chia xẻ giữa các hàng cư sĩ – Ngày 05/03/2009) 

 

Theo Phật học, «pháp hành trong sự sống hiện tại»  

của “Tam Giới Sinh Linh” từ cao đến thấp, có năm :  
 

I-Đối với các bậc đã hết lậu hoặc, viên tròn Ba La Mật, 

hoàn toàn tiêu trừ phiền não tham sân si (Asava hay 

lobhadosamohavimutti), nhưng chưa nhập diệt, như Toàn 

Giác Phật, Độc Giác Phật, và Thinh Văn A–La-Hán Phật 

(Sammāsambuddha, Paccekabuddha, Sāvakabuddha), thì pháp 

hành trong sự sống hằng ngày của các Ngài, là xuất nhập các 

bậc thiền hữu sắc và vô sắc. Khi xả thiền thì các Ngài thường 

xuyên thanh tịnh, để thuyết pháp độ sinh, hay để làm những 

việc cần thiết cho thân thể lành mạnh, như khất thực, ăn uống, 

tắm rửa v.v…Lúc ấy pháp hành trong thức tánh của các Ngài 

là duy tác, vô lậu, tỏa rộng Tứ Đại Vô Lượng Tâm (Catu 

mahāvihāra) TỪ BI HỶ XẢ đến muôn loài chúng sanh. 
 

II-Đối với các bậc đã vững vàng trên đường tiêu trừ phiền 

não (Visuddhikamaggo, hay Mahaggatacetopuggalo), như chư 

Thánh nhân, từ Tu Đà Hườn (Sotāpatti) đến A–Na-Hàm 

(Ānāgāmi), thì pháp hành hằng ngày của các Ngài là sinh hoạt 

với 59 Tịnh Quang Tâm (Sobhanacittā), bao gồm cả xuất nhập 

các bậc thiền dục giới, hữu sắc, và vô sắc. 
 

III-Đối với các “đại nhân thiện” hay Đại Bồ Tát (Mahā 

kusalamanusso, Bodhisatto), như Chân Hạnh Tỳ Kheo, Chân 

Hạnh Tỳ Kheo Ni, Chân Hạnh Sa Di, Chân Hạnh Sa Di Ni, 

Chân Hạnh Đạo Sĩ, Chân Hạnh Bồ-Tát, Chân Hạnh Đại Hiền 

Nhân, Chân Hạnh Thiện Nam, và Chân Hạnh Tín Nữ, thì pháp 

hành hằng ngày của họ, là sống với 12 tâm thiện (Kusalacittā) 

và 18 tâm quả (Vipākacitta). -Mười tám tâm quả nầy còn 



 21 

được gọi là những “tâm vô hậu” hay “tâm vô cấu” 

(Savavippayuttacitta), vì chúng phát sinh rất ngắn ngủi, sau đó 

chấm dứt, “nhường chỗ” cho một hay nhiều “tâm sát-na” 

khác. Chúng không cấu kết với lậu hoặc nào cả. Trong Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma), chúng còn được gọi là tâm không 

làm nhân (Ahetukacittā), vì chúng không câu hữu với 6 nhân 

là tham, sân, si, và vô tham, vô sân, vô si.  
 

Chú ý : Tuy hình thức chữ viết là “ahetu”, nhưng chúng tôi 

không dịch chúng là “tâm vô nhân”, sợ hiểu lầm rằng chúng 

không có nguyên nhân. Trên thực tế, chúng là những “tâm 

quả” vẫn có những “nguyên nhân lưu lai” từ vô số kiếp trước. 
 

Nói cách khác là các bậc “Đại Nhân Thiện” nầy, hằng ngày 

luôn luôn sống đúng theo các pháp hành sau đây :  
 

a/Thập Độ (Dasa Pāramī). Tàu âm là Thập Ba La Mật, dịch là 

thập đáo bỉ ngạn, hay “10 hạnh đến bờ” thoát khổ : 
 

                          1-Bố thí độ (Dānapāramī), 

                          2-Trì giới độ (Sīlapāramī), 

                          3-Xuất gia độ (Nekkhammmapāramī), 

                          4-Trí tuệ độ (Paññapāramī), 

                          5-Tinh tấn độ (Viriyapāramī), 

                          6-Nhẫn nại độ (Khantìpāramī), 

                          7-Chân thật độ (Saccapāramī), 

                          8-Quyết định độ (Adiṭṭhānapāramī), 

                          9-Bác ái độ (Mettāpāramī), và 

                         10-Xã độ (Upekhāpāramī).  
 

Chú ý, mỗi độ có 3 “bờ (hay ngạn) là “bờ kia”(pāramī), “bờ 

trên”(Upapāramī), và “bờ tối thượng”(Paramatthapāramī), nên 

thập độ có tổng cộng là 30 bậc, hay “bờ” (độ ngạn). 
 

Ví dụ về bố thí độ : 

-“Bố thí đến bờ kia” là mới chỉ cho hết tất cả những gì là 

của cải ngoại thân, như gia tài, tiền bạc, ngai vàng, danh  



 22 

 

vọng, vợ con.v.v…  -“Bố thí đến bờ trên” là sẵn sàng hiến 

dâng những bộ phận trong thân thể của mình, trừ cái đầu và 

quả tim. -Còn “bố thí đến bờ tối thượng” là cho luôn sinh 

mạng, sự sống.  

Rồi trì giới cũng tương tự  như vậy : 

-Nếu trì giới phải mất tất cả những gì là của cải, quyền lực, 

danh vọng ngoại thân, mà vẫn trì giới, thì đó mới chỉ là trì 

giới đến bờ kia. -Và trì giới phải bị mất một hay nhiều bộ 

phận trong cơ thể nhưng chưa chết, mà vẫn sẵn sàng trì giới, 

thì đó là trì giới đến bờ trên. -Sau cùng là nếu trì giới phải 

mất mạng, hành giả vẫn quyết tâm giữ gìn giới luật, thì đó 

chính là trì giới đến bờ tối thượng. 
 

-Và tám “độ” còn lại (từ xuất gia đến xả) cũng tương tự như 

bố thí và trì giới Ba-La-Mật vậy ! 
 

 b/Trợ Pháp Bồ Đề (Bodhi pakkhiya kathu dhammā), còn gọi 

là Thất Bồ Đề Phần (Satta Bodhaṃsa), gồm Ba Mươi Bảy 

Phẩm Bồ Đề (Sattatiṃsa Bojjhaṅgadhammā), chia ra :  
 

*Thứ nhất Tứ Niệm Xứ (Catu Satipatthāna) có 4 là :.  

-Niệm thân (kāyanupassanā), là định tâm trong thân, trong 

hơi thở, hay 1 trong 32 thể trược (thuộc về thân).  

-Niệm thọ (vedanā anupassanā), là quán chiếu tất cả cảm thọ, 

vui, khổ, và trung tính. 

-Niệm tâm (cittānupassanā), là định tỉnh quan sát tất cả 

những biến chuyển của tâm, trước các cảm thọ.  

-Và niệm pháp (dhammānupassanā), là tâm thanh tịnh nhận 

diện các pháp trong ngũ uẩn (sắc, thọ tưởng, hành, thức). Tất 

cả chỉ là giả hợp, tạm bợ. Vô th ường. 
 

*Thứ hai Tứ Chánh Cần (Catu sammāpaddhāna), là : 

-Chuyên cần diệt trừ những ác pháp đang có. 

-Chuyên cần ngăn chận ác pháp chưa sinh, không để sinh. 

-Chuyên cần phát triển thiện pháp đang có cho lớn mạnh. 



 23 

-Chuyên cần tạo điều kiện cho những thiện pháp chưa có, 

được phát sinh. 
 

*Thứ ba Tứ Như Ý Túc, cũng gọi là Tứ Thần Túc 

(Catuddhipāda), gồm : 

-Dục như ý túc hay Mãn ý thần túc (Chandiddhipāda)(1) : đạt 

tâm nguyện, thiện pháp thành tựu như ý muốn. 

-Niệm như ý túc hay Niệm thần túc (Cittiddhipāda) : Niệm 

nhớ (=chánh định) như ý trong thiện pháp. 

-Tấn như ý túc hay Tinh tấn thần túc (Viriyiddhipāda) : Tinh 

tấn đầy đủ, như ý. 

-Tư như ý túc hay Khán tâm thần túc (Mamsiddhipāda) : Tư 

thức thõa mãn, kiến tánh như ý, quán tâm như ý.  
 

*Thứ tư Ngũ Căn (Pañcindriya), gồm : 

-Tín căn(Saddhiṅdriya) : Tin vào thực nghiệm chánh thiền. 

-Tấn căn(Viriyiṅdriya) : Tinh tấn ăn sâu trong thiện pháp. 

-Niệm căn(Saṭiṅdriya) : Niệm nhớ dính chặc trong thiện pháp. 

-Định căn(Samādhiṅdriya) : Định tâm vững chắc trong thiền. 

-Tuệ căn(Paññiṅdriya) : Minh trí không rời thiện pháp. 
 

*Thứ năm Ngũ Lực (Pañcabāla), gồm : 

-Tín lực (Saddhabāla), sức mạnh của đức tin vào chứng đắc 

thiện pháp. 

-Tấn lực (Viriyabāla), sức mạnh của chuyên cần do thực 

nghiệm thiện pháp. 

-Niệm lực (Saṭibāla), sức mạnh của trí nhớ do chứng nghiệm 

thiện pháp. 

-Định lực (Samādhibāla), sức mạnh của định tâm trong thành 

tựu chánh thiền. 

-Tuệ lực (Paññabāla), sức mạnh của trí tuệ, thông suốt, do 

chánh định trong thiện pháp. 
 

*Thứ sáu Thất Giác chi (Satta Sambojjhaṅga), gồm : 

-Niệm giác chi (Saṭibojjhaṅga), chánh niệm đưa đến giác ngộ. 



 24 

-Trạch pháp giác chi (Dhamma vicaya bojjaṅga), hành đúng 

chánh pháp đưa đến giác ngộ. 

-Tấn giác chi (Viriya sambojjhaṅga), chánh tinh tấn luôn luôn 

hướng đến giác ngộ. 

-Hỷ giác chi (Pìti sambojjhaṅga), hoan hỷ và thuần thục trong 

thiện pháp đưa đến giác ngộ. 

-Khinh an giác chi (Passaddhi sambojjhaṅga), nhẹ nhàng 

trong pháp hành để giác ngộ. 

-Định giác chi (Samãdhi sambojjhaṅga), thuần định để chánh 

đạt giác ngộ. 

-Xả giác chi (Upekkhā sambojjhaṅga), không chấp trước, bình 

đẳng, do giác ngộ. 
 

*Và thứ bảy Bát Chánh Đạo (Atthangikamagga).gồm : 

-Chánh kiến (Sammādiṭṭhi) : Thấy hiểu chân chánh. 

-Chánh tư duy (Sammāsaṅkappo) : Suy nghĩ chân chánh. 

-Chánh ngữ (Sammā vācā) : Nói lời chân chánh. 

-Chánh nghiệp (Sammākammanto) : Hành động chân chánh 

-Chánh mạng (Sammājīvo) : Nuôi mạng chân chánh. 

-Chánh tinh tấn (Sammāvāyāmo) : Cố gắng chân chánh. 

-Chánh niệm (Sammā saṭi) : Niệm tưởng chân chánh.  

-Chánh Định (Sammā samādhi) : Định tâm chân chánh. 
 

IV-Đối với các hàng phàm phu ít duyên lành tiến hóa, thì 

pháp hành hằng ngày của họ, là sống thường xuyên với 12 tâm 

bất thiện (dvādasa akusalacittā), 15 tâm vô nhân (tức18 

ahetukacitta trừ 3 kiriyacitta), và thỉnh thoảng với một số ít 

nào đó trong 12 tâm thiện (dvādasa kusalacitta). 
 

Đối với chúng sinh phàm phu, ít duyên lành tiến hóa loại 

nầy, đức Phật đã thuyết ra ba pháp hướng thiện, là  giới, tịnh 

tâm, và trí quan sát (tuệ), để trước tiên ngăn chận bốn ác đạo 

(A-tu-la, súc sanh, ngạ quỉ, địa ngục), rồi tiếp theo giúp họ 

định hướng, tiến gần đến thiện hạnh. Nghĩa là hạng phàm phu 

nầy thỉnh thoảng có thể hiểu và biết giá trị hạnh bố thí, tập 



 25 

chia sớt lợi lộc của mình đến chúng sanh khác nói chung, hay 

đến đồng loại khác nói riêng.  
 

Hạnh bố thí (Dāna) của hạng sinh linh nầy khi tương đối thuần 

thục, có thể làm phát khởi tâm trì giới, trước khi tập tham 

thiền, và an tịnh quán xét. Theo kinh điển thì trì giới có 3 : 
 

-Tri giới của hàng xuất gia bậc cao : Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni 

(Bhikkhū, Bhikkhūnī).  

-Trì giới của hàng xuất gia bậc thấp : Sa Di, Sa Di Ni 

(Sāmanera, Samanerī). 

-Trì giới của hàng tại gia : Cận sự nam (Upāsaka), Cận sự nữ 

(Upāsikā), gồm 5, 8, hay 10 giới 
 

Cần nhấn mạnh rằng : 
*Giới (sīla), hay luật tránh làm ác, là phẩm cách sống chung 

(cộng nghiệp). Giới và Tịnh tâm (Samatha) là hai pháp hành 

phải được thực hiện trọn vẹn, thứ tự, và liên tục, ở cả ba nơi 

thân, khẩu và ý (kāyavacīmano kusalakammā).  
 

*Còn trí-tuệ ám chỉ kết quả của giới hạnh trong sạch 

(Sīlavisuḍhi) và của định tâm chân chánh (Sammā samādhi).  

 

Trí tuệ (Prajña), có nghĩa là hội tụ sức sáng, để thấy hay biết 

xuyên thấu, không bị ngăn ngại. Trí tuệ cũng được xem là sự 

trong lành, minh mẫn của tâm thức, kết quả của hai pháp 

hành (giới và định), đã thanh lọc tưởng uẩn trong đời sống, 

vốn thường xuyên bị thọ uẩn (vui buồn) đè nặng.  
 

*Vì vậy, khi đề cập sơ qua định và minh sát (tuệ), người ta có 

cảm tưởng như vấn đề chỉ thuộc về tâm thức (hay danh pháp) 

mà thôi, không liên quan gì đến thân và khẩu (hay sắc pháp). 

Nhưng trong thực hành, đây là một pháp Phật vô cùng sâu sắc 

và tế nhị, vì thân (gồm cả khẩu) là nơi chất chứa lẫn biểu lộ 

những cảm thọ của ý thức, đối tượng của minh sát và trí tuệ ! 
 

 



 26 

 

V-Cuối cùng, đối với các hàng phàm tục hoàn toàn chưa biết 

hướng thiện, thì pháp hành hằng ngày của họ là sống thường 

xuyên với 12 tâm bất thiện (dvādasa akusalacitta), và đương 

nhiên là với 15 tâm vô nhân do nghiệp lực phát tác (atthadasa 

ahetukacitta kammena). Đó là bản năng. 
 

Và cũng vì chủng tử thiện của hạng chúng sanh nầy quá yếu, 

nên đức Phật khi cứu độ, Ngài đã đầu tiên nêu ra quả phúc 

của hạnh bố thí, để tạo mầm hướng thiện, tập cho “họ” muốn 

hưởng phúc thì mở lòng ra, chia xẻ trong muôn một, những gì 

thuộc về mình cho người. Sau đó Phật mới đề cập đến sự trì 

giới và tịnh tâm (hay tham thiền). Hạng chúng sinh nầy vốn 

sống nhiều với lòng tham (lobha), với khát vọng (rāga), với ái 

dục (tanhā), và với đam mê (chanda), nên muốn cứu họ, đức 

Phật đã dùng sự gặt hái quả phúc, mà tâm thức họ có thể tiếp 

nhận trong hiện tại, như thương người thì được người thương 

lại, giúp kẻ khác thì được kẻ khác mang ơn, làm tốt thì được 

danh tiếng..v..v… Và Ngài bảo cho họ biết, khi chết người 

“tốt” sẽ ít hối hận, có thể sinh vào kiếp sau còn phúc để hưởng 

..v.v…Dĩ nhiên, luật nghiệp quả (Kamma vipāka dhammā) 

cũng chứng minh cho họ thấy rằng : Tất cả những “thu hoạch” 

trong kiếp nầy hay trong kiếp sau, là do chính đương sự tạo 

các nghiệp thiện, như hạnh bố thí, trì giới, và tịnh tâm tham 

thiền, chứ không do quyền năng nào ban cho cả. 
 

Tuyệt đại đa số chúng sanh cõi dục giới nằm trong hạng nầy. 

Nếu lấy 2 loại cảm thọ VUI (hài lòng=Mānāpa), và KHỔ 

(không hài lòng=Amānāpa) làm tiêu chuẩn, để nói thì : 
 

-Những chúng sanh cao hơn loài người đang thọ vui nhiều 

hơn thọ khổ trong hiện kiếp. 

-Những chúng sanh thấp hơn loài người đang thọ khổ nhiều 

hơn thọ vui trong hiện kiếp 

 



 27 

 

-Chỉ có nhân loại, thì thọ vui và thọ khổ xen kẽ, thay đổi 

tương đương hay chênh lệch nhau, tùy theo trình độ quả phúc 

và  hướng thiện nhiều hay ít. 
 

Từ đó, chúng ta có thể suy ra rằng : Cõi người là cõi thuận 

duyên nhất để hướng thiện, tiến hóa, đạt mục tiêu giải thoát. 

Vì loài người không có phúc thọ quá nhiều (như các cõi trời) 

để bị lạc cảnh che mờ, quên đi cứu cánh Niết Bàn (Nirvāna). 

Loài người cũng không bị khổ nhiều quá, như 4 ác đạo, để làm 

cho tâm linh hoàn toàn đen tối, thấp thỏi, chẳng nhận ra con 

đường tiến hóa, hướng đến Niết Bàn.   
 

Thân tâm loài người (Puthujjana Nāmarũpa), hay Ngũ uẩn 

(Pañcakhandhā) có thể xem là một tập hợp kỳ diệu. Ở đó, sức 

mạnh của thức biến hành (tương dương với năng lượng vô 

biên của vũ trụ (énergie cosmique), hằng đóng vai “kho tàng 

chất chứa linh lực và kinh nghiệm”. Nên “thân tâm” đó, nếu 

được hướng dẫn đầy đủ trong phạm hạnh, thì sẽ trở thành tinh 

anh, hùng hậu, để sau cùng có thể “phát quang”, soi sáng, giác 

ngộ (Vijjā). Nhưng nếu nó bị đóng kín, bị che áng, thì nó sẽ 

hoàn toàn VÔ MINH (Avijjā), chẳng bao giờ nhận ra con 

đường tiến hóa, thoát khỏi đau khổ sinh tử luân hồi.  
 

Nói tóm lại, nếu trình bày PHÁP HÀNH từ dưới tiến lên (hay 

từ thấp đến cao), thì ba “pháp căn bản”, khả dĩ dành cho nhân 

loại, phàm phu tục tử hướng thiện, vẫn là BỐ THÍ, TRÌ GIỚI 

và THAM THIỀN (Dāna, sīla, samatha).  
 

Nhưng khi kiểm chứng trên lịch trình tiến hóa, chúng ta thấy 

rằng : Ba pháp ấy tự nhiên trở thành GIỚI, ĐỊNH, TUỆ, để 

sau cùng khi bước vào thánh vức, chỉ còn ĐỊNH và TUỆ. 

“Định và Tuệ” ở đây không phải chỉ nằm trong một lãnh vực 

duy nhất là tâm linh (danh), mà nó vốn nằm trong cả hai lãnh 

vực thân và tâm, hay danh và sắc. – 
 



 28 

*Khi Định và Tuệ không rời thân và tâm, thì hành giả mới có 

thể chứng đắc đạo quả giải thoát, sống trong an vui tự tại đến 

hết tuổi thọ, xả bỏ báo thân giả hợp nầy, và không còn sinh tử 

luân hồi nữa. Định và Tuệ ấy chính là hiện tại tịch tịnh vậy. 

________________________________________________ 

 

*Chú thích : ”Chanda” cũng có nghĩa là “sở nguyện” hay “dục nguyện” (Theo 

Buddhaghosa , trong Tạng Luật, phần 13 phép Tăng Tàn, Sanghādisesa). 

 

*** 
 

Đề tài : TỨ ĐẠI “Siêu Việt”. 
(Do cs Tuệ Lạc trình bày, vào sáng 2 ngày 15/11/2009, và 20/12/2009) 

 

Những điểm chính : 
 

“TỨ ĐẠI” siêu việt ở đây không phải chỉ đóng khung trong «4 

nguyên tố gốc» (4 dhātu), (gồm đất, nước, lửa, và khí). Tiếng 

Pālī của 4 tên ấy là pathavī, āpo, tejo, và vāyo). Đó là 4 vật 

chất hữu hình, tinh vi và thô kệch, nặng và nhẹ, mà chúng ta 

có thể tiếp nhận được, bằng giác quan, nhất là con mắt, qua thị 

trường bình thường, hay qua máy móc điện tử.  
 

*Nhưng “Tứ Đại Siêu Việt” bàn đến hôm nay là bốn vũ trụ 

năng (vô định), chúng ta chỉ có thể hiểu bằng trí óc, nếu chúng 

ta có duyên lành. Vì bốn «vũ trụ năng» ấy, đối với giác quan, 

hay máy móc điện tử, thì chúng hoàn toàn «trống không». 
 

*Trong tiếng Pālī, có 2 danh từ tạm dịch ra Việt ngữ là «tứ 

đại». Đó là 2 chữ mahādhātu và mahābhūta. Tiếp đầu ngữ 

«mahā» nằm trong cả 2 chữ, nghĩa là «lớn» (đại). «Lớn» đây 

không phải là lớn so với nhỏ, mà “lớn” là «có mặt khắp cùng». 
 

-«Dhātu» có nhiều nghĩa, là «năng lượng, yếu tố, gốc, giới, di 

thể, xá-lợi..v..v…». -Nghĩa là “dhātu” bao gồm tất cả những gì 

có mặt khắp cùng….. 
 

*Nhưng “bhūta” thì khác. “Bhūta” ám chỉ “chủ năng chi phối, 

bao trùm vũ trụ”. Bhūta cũng có nghĩa là “chân hữu”, luôn  



 29 

 

luôn có thật. (Chẳng hạng như «bhūtārahaṃ» = Chân thánh A-

La-Hán). Nên «bhūta» cần tạm dịch là vũ trụ năng.  
 

*Vì tầm trí thức của chúng ta quá nhỏ, quá hạn định, so với vũ 

trụ năng, nên chúng ta khó có thể dùng con mắt thịt hay thông 

minh khoa học «thấy» được chân năng ấy. Từ đó, chúng tôi 

đề nghị dịch «mahābhūta» là «vô biên đại vũ trụ năng».  
 

*Và nội dung bài nầy xoay quanh chữ MAHĀBHŪTA , hay 

vô biên đại vũ trụ năng ấy. 
 

*Khi nói đến «tứ đại», ám chỉ Catu mahābhūta, chúng tôi đề 

nghị nên lược nêu như sau : 

1/Đệ nhất đại (Pathama mahābhūta), chứ không dịch là thổ đại 

(mahāpaṭhavì). 

2/Đệ nhị đại (Dutiya mahābhūta), chứ không dịch là thủy đại 

(mahāpo). 

3/Đệ tam đại (Tatiya mahābhūta), chứ không dịch là hỏa đại 

(mahātejo), và 

4/Đệ tứ đại (Catutthī mahābhūta), chứ không dịch là khí đại 

(mahāvāyo). 
 

*Vì sao ? –Vì khi chưa có pháp hành, thì «tứ vô biên đại vũ 

trụ năng» ở trạng thái «diệt trị». «Chúng» không là gì cả, 

không chế định được. Không là chân đế, không là tục đế. 

Không ai biết «chúng» ở đâu cả, trong hay ngoài tam giới (?). 

Điều chắc chắn là «chúng» không biến mất ! Chúng cũng 

không phải do duyên hợp mà thành. 
 

*Nhưng khi tứ vô biên đại vũ trụ năng (Catu mahābhūta) ấy 

phối hợp, thì chúng tạo ra bốn đại nguyên tố. Tiếng Pālī gọi 

bốn đại nguyên tố đó là Catu mahādhātu.  
 

Nói về  CATU MAHĀDHĀTU 

(Hay bốn nguyên tố lớn, cũng gọi là tứ đại nguyên tố) 



 30 

*Và khi đệ nhất đại, đệ nhị đại, đệ tam đại, và đệ tứ đại (nói 

trên) phối hợp, thì làm hiện ra bốn đại nguyên tố, hay bốn 

«gốc» (dhātu), được chế định và được tạm gọi tên như sau : 

1/Paṭhavī mahādhātu : Thổ đại (hay đất, chất đặc),  

2/Āpo mahādhātu : Thủy đại (hay nước, chất lỏng) ,  

3/Tejo mahādhātu : Hỏa đại (hay lửa, vật cháy),  

4/Vāyo mahādhātu : Khí đại (hay gió, phong, vật thổi, vật 

nhún, vật ép, vật đàn hồi).  
 

*Bốn nguyên tố (dhātu) nầy, lúc ở dạng tinh vi, hay thô kệch, 

thì chúng ta có thể tiếp nhận được bằng giác quan, hay bằng 

máy móc, và phân biệt qua tâm thức. 
 

*Lưu ý : Trong Phật học, «thổ đại» (paṭhavì) bao gồm tất cả 

những gì có hình thể, khối lượng, như kim loại, khoáng chất, 

thực vật và động vật..v..v…. 
 

*Khi phân biệt qua giác quan, chúng ta thấy dường như đất, 

nước, lửa, và khí, trong «catu mahādhātu» (bốn đại nguyên tố) 

có vẻ «độc lập» riêng rẽ. Nhưng khi khảo sát vào cực vi, «bốn 

nguyên tố gốc» ấy, chúng ta lại thấy chúng luôn luôn hòa vào 

nhau, có mặt trong mọi nơi.  
 

-Ví dụ trong «thổ» (chất đặc) luôn luôn có thủy, hỏa, khí, và 

ngược lại. Chỉ có tỷ lệ của chúng trong mỗi vật chất thì bất 

đồng, tùy thuộc và tình trạng cấu kết, chênh lệch từ cực nhỏ 

đến cực lớn. 

Quay lại CATU MAHĀBHŪTA 
(Tứ vô biên đại vũ trụ năng). 

 

*Nhưng Tứ vô biên đại vũ trụ năng khi ở trạng thái riêng rẽ, 

thì diệt trị, “chân không”, chúng ta chẳng có gì để nói, và vấn 

đề nằm hẳn ngoài sức hiểu biết của con người. 
 

*Nhưng nhìn sâu vào sự sống, chúng ta thấy sự sống “có thể” 

chính là «tứ đại vô biên vũ trụ năng đang ở pháp hành biến 

hợp». Nhờ đó chúng ta có thể “định tâm” và nghiên cứu một  



 31 

 

cách thanh tịnh «Catu mahābhūta», xuyên qua sự cấu kết của 

«catu māhādhātu» (Bốn đại nguyên tố).  
 

*Nghĩa là chúng ta phải nghiên cứu cái phối hợp, hữu hạn 

(catu mahādhātu) mới có thể tạm hiểu cái không biến hành vô 

hạn của (catu mahābhūta). Và dĩ nhiên không nên nhầm lẫn 

hữu hạn v à vô hạn. 
 

Nói về TƯỚNG và TÁNH (Lakkhana,  Niccaparivattì) 
 

*Tướng là cái do duyên hợp mà thành, nên tự nhiên phải thay 

đổi. Nó thay đổi chậm hay nhanh, nhưng luôn luôn nằm trong 

tiến trình thay đổi, một cách vô điều kiện.  
 

*Tánh là cái làm cho tướng thích ứng với hợp tan, và chỉ thay 

đổi qua pháp hành của tướng. Nghĩa là tánh tùy tướng mà tự 

thay đổi, khi nào cả hai thuộc về dhātu (nguyên tố). 
 

*Như vậy, chỉ có tướng và tánh của «dhātu» mới hổ tương 

thay đổi mà thôi. Vì tướng và tánh của «dhātu» là tướng và 

tánh của pháp hợp tan. 
 

*Riêng «tánh» của «bhūta» thì không thay đổi, vì khi «bhūta» 

chưa tự hiện ra dhātu thì không có tướng lẫn tánh (=Diệt trị). 

 

«TÁNH» CỦA BHŪTA 
(Bhūta niccaparivattī) 

 

*Như trên đã nói, khi «diệt trị» thì «bhūta.» cũng không có cả 

tánh nữa, và lẽ dĩ nhiên không có gì để nói. Bốn vô biên vũ trụ 

năng ấy bất khả thuyết, bất khả tư nghì !  
 

*Nếu chúng ta muốn tìm hiểu «tánh» của bhūta (hay tánh của 

vô biên vũ trụ năng), chúng ta phải dựa vào bình diện «vô diệt 

trị», tức là trong trường hợp bốn «vũ trụ năng» ấy phối hợp. 
 

 



 32 

 

*Nghĩa là nhờ các biểu hiện biến hợp, của «bhūta trở thành 

dhātu» (=nguyên tố), chúng ta mới có thể tìm hiểu phần nào 

«tánh của bhūta». Nếu chưa biến hợp thì ấy là tánh không. 
 

*Xét qua dạng của dhātu, thì tánh của «bhūta» chỉ có MỘT. 

Nhưng MỘT ấy lại gồm 2 mặt đối nghịch và hổ tương nhau. 

Tương tự như MỘT thái cực có 2 mặt hổ tương là Âm và 

Dương trong dịch học Đông phương vậy. 
 

*Vậy «tánh» của 4 đại vô biên vũ trụ năng ấy, theo ngôn ngữ  

chế  định, là gì ?  -Là 4 cặp song đối : 
 

1/Đệ nhất đại biến ra thổ (Paṭhavī), tạm dịch là đất, có cặp 

tánh cứng và mềm…...: 2 trạng thái. 

2/Đệ nhị đại biến ra thủy (Āpo), tạm dịch là nước, có cặp tánh 

kết và phân………… : 2 trạng thái. 

3/Đệ tam đại biến ra hỏa (Tejo), tạm dịch là lửa, có cặp tánh 

nóng và lạnh…………: 2 trạng thái. 

4/Đệ tứ đại biến ra khí hay phong (Vāyo), tạm dịch là gió, có 

cặp tánh động và tĩnh..: 2 trạng thái.  
 

*Như thế, dựa theo «dhātu» (nguyên tố), chúng ta có thể nói : 

-Trong ngọn lửa cũng có đủ «tứ đại vô biên vũ trụ năng”. 

-Trong không khí cũng có đủ «tứ đại vô biên vũ trụ năng”. 

-Trong vật lỏng cũng có đủ «tứ đại vô biên vũ trụ năng”. 

-Trong vật đặc cũng có đủ «tứ đại vô biên vũ trụ năng”, và 

-Trong «không gì cả» cũng có đủ «tứ đại vô biên vũ trụ năng”. 
 

*Đó cũng là 4 «cặp tánh» của «tứ đại nguyên tố» (catu 

mahādhātu) sinh ra từ vô biên vũ trụ năng. Chúng có thể xem 

như những «nguyên hành» của vạn pháp, của mọi «duyên hệ». 
 

*Đến đây tưởng cần mở dấu ngoặc, để phân biệt nhân quả và 

duyên hệ. Nếu nhân là «hạt» của quả, thì duyên hệ là những 

điều kiện ắt có và đủ, để giúp nhân hay hạt nẩy nở, sinh quả. 
 



 33 

 

*Chỉ có Catu mahābhūta hiện ra Catu mahādhātu (hay bốn đại 

vô biên vũ trụ năng hiện ra bốn đại nguyên tố) mới là lý do 

của sinh động giữa  5 trần, 5 căn, và 6 thức. 
 

*Nói cách khác, nó cùng một lúc, ở phương diện nầy gọi là 

Āyatana(xứ), và ở phương diện khác gọi là giới (dhātu). 
 
 

THẮC MẮC MUÔN ĐỜI 
*Câu hỏi muôn đời vẫn đặt ra là : 

 

-«Phải chăng “tâm thức” chỉ là kết quả của 5 trần tiếp xúc với 

5 căn (lành mạnh) sinh ra ? Hay hỏi theo định lý ngược : 

 

-«Nếu 5 trần không phối hợp với 5 căn, thì phải chăng hoàn 

toàn không có tâm thức» ? 

- Duy vật tin vào luật ngẫu nhiên, của 5 trần gặp 5 căn sinh ra 

tâm thức. Khi 5 căn diệt thì tâm thức đang có cũng vĩnh viễn 

diệt theo, và thức tái sinh không có ? (Từ đó đương nhiên phủ 

nhận luật nhân quả luân hồi). 
 

*Thử thảo luận một cách cởi mở các vấn đề nầy, theo tinh 

thần trung đạo, chỉ cần tôn trọng sự soi sáng, chứ không cần 

tìm kiếm thống nhất quan điểm.  
 

KHÔNG GIAN hay KHOẢNG CÁCH 
 

1/Vật ở hơi xa giác quan, và không bị ngăn cách, mà giác quan 

vẫn tiếp nhận được, là THINH TRẦN. 

2/Vật trong tầm của giác quan, và không bị ngăn cách, thì giác 

quan mới tiếp nhận được, là SẮC TRẦN. 

3/Vật phải lưu động về phía giác quan, và không bị ngăn cách, 

thì giác quan mới tiếp nhận được, là HƯƠNG TRẦN. 

4/Vật phải tiếp xúc với giác quan, thì giác quan mới bắt được, 

là VỊ và XÚC TRẦN. 
 



 34 

-Biểu tượng của không gian là xa gần. Biểu tượng của thời 

gian là dài ngắn. Đối với pháp hành, “xa gần” cũng là “dài 

ngắn”. (Xa gần = dài ngắn = lâu mau = nhanh chậm). Từ đó 

suy ra, “khoảng cách của không gian” cũng chính là “khoảng 

cách của thời gian”. 
 

*Hay KHÔNG GIAN cũng là THỜI GIAN. 
 

*Cả hai không gian và thời gian đều đến từ TỨ VÔ BIÊN 

ĐẠI VŨ TRỤ NĂNG.  
 

*Qui nạp : Những ưu thế xa hay gần (không gian), nhanh hay 

chậm (thời gian) cũng từ TỨ ĐẠI V Ô BIÊN ấy mà ra. 

 

Về  CON NGƯỜI 
 

*Con người là một «ưu động vật», trên tất cả sinh vật. Con 

người đóng vai trung gian giữa toàn thể chúng sinh. 

*Con người có 2 phần là phần biến và phần phi biến (°). 

*Phần biến (sinh diệt, vô thường, thay đổi, vướng mắc, chấp 

tướng) là phần danh sắc, phàm tục, luân hồi. 

*Phần phi biến (hay xả, không vướng mắc) là phần thánh 

thiện, vượt luân hồi. 
 

(-Chú thích : (°) Phi có nghĩa là vượt lên trên mọi biến hóa, 

không vướng mắc. 
 

*Như vậy, sự sống chỉ là phần «diễn tiến linh động» thuộc 

phần biến, của «tứ đại vô biên vũ trụ năng biến thành bốn 

nguyên tố». Diễn tiến đó có thể ở dạng thô kệch (hữu hình), và 

cũng có thể ở dạng vi tế (vô hình : vi sắc và vô sắc). 
 

*Nhưng dù thô kệch hay vi tế, cả hai cũng chỉ là những 

«Dhātu». Còn Bhūta của con người nói riêng, và của chúng 

sanh nói chung, thì tánh không, chẳng sinh diệt, «bất khả 

thuyết, bất khả tư nghì», chỉ có bậc giác ngộ mới rõ. Kinh Phật 

đã nói như vậy ! 



 35 

 

*Con người có thân thể, biểu tượng của thổ và thủy, là phần 

thô tướng của tứ đại nguyên tố (dhātu). 
 

*Con người có nhiệt (hỏa) và hơi thở (khí), biểu tượng của 

linh động,  là phần vi tướng của tứ đại nguyên tố (dhātu). 
 

*Con người có sự dẻo dai, mềm mại, biểu tượng của cơ năng, 

là sinh hoạt, của tứ đại nguyên tố (Dhātu). 
 

*Con người có sự trầm mặc, thanh cao, hướng tĩnh là “tánh 

không” của tứ đại vô biên vũ trụ năng (bhūta). 
 

-Khi kiếp phàm chấm dứt, thì tứ đại nguyên tố (dhātu) trở về 

nguyên tố, tùy theo nghiệp quả. 
 

*Khi báo thân thánh nhân (chư Phật) chấm dứt, thì tứ đại 

nguyên tố (dhātu) trở về tứ đại vô  biên vũ trụ năng (bhūta). 
 

*Trong 4 đại nguyên tố (catu mahādhātu), có «nguyên tố khí» 

hay hơi thở là đề mục thích hợp nhất, để hành giả giả đạt đến 

«tịnh xả, phi biến», quay về vô biên đại vũ trụ năng(giải thoát).  
 

*Vì chư Phật đã hội nhập vào tứ đại vô biên vũ trụ năng (Niết 

Bàn), nên các Ngài mới có thể biết cái gì là phi linh hồn hay 

«vô ngã». Phàm nhân qua thiên kiến, vướng mắc trong tam 

giới “hữu vô”, không lý giải được. 
 

*** 

NGÃ và VÔ NGÃ 

Bàn theo khuynh hướng phàm tình 
 

*Trước tiên cần nói rõ, «Ngã» trong tổng quát, thường ám chỉ 

cái «ta». Nhưng «nó» cũng ám chỉ «thần ngã», hay «linh hồn» 

của một người khi chết. Nghĩa là «ngã» là «phẩm vị» của một 

người đang sống, gồm tinh thần và thể xác, được mệnh danh là 

«tôi». Từ đó sinh ra cái «ngã chung», là chúng tôi, hay chúng 

ta, ngã sở là thân ta, rồi giòng họ ta, nòi giống ta, đồng bào ta, 

nhân loại ta..v..v… 



 36 

 

*Hãy bắt đầu một đơn vị thôi, bằng cái “ngã” của một trẻ mới 

ra đời, và được đặt tên A (ngã danh). Sau đó nó được tiếp tục 

điều kiện hóa bởi đời sống vật chất (ngã sắc), trong đó lòng 

tham là chủ lực. Rồi sau cùng kết luận sự sống là «ngã» ! 
 

*Nhắc lại đạo sĩ Cồ-Đàm trước tiên đã không nói vô ngã, mà 

Ngài đã thực hành «vô ngã», trọn 6 năm trường khổ hạnh. 

Nhưng cuối củng nhận thức rằng : Chỉ xuyên qua sự sống, mới 

có thể viên tròn Ba-La-Mật. Ngài đã quay về trung đạo. Trung 

đạo là không ép xác bỏ ngã, cũng không lợi dưỡng vì ngã. 

 

*Ghi nhận về tiến trình một đứa bé chào đời, mang ngã danh, 

dính vào ăn uống dinh dưỡng, vướng ngã sắc. Rồi ngã danh ấy 

dần dần chất chồng lên. Ngã sắc cũng thế. Cho đến khi người 

ấy trưởng thành, già nua, bệnh hoạn, và chết. Khối thịt xương 

chuyển động cho là «ngã» kia tan rã, biến mất. 
 

*Tất cả thay đổi không ngừng, dẫn đến sự suy hoại, bị động, 

bất lực, biến mất ấy…làm sao có thể cho là ta, là của ta được 

(?), nên nhà Phật gọi ấy là vô ngã tướng. Kinh Phật nói : Các 

pháp tướng do duyên hợp mà thành, vô thường, hiện diện có 

điều kiện, đều không có tự ngã. 
 

*Vô thường, khổ não, vô ngã…minh thị trong các pháp tướng 

hợp tan, luân hồi ấy, là một chân lý, là một sự thật. Nhưng 

chúng ta không vì sự thật ấy mà phủ nhận luật nhân quả, xác 

định không có chúng sinh luân hồi, bằng tâm hồn tham sống  

của kiếp trước, chuyên chở hiện nghiệp và quá nghiệp, để trở 

thành đoạn kiến. 
 

*Mặt khác, lòng tham trong sự sống chính là con dao hai lưỡi. 

Nó chính là động cơ của tiến hóa lẫn thoái hóa. Nếu lòng tham 

tiền, làm cho người ta cướp của, thì lòng tham danh thơm lại 

làm cho người ta bố thí. Bố thí thật nhiều để được sự khen 

tặng cũng có phước và hằng được quả hữu lậu ! 
 



 37 

 

*«Trí tuệ» theo ngôn ngữ bình dân, thường có nghĩa là trí 

khôn (hay trí thông minh). Nó thực ra không phải là Trí Tuệ 

Bát Nhã» (Paññā), hay trí tuệ giải thoát trong nhà Phật. «Trí 

tuệ» (thông minh) ấy chỉ là sản phẩm của lòng tham. 
 

*«Trí tuệ» trong ngôn ngữ bình dân, hay sự thông minh, trong 

chừng mực nào đó, chỉ có thể tạm làm giảm sự ngu dốt, mù  

chữ, chứ chắc chắn nó không trừ được lòng tham. 
 

*Nó hoàn toàn không chuyên chở được ý nghĩa của chữ 

Paññā (hay Prajña) trong kinh Phật. Đừng hiểu lầm rằng 

người thông minh, có nhiều bằng cấp cao, và «thông hiểu» 

kinh sách nhà Phật, là kẻ có «trí tuệ bác nhã». 
 

*Ngược lại, lòng tham có thể đánh bại cái «trí tuệ phàm tục» 

ấy rất dễ dàng. Người ta đã chẳng nói «tiền tài ám nhãn hay 

làm cho mờ trí óc» đó sao ? 
 

*Muốn hóa giải lòng tham, trước tiên phải bố thí, trì giới, và 

tham thiền, thuần thục chánh niệm, rồi tịnh xả theo pháp Phật, 

không vướng mắc, không chấp thủ. Sau đó mới có khả năng 

vô hiệu hóa lòng tham, nhờ có «trí tuệ bát nhã», hay thánh tâm 

quang minh sáng suốt (Vijjā), giải thoát (nibbindati). 
 

*Khi đức hạnh toàn xả, hay xã ba-la-mật được viên tròn, thì 

hết sinh tử luân hồi, và «niết bàn» là hội nhập vào Tứ Đại Vô 

Biên Vũ Trụ Năng (Catumahābhūta).  
 

*Muốn bước vào con đường hội nhập ấy, hãy bắt đầu bằng 

giới định, tuệ, mà đề mục định là HƠI THỞ trong thân, để tiếp 

cận và hướng về khí đại vô biên (vũ trụ năng).    
 

THỰC NGHIỆM và KINH NGHIỆM 
 

*Khi một hiện tượng (hay một kết luận) cùng được nhìn thấy, 

cùng được phân tích, cùng được quy nạp ghi nhận, và cùng 



 38 

được chấp thuận, bởi một số người (hay bởi công chúng), một 

cách «cụ thể» thì gọi ấy là pháp cộng nghiệp.  
 

-Chứng minh hay thực nghiệm khoa học, nằm trong lĩnh vực 

nầy. Đó có thể gọi là thực nghiệm duy vật. Nó chỉ là mặt nổi. 

Ưu điểm của nó là thực tế rõ ràng. Khuyết điểm của nó là chỉ 

đóng khung trong lĩnh vực vật chất «hữu hình». 
 

*Nhưng khi một hiện tượng (hay một kết luận) chỉ được «nhìn 

thấy», hay được cảm giác sâu sắc, bởi một người, xác nhận 

bởi một người, thì gọi là pháp biệt nghiệp. Chứng minh hành 

đạo của mỗi hành giả thuộc về lĩnh vực nầy. Ấy là lĩnh vực 

kinh nghiệm duy tâm. Ưu điểm của nó là thanh tịnh hướng 

thiện. Khuyết điểm của nó là có thể dẫn đến tà kiến, mê tín. 
 

*Từ đó suy ra, thực nghiệm duy vật thì có thể chia xẻ đến một 

hay nhiều người khác. Hậu quả ít nguy hiểm, nhờ nó cụ thể. 

Nhưng kinh nghiệm tâm linh thì chẳng chia xẻ cho ai được. 

Người nào chứng, người ấy biết. Thành quả tâm linh mà chia 

xẻ, nói ra cho người khác nghe, là kích thích lòng tham, chỉ 

khiến họ bắt chước, tưởng tượng, rồi tự kỷ ám thị, lầm lạc. 
 

*Vì vậy, ai còn phàm, chưa đạt chánh định, hay chưa có thánh 

tâm, chưa tịnh xả, mà tập cảm giác hay suy nghĩ như thánh 

nhân, là chuốc lấy hậu quả tai hại, sống trong ảo tưởng, gia 

tăng vô minh. 
 

*** 
 

 Ý TƯỞNG HAY trong PHÁP HỘI NHẬP vào tứ đại. 
 

Khi thấy một giọt nước loãng vào biển cả quá dễ dàng, ta có 

thể tự nhủ rằng : Nó là nước, nó sống như nước, nó từ trong 

nước, nó biến thành biển nước… thì hành giả nhà Phật cũng 

nghĩ được «ta là tứ đại, ta sống như tứ đại, ta từ trong tứ đại, 

và ta biến thành tứ đại (vô biên vũ trụ năng = phi biến = vô 

chấp) 



 39 

Đề tài :  
 

MỘT SỐ KIẾN GIẢI VỀ CHỮ 

«VIPASSANĀ» 
 

liên quan đến hai pháp học và hành. 
 

(CS Tuệ Lạc sưu tầm và trình bày ngày 19 Mars 2009) 
 

Phần I  

 PHÁP HỌC 
 

A-Thích nghĩa và phân tích ngữ căn : 
 

-Danh từ tiếng Phạn «VIPASSANĀ» (-Đúng ra nên gọi là 

«tiếng Phạm») có nghĩa là sự thấy suốt qua, thấy chân 

tướng, gồm tiếp đầu ngữ «VI», nghĩa là vượt qua, không bị 

ngăn cản, không bị che mờ, thông suốt, thấu tới sự thật, và 

«PASSANĀ» là «sự thấy».  

-Nhưng chúng ta quen nghe dịch «Vipassanā» là «minh 

sát», tức là sự quan sát minh mẫn, thông suốt, rõ ràng. 

-Động từ của Vipassanā là Vipassati, cũng gồm hai phần là 

«vi» và «passati», Nghĩa là nhìn thấy rõ ràng, nhìn thấy 

toàn bộ, nhìn suốt qua, nhìn thấy thực tướng.  

-Cả hai đều đến từ ngữ căn «VIPAS»=Chân kiến. 
 

B-Quay lại sự thấy, có bốn là : 
 

1-Thấy bằng mắt thịt (Cakkhupassanā) : Sự thấy bị hạn chế 

trong khung cảnh (thị trường), và bị chi phối bởi điều kiện 

vật chất. Như thần kinh, khoảng cách, ánh sáng..v.v... 

2-Thấy bằng tâm thức (Cittapassanā) : Với sự hợp tác của 

tưởng uẩn (Saññakhandha) nên bị méo mó bởi lậu hoặc, và 

chấp trước (sava). Tâm người phàm thấy thuộc loại nầy. 

3-Thấy bằng «ý thức» (Viññānapassanā) : Bị ảnh hưởng 

bởi cả hai trường hợp trên cộng lại. Tức là thấy bằng mắt 

thịt và thấy bằng tưởng uẩn, như suy tư, học hành.v.v…. 



 40 

Đây là cái thấy có dụng ý vị kỷ, đầy “tập ấm” của đa số 

chúng sanh, trong đó có loài người. 

4-Thấy bằng tịnh thức (Visuddhicittapassanā) : Thấy bằng 

tâm thanh tịnh, nội soi, hay “minh sát”. Tức là cái thấy nằm 

ngoài các ảnh hưởng trên. Nói cách khác, đó là thấy bằng 

Chánh định, qua chánh niệm. 
 

C-Các mục tiêu (hay quả) của sự «thấy» (Passanāvipāka) : 

1-Thấy để tránh khổ thân (Dukkhavajjanapassanā) : Thấy 

theo bản năng của loài người và thú vật, để tránh va chạm 

chướng ngại, hay nguy hiểm, trong sinh hoạt hằng ngày.  

2-Thấy để «nhận» cảm giác (Samānapassanā) : Cái thấy 

được thực hiện vì đòi hỏi cảm giác của ngũ uẩn, qua ưa 

thích hay không ưa thích (ái, thủ, hữu), của phàm nhân, khi 

ghét khi thương, xoay chiều tình cảm, luân hồi. 

3-Thấy để tiến hóa (Abhivuddhipassanā) : Cái thấy của tâm 

an tịnh, minh mẫn, dứt bỏ, giải thoát (thiền giả). 
 

D-Những sự thấy trong đời sống  

vật chất, phàm tục (Puthujjanapassanā) :  
 

1-Thấy vì nghiệp, do thần kinh (Kammavàcakapassanā) : 

Thấy phiến diện, hạn cuộc. 

2-Thấy vì hữu ý (Manopubbagamāpassanā), vì tư kiến : Do ý 

dẫn đầu, chủ quan. 

3-Thấy theo những người xung quanh (Sanghikapassanā) : 

Thấy a dua, chung kiến, cộng nghiệp. 
 

E- Các sự thấy do tưởng uẩn : 
 

        1-Thấy do học lý thuyết (Sikkhapassanā), 

        2-Thấy do thực hành sai (Micchakammapassanā), 

        3-Thấy do thực hành đúng (Sammakammapassanā) 
 

F-Những năng nghiệp trong sự «thấy» 

của con người qua tất cả giác quan : 
 



 41 

*Qua nhãn căn : 
 

-Như câu chuyện ngụ ngôn, đêm rằm kia trăng rất sáng và 

không mây. Vì dân cư ngôi làng gần khu rừng, mỗi năm 1 

lần, theo phong tục “cúng tế” bằng cách đốt “đèn trời”, “đèn 

đất”, cột lễ vật, trái cây hay xôi bánh vào đèn, rồi để trên 

mặt hồ, hay thả bay lên không gian. Một số đèn vướng vào 

cành cây, số khác lênh đênh trên mặt nước. Giống khỉ được 

dịp “hưởng” những thứ ấy, riết thành thói quen.   
 

Nhưng đêm nay không cúng lễ gì cả, chỉ có trời trong trăng 

sáng. Những con khỉ non nớt, quen thói “hái lộc” thấy trăng 

lơ lửng trên đầu cành và bóng nguyệt lung linh nằm trong 

nước, chúng tưởng “đèn trời”, nên tranh nhau leo lên cây và 

chạy xuống mặt hồ tìm kiếm. Chỉ có vài chú khỉ già ngồi 

yên trên mỏm đá, vì biết đó là những hình ảnh giả.  
 

Ý nghĩa của sự nhìn thấy non nớt ấy có thể phát biểu như : 
 

1-Không thấy gì hết là vô minh. 

2-Thấy và hiểu sai là chấp kiến. 

3-Thấy hiểu mà ưa thích là tham ái 

4-Thấy hiểu rồi bất bình là sân hận 

5-Thấy hiểu rồi hoang mang là hoài nghi 

6-Thấy hiểu mà thanh tịnh là giác ngộ. 
 

Tương tự như thế, luận giảng qua các căn khác, như : 

*Qua Nhĩ căn, *Qua tỷ căn, *Qua thiệt căn,  

*Quan thân căn, *Qua ý căn… 
 

Ngoài ra : 

-Người đui, hay động vật không có mắt, thì dùng thính giác 

để «thấy»… 

-Một số thú vật dùng khứu giác (ngửi khi đi tới) để «thấy». 

-Loài bò sát dùng vị giác (lưỡi nếm khi đi tới) để «thấy». 

-Một số thú vật khác dùng xúc giác, va chạm để «thấy». 

-Chư thiên dùng ý căn để thấy. 



 42 

 

*Vì vậy trong tiếng Việt, ngoài động từ nhìn thấy ra, người ta 

cũng còn nói nghe thấy, ngửi thấy, nếm thấy, chạm thấy, và  

nghĩ  thấy…một vật gì đó. 
 

*Ngôn ngữ tuy là một phương tiện thông tin chế định. Nhưng 

sự chế định ấy đã trải qua suốt quá trình tiến hóa của loài 

người, nên nó chuyên chở hầu hết những tư duy tầm thường 

hay tế nhị, của tất cả hạng người, từ phàm phu tục tử, đến 

hạng người thanh cao, hướng thiện, trí thức. 
 

G-Qui nạp : 
 

* Nếu trong tiếng nói của mỗi dân tộc trên địa cầu, có những 

từ ngữ khác nhau, để diễn tả hai cách THẤY (một của mắt thịt 

và một của tinh thần), thì trong tiếng Phạn, ngôn ngữ của đức 

Phật (Pālī hay Sanskrit), cũng có hai chữ mà kinh sách thường 

nhắc đến, là Passanā và Vipassanā. 
 

*Hai danh từ nầy ngoài những gì chúng ta được biết, còn 

chuyên chở nhiều sự thật sâu sắc (Ariyasacca) khác, nằm 

trong tịnh thức của Thánh nhân. Nhưng rất tiếc, chúng ta 

không đủ khả năng để bàn đến. 
 

*Suy cho cùng thì tất cả các nền văn hóa xưa nay, và bề dày 

của văn minh hiện đại, cũng chỉ là hoa trái của những cái 

THẤY trong tâm thức con người mà thôi. 

 
Phần II  

 

 VIPASSANĀ, PAÑÑĀ,  
và PHÁP HÀNH 

 

a/Định nghĩa : Pháp hành là sự thực hiện pháp học, dùng 

công phu tích để tập hợp kinh nghiệm, và từ kinh nghiệm dẫn 

đến kết luận (cứu cánh), theo một cách thức nào đó. 
 



 43 

b/Pháp hành căn bản trong đạo Phật gồm giới hạnh, định 

tâm, và quan sát nơi mỗi hành giả. Còn TUỆ chỉ là kết quả 

của ba pháp ấy. TUỆ cũng còn gọi là «thấy» được cứu cánh 

(Vipassanā). Đừng hiểu lầm pháp hành chỉ đơn giản là «ngồi 

thiền». Pháp hành cũng bao gồm giữ giới, sống tỉnh thức hòa 

đồng (chánh niệm), và sinh hoạt tích cực với người khác. 
 

c/Pháp hành trong đạo Phật, là sinh hoạt lành mạnh của 

thân phối hợp với tâm nơi mỗi hành giả, trong đời sống hằng 

ngày. Nhất là không nên hiểu lầm hành thiền chỉ liên quan đến 

tâm, chứ không liên quan đến thân. 
 

d/Pháp hành quan trọng, làm nền tảng trong đạo Phật, là Tứ 

Niệm Xứ, bắt đầu bằng Niệm Thân, lấy thân làm «môi 

trường cơ bản» (hay xứ), để tâm được thuần thục với thực 

tại qua ba đề mục chánh niệm tiếp theo. 
 

e/ Gợi ý : 
 

*Thấy đúng thực trạng thân tâm (Nāmarūpa vipassanā) 

chính là mục tiêu tối hậu của hành đạo giải thoát. Trước tiên 

là giải thoát khỏi sự chi phối của thân sống nầy. 
 

*Hành giả không nên được báo trước tiến trình thu hoạch 

thiền quả, vì thứ tự thành tựu tu chứng pháp thiền, khi nói ra, 

và làm cho người nghe hoan hỷ, mong mỏi, thì sẽ không còn 

là sự thật giải thoát nữa. Nó sẽ khiến cho thiền tâm hết thanh 

tịnh, và tạo dịp cho lòng tham nổi lên.  
 

*Hành giả chỉ nên được hướng dẫn các cách vượt qua các 

chướng ngại, hay vượt qua những lôi cuốn, do hiện tượng phỉ 

lạc trong khi hành thiền mà thôi. 
 

*Người hành thiền mà biết trước tiến trình thu hoạch ấy, thì 

không tránh khỏi mong đợi kết quả, dù đó là kết quả nói trong 

kinh điển chính thống. Trong lĩnh vực tâm linh, hễ có ý mong 

chờ là có lòng vụ lợi, mà có lòng vụ lợi, thì sẽ không bao giờ 



 44 

đạt được sự thanh tịnh đúng đắn. Và Chánh quả thanh cao 

của thiền không đến với kẻ mong chờ !  
 

*Nếu vì tiến bộ, mà hành giả đạt được quả thiền, thì đó chỉ là 

lẽ tự nhiên. Nhưng nếu hành giả không bỏ qua, để chuyên chú 

đi tới, dừng lại mắc dính với những «thành công» đó «của 

mình», thì lậu hoặc vi tế chắc chắn phát sinh. Nó sẽ dẫn dắt 

hành giả rơi vào vọng thiền, rồi trở thành tà kiến.  
 

*Thử nêu : Người tu Phật chắc ai cũng đã tự hỏi «Tu để làm 

gì ?». «-Tu để giải thoát !». «Giải thoát cái gì ?». Nếu câu trả 

lời tiếp theo là «Giải thoát cái khổ», thì xin thưa rằng «trông 

đợi kết quả thiền cũng là một loại khổ (vi tế)».  
 

*Nói như thế, không có nghĩa là hành giả sẽ chẳng bao giờ 

biết thành quả xứng đáng của pháp thiền. -Mà bằng cách tự 

thân nghiệm chứng, trong khi hành thiền, nếu định hướng 

đúng, chính hành giả sẽ thấy (biết) chắc chắn kết quả cao 

thượng, đối với pháp mà mình đang hành. Người khác không 

thể tri thông được. Ngược lại, nếu định hướng sai, cũng chính 

hành giả sẽ tự biết sự bế tắc. 
 

*Ví như «SỰ THẤY» luật vô thường, có 3 trường hợp :  
 

-Nếu thấy luật vô thường như một cái gì «tàn nhẫn», như nó 

làm cho vạn vật thay đổi, phù du, nay còn mai mất, đưa con 

người đến cảnh chán nản, bi quan, bỏ cuộc….thì cái «thấy» đó 

là thấy biên kiến, bất mãn, bị động, hay thụ động. 
 

-Nhưng nếu thấy luật vô thường như một sự «báo động» 

những đổi thay, nay còn mai mất, phù du, không thật….để 

nhắc nhở  hành giả chuẩn bị thiện nghiệp, bằng giới định tuệ, 

«hóa giải» những thăng trầm, hầu tiến hóa, tạo nhân duyên  

 

dẫn đến một hoàn cảnh khác, lành mạnh hơn, tốt đẹp hơn, thì 

cái «thấy» đó tuy cũng là một loại biên kiến, nhưng hướng 



 45 

thiện và tích cực. Nhà Phật gọi biên kiến đó là sợ khổ, hướng 

thiện, đáng khen nhưng hữu lậu. 
 

-Nhưng nếu thấy luật vô thường như một pháp hành tự 

nhiên, phải có. Pháp hành đó không tốt, cũng không xấu, 

không đáng thích, cũng không đáng sợ. Luật vô thường ấy cần 

thiết cho mọi vận hành chu kỳ trong tam giới. Chẳng hạng 

như vô thường đã làm cho tử, thì vô thường cũng sẽ làm cho 

sinh. Vô thường đã làm cho lùi, thì vô thương cũng sẽ làm cho 

tiến. Vô thường đã làm cho mất, thì vô thường cũng sẽ làm 

cho còn. Vô thường đã làm cho nghèo, thì vô thường cũng sẽ 

làm cho giàu. Vô thường đã làm cho tan, thì vô thường cũng 

sẽ làm cho hợp…v.v….Như cây kim trên mặt đồng hồ. Nếu 

vô thường luôn luôn «đẩy» nó đi về phía sau 12 giờ, thì vô 

thường cũng luôn luôn kéo nó hướng ra phía trước 12 giờ. 
 

-THẤY ĐÚNG luật vô thường (Aniccāvipassanā) như thế, thì 

luật vô thường sẽ làm cho hành giả tự tại, giải thoát». Giải 

thoát khỏi «tiêu cực» lẫn giải thoát khỏi «tích cực», hay giải 

thoát khỏi bi quan, lẫn giải thoát khỏi lạc quan. 
 

-Đó là THẤY TRUNG ĐẠO (Majjhimapatipadāvipassanā), 

THẤY vượt lên khỏi nhị biên, tích cực và tiêu cực. Thấy của 

Xả trong tứ vô lượng tâm (Catumahāvihāra). 
 

-Và chỉ có giới hạnh (sīla), chánh định (sammā samādhi), 

chánh quan sát (vipassanā) và chánh trí (paññā) mới đưa 

đến cái THẤY TRUNG ĐẠO như thế. (-Nói tắc là giới, định, 

minh sát, và trí tuệ). 
 

*Đến đây cần phân biệt hai trường hợp : 
 

1/Minh sát bình thường (vipassanā) với trí tuệ thông 

thường (ñāna), và 

2/Minh sát thanh tịnh (samādhi vipassanā) với trí tuệ  kim 

cương chánh định (paññā sammā saṭi).   
 



 46 

-Minh sát bình thường (vipassanā) là dùng niềm tin trong 

pháp học, với trí tuệ thông thường (ñāna) hay trí văn, để quan 

sát cảm thọ. Nói cách khác là dùng tưởng uẩn để quan sát thọ 

uẩn. Sự quan sát nầy (không định lực), nên chỉ thấy cảm thọ 

qua cái «bóng», không thật. «Trí văn» trong sự quan sát nầy, 

nếu ví như cây gươm, thì chỉ là cây gươm thông thường, 

không chặt nổi ác pháp.  
 

-Quan sát thanh tịnh (samādhi vipassanā) với trí tuệ chánh 

định (paññā sammā saṭi), là lấy «định quả» của pháp hành, 

để nhận diện cảm thọ. Nói cách khác là dùng «hành uẩn» để 

«biết rõ» thọ uẩn. Quan sát cảm thọ với định lực như thế, ví 

như sự nhận diện tận gốc, để chặt đứt ác pháp bằng «cây 

gươm» sắc bén, là gươm trí tuệ (paññā) đã mài dũa qua 

«chánh định». 
 

-Trong tiếng Việt chỉ có một danh từ «TRÍ TUỆ», nhưng tiếng 

Pālī có hai từ ngữ khác nhau, chuyên chở hai ý nghĩa khác 

nhau, là Ñāna và Paññā. «Ñāna» là trí tuệ thông thường, 

chưa được tinh luyện, như cây gươm chưa mài dũa, không sắc 

bén. Còn «Paññā» là trí tuệ định luyện, như cây gươm đã mài 

dũa, vô cùng sắc bén. Có sách gọi «gươm trí tuệ» là «gươm 

kim cương bát nhã». 
 

*Quay lại pháp hành, khi nghe nói hai tiếng NIỆM THÂN , 

chúng ta nên hiểu nó bao gồm thân và tâm, vì chữ thân tượng 

trưng cho sắc pháp, và chữ niệm tương trưng cho danh pháp 

(hay tâm). Chỉ có danh pháp hay tâm, mới có năng lực kết 

hợp với thân, tạo ra công phu chánh niệm. Còn xác thân 

thuần túy chỉ là vật chất, hay sắc pháp.(Tứ Đại) mà thôi. 

  

*Nhớ hơi thở vô ra (Ānāpānasati) hay An-Ban Thủ-Ý 

chính là pháp hành của niệm thân hữu hiệu nhất. 
 

*Theo Buddhaghosa giải trong tạng Luật, thì : 
 

“Assāsoti bahi nikkhamanavāto. 



 47 

Passāsoti antopavisanavāto” 
 

-Nghĩa là 

“Thở ra khí hành (hay gió động) đẩy ra.  

Thở vô khí hành (hay gió động) hít vô”. 
 

Và : 

“Sabbakāya assasati ca  

Sabbakāya passasati ca”. 

-Nghĩa là 

Toàn thân thở ra trước,  

Và toàn thân hít vào sau. 
 

-Thiền ngữ nầy ngụ ý : 

«Thở ra mà tâm thanh tịnh, 

 không hối tiếc cái gì, thì giải thoát ».  
 

«Thở vô mà tâm tự tại,  

không khát vọng cái gì, thì sống vui». 
 

-Ở đây ám chỉ rằng : 

*Hết tuổi thọ, thở ra mà không hít vô, thì thoát một kiếp. 

*Còn tuổi thọ, thở ra rồi hít vô thanh tịnh, thì sống vui. 
 

Kinh văn nòng cốt là : 

«Sabbakāya ātāpi saṭi sampajañña» 

Nhớ biết toàn thân mình là nền tảng,  

là định hướng thiền tâm đúng. 
 

Và hoa trái của pháp hành là đắc chứng trung đạo. 
 

*Nhờ Đắc Chứng Trung Đạo mà hành giả mới có trí tuệ 

thanh tịnh (Visuddhipaññā), khám phá ra được Tương Quan 

Nhân Quả do đâu phát sinh.  
 

*Nhờ Đắc Chứng Trung Đạo mà hành giả «đứng trên» luật 

vô thường, không bị nó ảnh hưởng, thanh tịnh thấy nó luôn 

luôn biến hành qua nhị biên, với dạng xoay vòng, chu kỳ. 
 



 48 

*Và cũng khám phá ra rằng : «chính chu kỳ là hiện tượng, và 

là nơi phát sinh luật nhân quả». 
 

*Giải thích : 
 

-Vì pháp hành (Saṅkhāradhammā) nằm trên chu kỳ (đi tròn), 

nên những nghiệp đã làm có vẻ lùi lại sau lưng (quá khứ), 

nhưng sự thật chúng vẫn nằm đó để xuất hiện trước mặt, tức 

là trở thành tương lai, trong vòng luân hồi sắp tới. 
 

*Nghiệp đã làm ở đây chính là vướng trong sự sống, bất cứ 

chúng sanh nào, một khi còn mê sống, thì dính chặt trong chu 

kỳ luân hồi, chúng sanh ấy, chắc chắn sẽ đương nhiên đối diện 

với quả báo chờ sẵn, để gặt hái tất cả những gì mình đã làm.  
 

*Ví như khi chúng ta đang đi trên một vòng tròn, nếu chúng ta 

vất một vật dơ trên con đường, và tiếp tục hành trình, thì vật 

dơ ấy tuy đã lùi lại sau lưng chúng ta (quá khứ), nhưng vào 

vòng đi (chu kỳ) tiếp theo, nó sẽ «sẽ» nằm sẵn ở đó, trước mặt 

chờ chúng ta (tương lai) ! 
 

*Nghĩa là, đối với những pháp hành trên các chu kỳ nối tiếp, 

thì hai thời quá khứ và tương lai sẽ hoán vị (đổi chỗ) nhau, 

qua trung gian pháp hành hiện tại. Đây là một qui luật rất xác 

chứng vừa khoa học vừa triết học ! 
 

Tóm lại 
 

*Nếu xem sự giải thoát là cứu cánh, giữa tam giới sinh tử 

luân hồi, thì sự giải thoát phải là kết quả của THẤY ĐÚNG 

(hay Chân Kiến=Vipassanā), qua hành đạo. 
  

*Và sự thấy đúng hay thấy sự thật (Ariyasacca passanā) ấy, 

còn một cái tên khác là Chánh Giác, tức là biết đúng trong 

mọi cảnh giới, mọi tâm pháp, mọi sắc pháp, hay thành Phật 

(Sambuddha). 

_________________ 
 



 49 

Đề tài: 

Một số «kiến giải», 
(Tuệ Lạc trình bày 19 Avril 2009) 

 

liên quan đến các danh từ Phật học Pālī sau đây : 
 

Ahetukacitta = Tâm «vô kết» 

Kiriyacitta = Tâm duy tác 

Vimokkha = Giải thoát, và 

Nibbāna (Nirvāna) = Niết-Bàn, 
 

(Mục đích duy nhất của sự nêu ra những kiến giải nầy là soi sáng pháp học). 
 

Dàn bài tóm lược : 
 

I-Ahetukacitta : Tâm “Vô kết” 
 

*Thích nghĩa và phân tích.- 
 

Danh từ Phạn ngữ Ahetukacitta là tổng hợp của 4 chữ : A + 

HETU +  KA + CITTA.  
 

-Chữ «A» là tiếp đầu ngữ phủ định, có nghĩa «không phải». 

Ví dụ Kusala là thiện, Akusala không phải thiện.. (-Giống 

như tiếng Pháp : Normal=bình thường, và Anormal=không 

bình thường !). 
 

-Chữ «Hetuka» có tiếp vĩ ngữ «ka» nghĩa là nhân tử hành 

động, hay đóng vai động tử, làm ra cái gì.  
 

-Ahetuka đến từ chữ «Hetu», có nghĩa là nhân, hay hạt. Khi 

nói đến HETU (nhân, hạt), người ta thường bàn tới VIPĀKA 

(quả, hay trái). Vậy hai chữ đơn thuần nầy ráp lại Hetu + 

Vipāka = Hetuvipāka, nghĩa là nhân quả.  
 

-Còn Citta chỉ giản dị có nghĩa là tâm biết đối tượng. -Biết đối 

tượng là kết quả của một số điều kiện hợp lại. Và «tâm biết 

đối tượng» không nhất thiết phải là tâm đóng vai trò «nhân tử 

gây nghiệp», để có quả.  



 50 

 

 

Khi nghiên cứu Vi Diệu Pháp (hay Duy Thức học), chúng ta 

cần chú ý những «tế nhị» trong cổ ngữ Pālī. Nhất là khi nối 2 

chữ Ahetuka và Citta  thành Ahetukacitta, người ta dễ rơi vào 

«cái bẩy» Hán Việt, sẽ không ngần ngại dịch Ahetukacitta là 

«tâm vô nhân» (!). 
 

Và xét kỹ thì Ahetukacitta chỉ có nghĩa là loại tâm “không 

đóng vai nhân (hạt)”, loại tâm không kết hợp với duyên để 

vận hành sinh quả. Nhưng tâm ấy vẫn có nguyên nhân, nguồn 

gốc của nó. Ví như giống đực thì không phải là giống cái, 

không đóng vai sinh sản như giống cái. Nhưng nó vẫn có 

nguồn gốc, nguyên nhân sinh ra nó, là cha mẹ. 
 

Ngoài ra, trong Phật học, muốn diễn tả đầy đủ hơn, các bậc 

tiền bối đã thường nói : Kamma Vipāka = Nghiệp quả, thay vì 

nói «Hetu Vipāka = Nhân quả».  
 

Kamma (Nghiệp) ở đây ám chỉ «nhân cộng với duyên» 

(Hetu+Paccaya), mới chắc chắn dẫn đến Vipāka (Kết quả).  
 

Ngược lại, «phương trình nhân quả» (Hetu=Vipāka) lắm khi 

không thể nghiệm đúng. Vì sao ? –Vì có nhân mà thiếu duyên 

thì chẳng tạo nghiệp cho quả được. Hoặc có duyên không đủ, 

thì cũng sẽ chẳng có quả tương xứng. Hay nếu có quả thì quả 

sai biệt, không tương ứng với nhân. Như vậy, nói nghiệp quả 

(Kamma Vipāka), tức là nói dựa trên pháp hành, dựa trên 

thực tiễn. Còn nói nhân quả chỉ là nói theo lý thuyết, dựa trên 

pháp học ! 

*Gợi ý : 
-Danh từ Ahetukacitta xưa nay đã được quen dịch là «Tâm vô 

nhân» thì có thể không hẳn sai, nếu hiểu tâm ấy không phải là 

nhân, hay nếu hiểu nó chỉ là tâm quả. Nhưng không nên hiểu 

nó là tâm không có nguyên nhân. Tất nhiên, tâm quả thì không 

phải là tâm nhân.  
 



 51 

 

-Dịch Ahetukacitta là “Tâm Vô Nhân” rất dễ gây hiểu lầm, 

cho rằng «tâm đó không có nguyên nhân». Sự hiểu lầm nầy 

có thể mâu thuẩn với tinh thần Phật giáo. Như chúng ta 

thường nghe nói : «Tâm còn vướng trong tam giới, bao giờ 

cũng có nguyên nhân». 
 

-Như trên vừa nói, Ahetukacitta cũng ám chỉ «tâm quả», 

nhưng trên hình thức ngữ căn, chữ Hetu có nghĩa là «nhân», 

chứ không có nghĩa là «quả» (Vipāka). Vì vậy, nếu chúng ta 

dịch «Ahetukacitta là tâm quả» thì có thể đúng theo lý lẽ, 

nhưng hoàn toàn sai trên  phương diện hình thức ngữ căn.  
 

-Do đó, chúng tôi đề nghị dịch Ahetukacitta là «tâm vô kết», 

hay «tâm vô hậu», tương đương với tâm quả. Vì nó không 

dẫn đến cái gì sau đó cả. Tâm quả có «khả năng» biết cảnh 

trong ngắn ngủi hiện tại, vì nó là kết quả của vô số «nghiệp 

tâm» trong quá khứ, đúc kết ra lục căn nầy ! 
 

*Xin dẫn giải thêm : 
 

-Hãy lấy câu chuyện hột xoài và trái xoài. Hột xoài là nhân. 

Trái xoài là quả. Và câu nói mà chúng ta, ai cũng cho là rất 

«đúng», là «Trong nhân có quả, trong quả có nhân».  
 

-Nghĩa là trong hột xoài chứa tất cả những yếu tố để sinh ra 

cây xoài, trái xoài. Cũng như trong trái xoài có chứa hột xoài.  
 

-Nhưng câu nói «Trong nhân có quả, trong quả có nhân» chỉ 

dựa trên pháp học, hay dựa trên nguyên tắc, lý thuyết mà thôi. 

–Trên thực tế chưa đủ chính xác ! 
 

-Thử bàn qua pháp hành (hay thực nghiệm) một chút : Nếu 

hột xoài chỉ luôn luôn nằm trong trái xoài khô, thì nó chẳng 

bao giờ trở thành cây xoài, để sinh ra trái xoài sau nầy. Chưa 

kể nếu đó là hột xoài non, hay lép, thì nó mục luôn, hoại mất. 

Và dù cho đó là hột xoài thật tốt, già dặn đi nữa, mà nếu nó 



 52 

thiếu duyên, cứ nằm mãi trong trái xoài thì nó cũng sẽ khô 

cứng, triệt tiêu, chẳng trở thành cái gì để tiếp nối cả.  
 

-Khi quan sát, chúng ta thấy : Hột xoài sau khi tách rời những 

gì xung quanh. Nó phải nhờ 5 trợ duyên, là đất, nước, không 

khí, ánh sáng, và nhiệt độ, thì mới nẩy mầm được. Nẩy mầm 

rồi, nó còn nhờ tiếp 5 trợ duyên ấy, mới có thể tiếp tục vận 

hành theo chu kỳ : hạt sinh cây, cây trổ trái, và trái chứa hạt.  
 

-Người ta nói «trái ở cùng một chỗ với hạt, nhưng trái không 

phải là hạt» là một điều rất chính xác. Không vì trong trái có 

hạt mà chúng ta lẫn lộn giữa trái và hạt, rồi xem trái là hạt. Từ 

chứng nghiệm cụ thể nầy, chúng ta có thể hiểu được «có loại 

tâm không phải là nhân» (Ahetukacitta), gọi là Tâm quả 

(Vipākacitta).  

Xin nhắc lại : 
Nhân không phải là quả. Quả không phải là nhân. 

Nhưng chúng liên quan với nhau.  

Từ đó có luật «nhân quả liên quan», chứ không phải là 

«nhân quả tuyệt đối» ! 
 

Pālī : 

Hetu aphalam hoti. Phala na hetu ca hoti. 
 

-Như vậy, hai phần chính, theo đó người ta phân biệt, để đặt 

tên «trái xoài», là vỏ xoài và thịt xoài. Hai phần nầy chỉ liên 

quan, và nằm xung quanh hột xoài qua dạng kết quả. -Chứ 2 

phần đó không đóng vai trò gì quyết định, trong việc làm cho 

hột xoài nẩy mầm, rồi thành cây xoài sau nầy cả. Mà những 

nhân duyên ngoại tại, làm cho hột xoài nẩy mầm, là các yếu tố 

đến sau, như nêu trên !  
 

-Qua ngụ ý của câu chuyện hột xoài và trái xoài, chúng ta có 

thể hiểu Ahetukacitta, là tâm không phải là nhân, là tâm vô 

kết, hay tâm vô hậu. Nói cách khác, là tâm không có cái gì 

được nó tạo ra sau nầy cả. Nó chỉ là kết quả của một chu kỳ, 



 53 

do những nghiệp từ quá khứ cộng lại. Nó là “tâm quả”, không 

tạo cái gì được, nên gọi là «Tâm vô kết» (Ahetukacitta), ví 

như tổng hợp thịt xoài và vỏ xoài, được mang danh là trái 

xoài. Hai thứ đó không mọc thành cây xoài để có trái. 
 

Còn về sau, chuyện hạt xoài kết hợp với các trợ duyên ngoại 

tại nào, để vận hành, mọc thành cây xoài cho trái xoài, là một 

vấn đề khác. Tiến trình ấy cũng không do vỏ xoài và thịt xoài. 

Hay nói cách khác, là sự mọc cây xoài chẳng liên quan gì đến 

hai phần bao hột xoài, gồm vỏ xoài và thịt xoài, mà người ta 

gọi chung chung là trái xoài. 
 

-Nói tóm lại, so sánh với tâm thức, chúng ta có thể ví tiến 

trình nẩy mầm hay không nẩy mầm của hạt xoài nói trên, 

như tiến trình của những nhân duyên bất thiện hay nhân duyên 

thiện (Kuasalahetupaccaya ca kusalahetupaccaya ca). Và sự 

không nẩy mầm xảy ra sau những chập tâm thức yếu ớt, 

ngắn ngủi, trong lộ trình tâm, được gọi là Sát na tâm vô kết 

(Ahetukacitta). 
 

II- Kiriyacitta : Tâm duy tác 
 

*Thích nghĩa và phân tích.- 
 

Từ ngữ Kiriyacitta cũng gồm 2 phần hợp lại, là Kiriya và 

Citta. 

-«Kiriya» đến từ «căn Kr». Căn nầy biến ra nhiều dạng. 

Nhưng có 3 dạng thường gặp, chuyên chở 3 ý nghĩa trong 3 

loại tự viết khác nhau : 
 

Thứ nhất, chúng là những danh từ (Nāmapada), gồm 3 dạng 

Kiriya, kiriyā, và Kriyā, có nghĩa thông thường là sự tạo 

nghiệp, sự thực hiện, sự xúc tiến , sự làm tròn.   
 

Thứ hai, chúng là tính từ (Visesanapada), cũng với 3 hình 

thức Kiriya, Kiriyā, Kriyā. Nhưng ý nghĩa thì khác hẳn. 

Nhiều học giả đã dịch nghĩa Việt của 3 tính từ Kiriya, Kiriyā 



 54 

Kriyā ấy, là phản thiên vị, bất phân biệt, vô ký, phi thiện ác 

(Avyākatā), và  duy tác. 
 

Thứ ba, chúng là động từ (Ākhyāta), thì chỉ có 2 dạng là 

Karoti và Krati, nghĩa là làm, hành động, thực hiện. 
 

-Chú ý : Kiriya khi ở dạng phủ định (có tiếp đầu ngữ «A» 

nằm đầu, như Ahetuka trên đây) thì Akiriya, có nghĩa rất đặc 

biệt. Đó là nghĩa «triết học», ám chỉ «không nhân không 

quả», được dùng trong thuyết «vô nghiệp quả» (Akiriyavāda) 

của Makkhaliputta, một trong 6 giáo chủ (Lục sư) đạo khác 

thời đức Phật.  
 

Chúng tôi xin đề cập giáo điển, để quí vị rộng đường nghiên 

cứu, qua trích dẫn một đoạn sau đây, thuộc Akiriyavāda (=Vô 

nhân luận, hay Vô nghiệp quả luận) trong Trường Bộ Kinh 

(Dìghanikāya. I. 53) : 
 

 Akiriyavāda (Luận vô ký thuyết) nói : 

«Natthi kammaṃ, natthi kiriyaṃ, natthi hetu, natthi 

vipāka, natthi viriyam’ti. » 
 

Nghĩa là : 

«Không có nghiệp, không có tạo nghiệp,  

không có nhân, không có quả. Tinh tấn vô ích». 
 

-Quay về tinh thần bài Pháp thoại hôm nay, chúng ta chỉ chú ý 

vào cái nghĩa DUY TÁC. 
 

*Xin gợi  ý như sau : 
 

-Tâm duy tác là «tâm» của các Thánh Nhân. Chúng ta còn 

phàm, không có khả năng biết rõ để trình bày chi tiết tâm nầy. 

Chúng ta chỉ dựa vào kinh điển Pālī để hiểu phần nào. Hiểu 

rằng nó là tâm không tạo nghiệp, không đưa đến quả báo.  
 

Tâm Duy Tác, nằm trong số 18 tâm vô kết, hay “tâm vô 

nhân”. Và chúng đã là tâm quả, thì không thể cho quả khác  



 55 

 

được, giống như thịt xoài và vỏ xoài của trái xoài, không sinh 

ra cây xoài, hay trái xoài khác được ! 
 

Gọi tâm quả là tâm vô hậu cũng được. Sách Khổng học có 

câu «Vô hậu đại tội», nghĩa là «không sinh con duy trì giòng 

họ là tội lớn» (đối với tổ tiên). -Tuệ Lạc trích dẫn câu nầy chỉ 

để chứng minh hai chữ Hán Việt «vô hậu» là không sinh ra 

dòng giống (quả) tiếp tục thôi, chứ không phải trích dẫn để 

trình bày quan niệm của Khổng giáo ! 
 

-Tại sao lại chỉ có 3 tâm  gọi là duy tác trong số 18 tâm vô kết 

(18 Ahetukacittāni) ? 
 

-Chính chúng tôi cũng đã nhiều lần thắc mắc, tự đặt câu 

hỏi trước hiện tượng : «Khi một hạt cát, thình lình bắn đến 

trước mắt ta, tâm ta biết cảnh rồi tự động nhắm nhanh mắt lại, 

hay quay mau đi nơi khác để tránh hạt cát, thì tâm biết nhận 

cảnh và phản ứng trong khoảnh khắc ấy là tâm gì ?  
 

Và nếu một «biến cố» tương tự, xảy đến nơi một thánh nhân, 

thì thánh nhân có phản ứng nhắm mắt lại, để tránh hạt cát bắn 

vô mắt hay không ? Nếu có thì ấy là tâm gì ? 
 

-Đối với phàm nhân, chúng ta có thể nói đó là «tâm quả», 

“tâm bản năng”. -Bản năng là quả của nghiệp (động vật) đang 

làm người chăng ? -Vậy hành động nhắm mắt trong chớp 

nhoáng ấy, có phải bắt nguồn từ tâm tham không ? –Tâm 

tham bảo vệ cái «ngã tướng» giả hợp có nhục nhãn nầy (Idaṃ 

attalakkhana pakatibuddhi) ?  
 

Nhưng đối với thánh nhân, «tâm quả» ấy có phải là «tâm duy 

tác» không ? So sánh “hiệu lực” của sự nhắm mắt, thì thấy 

giống nhau, vì bên nào cũng chỉ «để giữ an toàn cho tròng 

mắt». -Mà giữ an toàn cho tròng mắt, phải chăng là một 

«dạng» của lòng tham ?! -Hay ấy là tâm “bản năng” ? 
 



 56 

 

-Khi tìm hiểu một cách chi tiết (theo Vi Diệu Pháp), thì sự 

diễn tiến của các tâm thuộc «lộ trình tâm thức» (Cittavīthi), 

như hữu phần tĩnh, hữu phần động, ngũ môn hành, tiếp thọ, 

suy đạt, xác định,..v..v…trong trường hợp nầy, có diễn ra 

không ? –Nếu có diễn ra, và diễn ra “rất nhanh”, thì chúng 

được hiểu “rất nhanh”như thế nào trong sự bắt đầu một cử 

động ? –Rồi Tốc hoạt tâm tiếp theo sau ra sao ?  
 

Xin ghi lại chu kỳ Lộ trình tâm qua căn (Dvārena Cittavīthi) 

như sau : 
 

1/Bhavaṅgacalana : Hữu phần, tĩnh, tự nhiên (=Mê, trôi chảy, 

không khác,…………………………………………1) 

2/Bhavaṅgupaccheda : Hữu phần động, chạm cảnh (=Mê bị 

khuấy động, khác trạng thái trước,………………….1) 

3/Pañcadvāravajjana : Ngũ môn hành* (=Năm căn hướng 

vọng bị kích thích,…………………………………. 1) 

4/Pañcindriya viññāna* : Ngũ thức ứng (=Năm thức tự động 

ứng phó,……………………………………………..1/5) 

5/Sampaṭicchana* : Tiếp thọ (=Tiếp xúc,…………...1) 

6/Santīraṇa* : Suy đạt (=Phân biệt,…………………1) 

7/Voṭṭhapana* : Xác định (thuận tư, biết rõ cảnh,…..1) 

8/Javana* : Tốc hoạt (Alacrity=Cập ý,…………….. 1/6)  

9/Tadālambana* : Đồng sở duyên hành…(Hành theo sự phối 

hợp cảnh tương ứng cũ mới,……………………….. 1/2) 

10a/Cuti : Dứt chu kỳ..…(=Loãng vào kinh nghiệm, nối với 

hữu phần tĩnh,……………………………………… 1, mặt a) 

10b/Bhavaṅgapatisandhi : Hữu phần nối tiếp (tục sinh, dính 

qua chu kỳ sau, ……………………………………..1, mặt b). 
 

Với lộ trình tâm nêu trên, cần lưu ý : 
 

*Trong sinh hoạt suốt kiếp sống, thì từ Pañcadvāravajjana đến 

Tadālambana có 7 tâm Sát-Na. Và Cuticitta (tâm dứt dòng) ở 



 57 

cuối 1 lộ trình tâm, gọi là «Tâm biến (hay loãng) vào tiềm 

thức», để bắt đầu lộ trình tâm mới tiếp theo.  
 

*Nhưng khi chết, Cuticitta (tâm dứt dòng) ở cuối chu kỳ tâm 

thức sau cùng, của một đời người, thì gọi là «Tâm cận tử». 

Nếu ví nó (tâm cận từ) như «mặt a», thì «mặt b» của nó là 

Bhavaṅgapatisandhi (Hữu phần nối tiếp, hay hữu phần phục 

sinh), còn gọi là «tâm tái tục». (Thầy Minh Châu dịch là «Kiết 

sanh thức»). Hay “tâm tái sinh”. 
 

-Khi so sánh, thì lộ trình tâm (Cittavīthi) qua ý rất nhanh 

không nói gì, nhưng Lộ trình tâm qua năm căn, thì phải bắt 

đầu thứ tự, từ Hữu phần bất động, rồi Hữu phần động..v.v.. 

Vậy «diễn tiến 2 hữu phần» ấy, trong trường hợp hạt cát văng 

ngay mắt, thì ra sao ? 
 

-Chừng đó câu hỏi làm cho chúng ta nhức đầu, chứ không đơn 

giản chỉ dùng luận giải, hay lấy con số thống kê nầy, cộng với 

con số thống kê kia, hoặc học thuộc lòng bảng tên, để biết đó 

là loại tâm tên gì……. là đủ ! 
 

-Chưa kể sau đó, những nhân bất thiện, hay những nhân 

thiện khác, nối đuôi nhau «nổi lên» trong tâm thức, như tham, 

sân, si, vô tham, vô sân, vô si, có duyên xúi bảo hoặc không 

duyên xúi bảo, có «hợp trí» hay «ly trí», và «xả»…Toàn bộ ấy 

liên quan như thế nào đến cái tâm vô kết biết cảnh ngắn ngủi 

(Ahetukacitta) kia  ? 
 

-Xin nói rõ, chúng tôi viết «kiến giải» nầy, chia xẻ đến quí vị, 

chỉ dựa vào nghĩa lý chữ Pālī, và phân tích khách quan, chứ 

không căn cứ một cách cứng ngắc vào Vi Diệu Pháp. 
 

-Mong tất cả cùng thảo luận trong sự cởi mở, chia xẻ hiểu biết 

Vi Diệu Pháp cho nhau. 
 

III-Vimokkha : Giải thoát 
 

*Thích nghĩa và phân tích.- 



 58 

 

Từ ngữ Vimokkha cũng vậy. Nó do hai chữ Vi và Mokkha 

hợp lại.  
 

«Vi» là một tiếp đầu ngữ có rất nhiều nghĩa. Ở đây, chúng tôi 

chỉ nêu ra vài nghĩa quan trọng cho kiến giải nầy mà thôi. 
 

-Nghĩa thứ nhất «Vi» là «vượt hẳn». như trong sự kết hợp với 

chữ “Jā” là biết :  
 

Vídụ : Vi + Jā = Vijjā, nghĩa là biết vượt trội = anh minh, 

sáng suốt, khoa học. 
 

Ngược lại là Avijjā = Vô minh, không biết, không sáng suốt. 
 

-Nghĩa thứ hai «Vi» là «tuyệt đối»,”hoàn hảo”, hay «dứt 

khoát», như với chữ Sāsana (=Giáo lý). 
 

Ví dụ : Vi + Sāsana = Visāsana : Giáo lý tuyệt đối, hoàn hảo.  
 

«Mokkha» (Sanskrit : Moksa) đến từ «căn Muc» có nghĩa là 

sự tự tại, sự ra khỏi kềm hãm, sự cứu rỗi, sự giải thoát.  
 

Như trong Vibhaṅga, số 426 có câu «jarā maraṇa vimokkha» 

=  Thoát khỏi sinh tử 
 

Trong Tạng Luật (Vinaya Pitaka) có câu «Pàtimokkha 

saṃvarasīla» = Biệt biệt giải thoát giới (=Giữ được một giới 

thì thoát được một tội). 
 

Khi hai chữ Vi và Mokkha ghép lại thành Vimokkha thì có 

nghĩa là giải thoát tuyệt đối, giải thoát vòng sinh tử luân hồi. 
 

Ở đây xin nhấn mạnh «Giải thoát khỏi vòng sinh tử luân 

hồi», tức là giải thoát khỏi hai sự sống và chết, giải thoát 

khỏi tham sân si phiền não, chặt đứt nguyên nhân tái sinh. 

Chứ không phải hủy diệt quả tái sinh đang có. Tự tử không 

phải là giải thoát ! 
 



 59 

Theo sách Mahāvibhaṅga, khi Đức Phật khởi thuyết Tạng 

Luật, bắt đầu dạy điều học thứ nhất đến hàng tăng lữ, lúc ấy có  

nhiều Tỳ khưu «phàm chứng» lẽ vô thường, chán ngán thân 

người, ghê sợ ngũ uẩn, đã «giúp nhau» tự sát.  
 

Tin thấu tai đấng Toàn Giác, Ngài đã bảo Đại Thinh Văn 

Ananda họp chư đệ tử, rồi dạy rằng : «Nầy chư Tỳ Khưu, hãy 

tinh tấn hành đạo để giải thoát (tham sân si), chấm dứt 

nguyên nhân tái sinh, chứ không nên hủy diệt «quả tái sinh 

là tấm thần nầy». (Trọng giới thứ nhất : Cấm sát nhân). 
 

Nguyên nhân tái sinh là tham, sân, si, mạng, nghi, ác kiến. 

Nhân «tham trở thành» một cái gì đó, sẽ đưa đến quả tái sinh. 

Quả tái sinh là thân ngũ uẩn. Mà khổ hạnh (hay hành xác), 

ruồng bỏ thân ngũ uẩn, hay tự sát là «phá hoại quả tái sinh», 

của kiếp nầy mà thôi. Tự sát để chuyển qua kiếp khác, một 

cách lẫn tránh hiện quả như thế, thì còn đọa hơn nữa. Vì  

ghét bỏ ngũ uẩn cũng là một loại tâm sân hận ! 
 

Diệt tận nguyên nhân tái sinh (=Tiêu trừ tham, sân, si) mới là 

giải thoát tuyệt đối (Vimokkha). 
 

Và khi tham, sân, si, mạng, nghi, ác kiến bị tận diệt thì ngũ 

uẩn sẽ không còn nữa ! 

Bàn thêm : 
 

Để cải thiện hiện quả của nghiệp quá khứ, khi chúng ta có 

thân mạng danh sắc (hay ngũ uẩn) nầy, chúng ta nên tinh tấn 

dùng nó để liên tục thực hiện phạm hạnh, vun bồi Ba La 

Mật, chứng đắc Toàn Xả (Samupekkhā), chứ không nên ghê 

sợ, tìm cách thoát khỏi nó, bằng cách hành hạ, hay tự sát. 
 

Sau cùng là hình thức động từ của Vimokkha : Vimuccati, 

nghĩa là «Thoát khỏi chịu đựng».  

«Chịu đựng» ở đây là chịu đựng tham, chịu đựng sân, chịu 

đựng si, chịu đựng vô minh, chịu đựng luân hồi, chứ không 

phải chịu đựng vì không được hưởng thụ «tối đa» ái dục trong 



 60 

tam giới.  Và những gì phải chịu đựng gọi là «khổ» (dukkha).  

Nhưng nói như vậy thì quá súc tích. Chúng ta thử nêu ra một  

số khổ thực tại, mà người học Phật có thể tiếp cận, có thể nắm 

bắt để tu tập, hay có thể dùng pháp hành giải trừ. 
 

Khổ thực tại có hai là : 
 

1/Khổ do thân, như khổ vì thân phải sinh, phải già, phải bệnh, 

phải chết, khổ vì thân phải ăn uống, phải mặc, phải có chỗ ở, 

phải cần thuốc men. Khổ vì thân đòi hỏi những thứ khác 

nữa, như đồ trang sức, dầu thơm, nằm ngồi nơi sang trọng,  

hưởng thụ ngũ trần, xuyên năm căn..v.v….  
 

2/Khổ do tâm cũng không ít, như : -Khổ vì tâm thèm khát (bất 

toại nguyện), -khổ vì tâm bất an, -khổ vì phóng tâm, -khổ vì 

ngu dốt, -khổ vì chấp trước (tà kiến), -khổ vì tình cảm (thương 

mà phải xa, ghét mà phải gần, bị tự ty hay tự tôn nung nấu), -

khổ vì tâm mất định hướng (khủng hoảng niềm tin), -khổ vì 

tâm sợ sệt (sợ cô độc, sợ nghèo đói, sợ bệnh hoạn, sợ hiểm 

nguy, và sợ hết tuổi thọ), sợ bị đọa, và sợ cái không biết. 
 

Phật dạy : Muốn giảm thiểu, và sau cùng giải thoát tất cả 

những thứ khổ đó, người học Phật phải tấn tu cho đầy đủ bố 

thí, trì giới, và tham thiền. Ba pháp nầy, chúng ta ai cũng biết.  
 

Thậm chí có người chẳng ngần ngại nói rằng : 

-Ba pháp ấy nghe hoài, nhắc mãi, «xưa rồi».  

-Hãy cho nghe những pháp nào cao siêu, vi diệu hơn..v.v… 
 

Nhưng có mấy ai nhận ra rằng «Ba pháp bố thí, trì giới , và 

tham thiền nầy cao siêu diệu vợi», chưa chắc một người, đọc 

sách Phật cả đời mà chưa hành (hoặc chỉ hành chút ít), đã 

«hiểu» nổi cái diệu dụng của ba Pháp ấy ! 
 

Tỷ như Pháp Tri Túc, người chưa thuần thục tâm bố thí, thì 

không bao giờ biết pháp tri túc. Họ còn «lý luận» rằng bố thí 



 61 

và tri túc không liên quan gì với nhau. Trong Tạng Luật gọi 

người tri túc là người không ham có nhiều vật dụng. Vậy  

 

 

chúng ta chỉ cần không muốn có nhiều đồ vật, là tri túc rồi ! 

Hóa ra người keo kiệt không dám mua xài cũng là tri túc !? 
 

Chúng ta nào biết rằng «Tâm thuần thục trong bố thí, là tâm 

biết trí túc, là tâm chia xẻ sở hữu của mình cho người khác an 

vui. Ấy là tâm hưởng được hương vị của tri túc» ! 
 

*Chưa kể hạnh bố thí gồm các phương diện tài thí, pháp thí, 

và vô úy thí nữa ! 
 

*Rồi trì giới, rồi tham thiền ! -Hai pháp nầy cũng diệu dụng 

như pháp bố thí ! 
 

Và cánh cửa giải thoát toàn bộ khổ thân lẫn khổ tâm 

(Vimokkha) sẽ mở ra, sau khi đã thuần thục bố thì, trì giới, và 

viên mãn công phu tham thiền, đạt thành Chánh niệm và 

chánh định, là hai chi cuối cùng của Bát Chánh Đạo. 
 

IV- Nibbāna : Niết bàn. 
 

*Thích nghĩa và phân tích.- Từ ngữ nầy rất khó. Chỉ xin nói 

trên phương diện ngữ căn và nghĩa lý theo sách vở. 
 

-Danh từ Phạn Ngữ Nibbāna (Sanskrit : Nirvāna), mà chúng 

ta thường «đọc» là Niết Bàn, hay Níp Bàn và được «hiểu» 

là…. tịch tịnh, là một danh từ rất khó diễn tả.  
 

Trên «thính quan», danh từ «Niết Bàn» chỉ là một dạng «Tàu 

âm», hay viết nhái theo giọng đọc Sanskrit của chữ Nirvāna. 

(Pālī=Nibbāna).  
 

Hầu hết các nhà nghiên cứu Phật học đều đồng quan điểm 

rằng : Niết Bàn không có định nghĩa cụ thể, theo qui ước 

nhân sinh. Niết Bàn chỉ «được hiểu» một cách trừu tượng, là 



 62 

«trạng thái (hay phẩm cách) siêu thoát tuyệt đối, tự do hoàn 

toàn». (-Tự do ở đây ám chỉ «tự do khỏi tham sân si, vô 

minh, và vòng sinh tử luân hồi»). 
 

Trong tủ sách Phật học, chúng ta còn tìm thấy không ít những 

đoạn kinh «lưu ý» rằng : «Niết Bàn không thể dùng ngôn 

ngữ của trí phàm diễn tả được». 
 

Tuy nhiên, không phải vì vậy mà chúng ta bỏ qua sự nghiên 

cứu, và chỉ với mục đích soi sáng tương đối, được phần nào 

hay phần ấy, cho pháp học, hầu bổ túc pháp hành. -Vấn đề 

quan trọng là khi nghiên cứu, chúng ta phải căn cứ trên một 

căn bản kinh điển nào đó. -Dĩ nhiên căn bản đó phải gần với 

những gì liên quan đến đời sống của «Đức Phật lịch sử» nhất. 

Nói cách khác, đối với chúng tôi, căn bản đó là Kinh điển Pālī 

hay Sanskrit còn tồn tại đến ngày nay, tiếng nói mà đức Phật 

đã dùng để lưu lại Pháp bảo. 
 

Trong khi nghiên cứu, chúng ta cũng cố gắng thật khách 

quan, lấy chánh kiến và chánh tư duy (hay như lý tác ý = 

Yonoso manasikāra) làm tiêu chuẩn, không đề cao và dùng 

nghiên cứu của mình phán quyết một quan điểm nào cả. Ngoài 

ra, chúng ta còn phải thành tâm đón nhận những bổ túc của 

chư hiền hữu trí thức. 
 

Về phương diện «lập tự», (sémantique) danh từ Pālī Nibbāna 

gồm 2 phần. Phần thứ nhất là tiếp đầu ngữ «Ni», và phần thứ 

hai là «căn Vāna». 
 

Theo các sách Phạn ngữ đáng tin cậy của Buddhadatta 

Mahāthera (người Tích Lan) và của hai học giả Rhys Davids 

and Stede (người Anh, Oxford ấn hành), thì nghĩa «đen» của 

NI là không, và của VĀNA là xiềng xích.  
 

Còn nghĩa «bóng» hay nghĩa triết học xin bàn sau. 
 



 63 

Như vậy, «nghĩa đen», của Niết bàn  là  «không xiềng xích» 

hay «hoàn toàn tự do». 
 

*Về cách «nối chữ» trong Văn Phạm Pālī, gọi là phép «Tiếp 

ngữ hòa âm» (Sandhi), thì khi «Ni» hợp với «Vāna». «Vāna»  

biến thành «bāna», và «Ni» được «tăng cường» thêm một phụ 

âm «b» (Byañjana «b») :  
 

NI + VĀNA = NIB + BĀNA => NIBBĀNA. 
 

Tương tự như vậy, văn phạm Saṅskrit cũng cho phép chúng ta 

«tăng cường» tiếp đầu ngữ «NI» với «r», thành ra «NIR»  : 
 

NI + VĀNA = NIR + VĀNA => NIRVĀNA. 
 

Nói qua nghĩa triết học, tức là nghĩa bóng, hay nghĩa «đạo 

đức» của danh từ Nibbāna (Nirvāna=Niết Bàn), thì ngoài việc 

tra cứu văn chương từ điển, chúng ta còn phải dựa vào một số 

chú giải (Aṭṭhakathà) trong Tam tạng Kinh Phật. 
 

Nhưng theo «ngữ nguyên học» (Etymology) gốc Vệ-Đà 

(Vedic), thì lại có khía cạnh khác : «Nir» khi hợp với «Vāna» 

còn có nghĩa là «sự thổi tắt». Như sự thổi tắt ngọn đèn chẳng 

hạn. Khía cạnh nầy chúng ta cũng tìm thấy trong nhiều kinh 

điển Phật giáo. Đó là sự thổi tắt 3 thứ «lửa» tham, sân, 

si….trong thức uẩn.  
 

Và «thổi tắt lửa tham sân si» trong thức uẩn, tương đương với 

chấm dứt mọi phiền não nơi tâm. Ba loại lửa nầy hằng duy trì 

sự vận hành của ngũ uẩn (Pañcakhandhasaṅkhāra), hay hằng 

nuôi dưỡng vòng luân hồi của danh sắc (Nāmarūpa).  
 

Mặt khác, chúng ta thấy một số qui tắc «ngữ nguyên học» 

Sanskrit, có luật văn phạm cho phép dùng S làm nhẹ sự phát 

âm của vần có «âm ngắn» NI, mà không dùng R làm nặng nó. 

Đồng thời ngữ căn «VÀ», được tăng cường bằng cách thêm R, 

trước khi bỏ vần cuối NA ở đuôi chữ VĀNA. Từ đó, chúng ta 

có : 



 64 

NI + VĀNA => NIS + VRANA = >  NISVRANA. 
 

Đây là lý do tại sao chúng ta tìm thấy đoạn 293 trong Thanh 

Tịnh Đạo, (Visuddhimagga. 293), Ngài Buddhaghosa đã diễn 

dịch như sau : 
 

*Niết bàn là sự dập tắt lửa phiền não, như ngọn đèn hết dầu. 

*Niết bàn là sự chấm dứt mọi sức nóng sốt (phiền não). 

*Niết bàn là trạng thái hết còn tham, sân, si trong tâm. 

*Niết bàn là sự an ninh, tự tại, siêu thoát, cực lạc, và 

*Niết bàn là toàn xả. 
 

Theo một cuốn sách nghiên cứu công phu, tựa là «Làm sao để 

hiểu Niết Bàn» của F. Heiler (Die buddhistische Versenkung, 

xuất bản Munchen 1922, các trang 36-42), đã có đoạn : 
 

«Khó mà dịch nghĩa, khó mà dùng lời diễn tả những gì đức 

Phật đã nói về Niết Bàn, để người ta có thể dựa vào «tính 

hợp lý» (logic) mà nắm bắt, hiểu được». 
 

Kinh văn trong Luật Tạng (Vinaya 1074) cũng nói : 
 

«Acchī yathā vātavegena khitto aṭṭhaṃ pāleti, 

 n’upeti sankhaṃ : evaṃ muni nāmakāyā vimutto 

 aṭṭhaṃ pàleti, n’upeti sankhaṃ». 
 

Xin phép được thích nghĩa : 
 

Acchi : ngọn lửa (phiền não). 

Yathà : Như thế nào 

Vātavegena : một cách nhanh chóng 

Khitto : Sự quăng bỏ 

Evaṃ : Như thế ấy 

Muni nāmakāya : Danh sắc của bậc chánh giác 

Vimutto (=Vimutti=Vimuñcati => động từ) : Giải thoát. 

Aṭṭhaṃ : Đạt tới 

Pāleti : Giữ an toàn 

Aṭṭhaṃ pāleti : Quay về nguyên tịnh 



 65 

N’=na : Không còn 

Upeti : Tiến gần 

Sankhaṃ : Nơi “che chở”. 
 

Thoát dịch : 
 

 

-Khi ngọn lửa phiền não đốt cháy thân tâm bị dập tắt, hành 

giả đạt tới sự an toàn, biến khỏi vòng nhân duyên hợp tan, 

hay quay về với “nguyên tịnh”… như thế nào, thì bậc chánh 

giác giải thoát cũng hết còn bị “lôi kéo” bởi mọi cảnh giới 

hợp tan, sinh tử (vô thường), đạt đến Niết Bàn như thế ấy. 
 

Tuy nhiên, vì tính hoàn toàn hóa giải, và ly khai tam giới, 

Niết Bàn thường bị ngôn ngữ “qui ước thế gian”, diễn tả dưới 

dạng phủ định, khiến người ta có thể dễ dàng hiểu lầm rằng 

“Niết Bàn là đoạn diệt”(?), nên sách Rhys Davids đã viết : 
 

“Niết bàn là phẩm cách chấm dứt mọi thứ chịu đựng xung 

đột, nhị biên đau khổ, do duyên hợp mà thành, là tình trạng 

tâm thức thuần tịnh, lành mạnh, trong sáng, vững chắc, 

không cấu kết, không nhân quả, không sanh tử…..Nhưng 

Niết Bàn không phải là Đoạn Diệt”. (Đoạn kiến). 
 

Vì giáo điển của rừng Phật học rộng mênh mông, chúng ta 

không thể trích dẫn tất cả những kinh văn nói về Niết Bàn, 

chúng ta chỉ có thể chọn lọc, và  nêu ra một số “ẩn dụ chính”, 

cô đọng, liên quan đến Niết Bàn chấm dứt tái sinh, như sau : 
 

*Tái sinh và chịu đựng xung đột vui khổ, là kết quả huân 

tập của những “nguồn lửa ý thức” vô minh, (Avijjā Viññāna 

Acchi), mà theo kinh Pālī là  : 
 

                  1-Kāmacchi  (lửa cõi dục),  

                  2-Kilesacchi (lửa phiền não),  

                 3-Āsavacchi (lửa chấp hoặc),  

                 4-Rāgacchi (lửa khát vọng),  



 66 

                5-Āyatanacchi (lửa cảnh giới)..v.v… 

                  (Encyclo. Rhys Davids, Osford. trang 363). 
 

-Và đối lại với tái sinh và chịu đựng, Niết bàn là sự dập tắt 

tận gốc rễ những nguồn “lửa” ấy.  
 

Nói cách khác, khi đạt đến Niết Bàn, thì loại 5 gốc rễ chính 

của lửa tái sinh sau đây, sẽ bị dập tắc : 
 

*Loại gốc rễ thứ nhất, nằm trong “sáu kho nhiên liệu”, gọi là 

Lục nhập (Salāyatana). 

*Loại gốc rễ thứ hai, nằm trong “túi không đáy ôm ấp mục 

tiêu”,  gọi la Ái dục (Rāga) hay mắc dính (thủ, hữu). 

*Loại gốc rễ thứ ba, nằm trong “khối mạng quyền” 

(Hadayavatthu), tức là chấp sắc tâm hay chấp thân thể là 

“ta”, là “của ta” (Attano).  

*Loại gốc rễ thứ tư, nằm trong “đống tích tụ thành tựu”, gọi 

là ngã mạng, tự hào, chấp tướng và  tánh, tưởng là ta (Māna). 

*Loại gốc rễ thứ năm, nằm trong “cuộn chỉ rối”, hữu phần tư 

duy, gọi là định lý biên kiến, chấp niềm tin (giới cấm thủ = 

Sīlabbabhāvā), hay chấp hiểu biết là ta (Sỡ tri chướng), hay 

chấp biệt kiến là Ta. Tà kiến (=Micchadiṭṭhi). 
 

Xin lược giải : 
 

* Gốc rễ thứ nhất là Lục nhập (Salāyatana), đứng hàng thứ 5 

trong 12 khoen thập nhị nhân duyên. Nhưng ở đây nó đứng 

hàng đầu. Lục nhập là nơi chứa “sáu kho nhiên liệu” để lửa 

tái sinh tiếp tục cháy. Nói rõ ra, sáu kho ấy chứa những “chất 

đốt huân tập”, là nhãn thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân 

thức, và ý thức. 
 

Nhắc lại Thập Nhị Nhân Duyên có 12 khoen, là 1/Vô Minh, 

2/Hành, 3/Thức, 4/Danh sắc, 5/Lục Nhập, 6/Xúc, 7/Thọ, 8/Ái, 

9/Thủ, 10/Hữu, 11/Sinh, 12/Tử.  
 



 67 

-Chư đại Bồ Tát khi thành Phật đã phá vỡ “sáu kho nhiên 

liệu” (Lục Nhập) nầy bằng Thập Độ Ba La Mật, nhất là Trí 

Tuệ Ba La Mật (Kết quả của Thiền định, và Minh sát), tức là 

các Ngài đã tiếp cận với phẩm cách Hữu Dư Niết Bàn.  
 

“Lục nhập” (Phạn ngữ : Salāyatana), dịch nôm na là “sáu lối 

ra vào” giữa ngoại trần và tâm thức. Nếu cụ thể hóa, để diễn 

tả Phật Pháp, thì chúng ta có thể nói : Ở nội tâm, phía cuối 6 

lối ra vào, nối tâm và ngoại cảnh, mỗi lối có một “cái kho”, 

chứa tất cả những kết quả của sự xúc cảm (Phasso) trọn đời. 

Tất cả xúc cảm ấy, được cuộc sống nghiệp quả xoay vòng 

hằng ngày lập lại, tô đậm, tích tụ đầy ắp trong kho. Nên “chất 

đốt” lửa ham sống trong mỗi chúng sanh, trọn một kiếp và 

xuyên qua bao kiếp trước, không giảm, mà chỉ có tăng. Từ đó, 

khói đen phiền não, do vừa lòng hay không vừa lòng đốt 

cháy, xông ra liên tục, che kín tâm thức, làm cho vô minh 

càng lúc càng dày.    
 

*Gốc rễ thứ hai là “túi không đáy ôm ấp mục tiêu”, Ái dục 

(Rāga), hay mắc dính (chấp thủ, hữu), cũng ví như kho nhiên 

liệu cung cấp sức cháy cho lửa tái sinh. Gốc rễ Ái dục, hay 

mắc dính nầy có khả năng làm cho tâm thức chúng sanh thèm 

khát bất tận, tăng cường đeo đuổi những gì tâm thức hằng 

không “thấy và biết”.  
 

Ôm ấp đeo đuổi có nghĩa là hướng vọng liên tục (Taṅhā). 

Nhưng hướng vọng liên tục mà không biết đâu là thực đâu là 

giả, thì phải hành động mơ hồ, “cầu may”, như người đứng 

trước nhiều ngả đường, hai mắt mù lòa (Vô minh), không biết 

đi về phía nào, đành để “đôi chân tự động đưa đẩy”. Tình 

trạng “đôi chân tự động đưa đẩy” ấy, khoa học gọi là “ngẫu 

nhiên”(Hasard). Phật giáo nói đó là hậu quả của vô minh.  
 

Trong 12 Khoen Nhân Duyên Luân Hồi, thì vô minh không 

những chỉ dẫn đầu, nó còn ẩn mặt trong 11 khoen còn lại. 
 



 68 

Và Niết Bàn đối trị ở đây, là phẩm cách được mô tả rằng : Khi 

giải trừ được ái dục và mắc dính, hết ôm ấp mục tiêu, hết 

vọng tưởng, tức là cắt đứt nhiên liệu của ngọn lửa tái sinh. 

Hết ái dục, ngọn lửa luân hồi tự nhiên sẽ tắt. Theo Phật học, 

Ái dục và mắc dính có 3 loại, là mắc dính trong cõi dục, mắc 

dính trong cõi sắc, và mắc dính trong cõi vô sắc. 
 

*Gốc rễ thứ ba là khối mạng quyền, chấp sắc tâm 

(Hadayavatthu), tượng trưng của tướng và tánh, cho là ta 

(Atta), cũng ví như kho nhiên liệu thường xuyên cung cấp vật 

đốt đến lửa tái sinh (Acchijāti). Chấp nầy hằng làm cho 

chúng sanh, có thân hình thô kệch hay vi tế, trong tam giới, 

mang ảo tưởng rằng Quả tim (Hadaya) chính là chỗ ở trung 

ương trong thân thể, của “sở tướng” và “sở tánh” bất diệt.  
 

Vì vậy, lửa tái sinh được tiếp tục nuôi dưỡng, qua từng nhịp 

tim đập, để “thức tánh” lầm lạc, luân hồi mãi trong các loại 

tái sinh, tìm lại “tim mới” cho “tướng ta”, và “tánh ta”. Đây 

cũng là lý do, tất cả động vật (gồm loài người) đều bắt đầu sự 

sống bằng một cơ quan có nhịp đập, gọi là trái tim. Từ đó, 

tinh thần cũng được gọi là “tâm thần”, đồng nghĩa với từ 

trường của trái tim. 
 

Trong chúng ta, chắc ít ai tự hỏi : “Tại sao ngẫu nhiên tất cả 

động vật 2 chân, và 4 chân (kể cả người), lại có những bộ 

phận thân thể gần giống nhau, như bề ngoài là đầu mình và tứ 

chi, còn bên trong thì chứa ngũ tạng tim, can, tỳ, phế, thận, mà 

khởi đầu trong lòng mẹ là  “quả tim” ?  
 

Các tôn giáo khác tin đó là “sáng kiến”, hay sản phẩm của 

“thượng đế”, chấm hết, không nên thắc mắc !.  
 

Nhưng theo đạo Phật thì sao ? -Phật giáo có tin “Thượng Đế” 

không ? Nếu không thì “do đâu quả tim là khởi đầu của sự 

sống động vật ?  
 



 69 

Khi nghiên cứu Phật học, chúng ta được Vô Ngại Giải 

(Patisambhidānāna) giúp hiểu rằng, từ nguyên thủy, chúng 

sanh vì vô minh mà luân hồi, đã chấp vào nhịp động của quả 

tim, cho đó là chỗ ở của sở tướng và sở tánh. Như câu 

“tướng tự tâm sanh, tướng tùng tâm diệt”. Nghĩa nôm na là 

“cái tướng bên ngoài (đang có hay thường biến đổi), tùy 

theo nhịp đập của quả tim”.  
 

Còn các bộ phận khác, như gan, bao tử, phổi, và thận, thì về 

sau tùy thuận tiện mà phát triển, để “kết hợp” với quả tim kéo 

dài sự sống. 
 

Theo Vi Diệu Pháp thì Sắc tâm (Hadayavatthu) là 1 trong 28 

Sắc Phù trần. Tất cả quí vị chắc ai cũng biết qua, chỉ xin nhắc 

lại vắn tắc rằng :  
 

28 Sắc Phù trần ấy đến từ Tứ Đại Nguyên Tố (Catu 

mahādhātu). Tứ Đại Nguyên Tố nầy tạm đặt tên bằng những 

từ ngữ chế định cụ thể, cho dễ nắm bắt, là “Đất” (Paṭhavī), 

“Nước” (Āpo), “Lửa” (Lửa), và “Khí” (hay Gió=Vāyo).  
 

Tứ Đại Nguyên Tố, khi được đặt tên chế định cụ thể, thì nó 

trở thành phù trần, ô trược, không còn thuần nhiên nữa. Sự 

đặt tên chẳng diễn tả được tính nguyên thủy của chúng. Nhưng 

nếu không tạm đặt tên, thì không có phương tiện nào giảng 

giải. Xin đừng lấy cái phù trần mà ấn định cái thanh tịnh. 
 

Tứ Đại hay bốn Nguyên Sắc nầy sở dĩ gọi là “thanh tịnh”, vì 

“nó” vốn chẳng có tánh lẫn tướng. Và khi kết hợp vi tế, thì 

“nó” chỉ có “tánh”, mà không có tướng. Đến khi đủ duyên, 

kết hợp liên tục, tạo khối lượng, thì NÓ mới có tánh lẫn 

tướng ô nhiễm.  
 

Tánh và tướng của Tứ Đại Nguyên Tố, khi đã trở thành phù 

trần, thì như sau :  
 



 70 

a/Về phương diện Tướng, hình dạng của mỗi “Đại” tùy thuộc 

vào hoàn cảnh. Có bao nhiều hoàn cảnh là có bấy nhiêu hình 

dạng. Hoàn cảnh là cai “khuôn” của tướng. 
 

b/Về phương diện Tánh, thì : 

-Tánh của đất là cứng hay mềm.  

-Tánh của nước là kết hợp hay tan rã.  

-Tánh của lửa là teo lại hay bành trướng.  

-Tánh của gió là  tĩnh hay động (di chuyển). 
 

 

*Còn 28 Sắc phù trần(Upàdāyarūpa), sinh ra từ Tứ Đại ấy là : 

-Sắc thần kinh (Pasādarūpa), có 5 (Ngũ quan thần kinh). 

-Sắc đối tượng (Gocararūpa), có 5 (Năm cảnh của ngũ quan). 

-Sắc tính (hay giống) (Bhāvarūpa), có 2 (Nam, Nữ) 

-Sắc tâm (Hadayarūpa) có 2 (Cơ tâm=maṃsa, và Tâm trường 

hay=Vatthu)). 

-Sắc sinh mạng (Jīvitiṅdriyarūpa), có 1 (Sắc thọ mạng=Sinh 

lực sanh diệt đồng thời với Sắc tâm). 

-Sắc duy trì hay Dinh Dưỡng (Āhārarūpa), có 4 :  

(Thực dưỡng = Kabalikārāhāra), Xúc dưỡng = Phassāhāra, Ý 

dưỡng = Manosancetāhāra, Thức dưỡng = Viññāhāra). 

-Sắc hư không (Ākāsarūpa), có 1 (Ám chỉ tất cả, từ cực đại 

đến cực tiểu, theo các “tầng phương trình” lớn nhỏ, hạn chế 

nhau. Như vũ trụ lớn hơn không gian, không gian lớn hơn mục 

tiêu, mục tiêu lớn hơn nhất điểm, và nhất điểm bằng không 

điểm). Hay như vũ trụ hư không bao gồm không gian hư 

không, không gian hư không bao gồm biệt cảnh hư không, biệt 

cảnh hư không bao gồm đề mục hư không..v.v…. 

-Sắc biểu tri (Viññattirūpa), có 2 (Thân và khẩu biểu lộ pháp 

hành, tức là sự tạo nghiệp ra môi trường sống). 

-Sắc duyên hành (Vikārarūpa), có 2 (Nhẹ mềm , thích nghi).  

-Sắc biến tướng (Lakkhanarūpa), có 4 (Từ không hiện hữu 

biến ra các tướng hiện hữu : Thành, Trụ, Dị, Diệt). 



 71 

(Tổng cộng : 5 + 5 +  2 + 2 + 1 + 4 + 1 + 2 + 2 + 4  =  28 sắc 

phù trần) 
 

Từ đó suy ra, trong mỗi Sắc Phù Trần, có đủ tánh và tướng 

của Tứ Đại, được đặt tên theo chế định ! 
 

Xem thế, Vô Ngại Giải trong Phật giáo có thể xem là khoa 

học bao trùm danh sắc. Còn khoa học thực nghiệm ngày nay 

chỉ nằm trong lãnh vực “sắc phù trần” mà thôi, không có điều 

kiện đi sâu vào danh pháp. 
 

Quay lại Niết-Bàn, là pháp đối trị với “lưỡng chấp”(sắc tâm 

và danh tâm), dập tắt lửa tái sinh, là pháp tịch tịnh, có viên 

tròn trí tuệ Ba-La-Mật (Paññaparamatthaparamī), thấu đáo ba 

pháp vô thường, khổ não, vô ngã, trên mọi tánh-tướng, và có 

toàn xả Ba-La-Mật (Upekhāparamatthaparamī) hổ trợ, giúp 

hành giả giải trừ lưỡng chấp ấy.   
 

*Gốc rễ thứ tư nằm trong đống tích tụ thành tựu là cao ngạo 

hay tự hào (Māna). Đây là sự chấp kiến thành tích, huân tập 

ngã tánh, giống như cái kho chứa chất đốt mang tên “danh 

dự, bản vị”, trong thế gian và tam giới. Gốc rễ nầy bao gồm 

cả sự định kiến, rằng dòng giống, giai cấp, danh dự, công 

phu, (xấu, tốt, hay trung bình,) là “giá trị” đời đời. Người chấp 

như vậy, rồi đồng hóa “tâm linh” với những thứ ấy, cho đó là 

mệnh mạch của ta (Attano). Sự ôm cứng “thành quả, phẩm 

giá” không phải chỉ một kiếp, mà từ vô số kiếp, tích tụ đầy ắp 

trong 5 tập hợp, hay 5 uẩn là sắc, thọ, tưởng, hành, và thức.  
 

Sự chấp công đức, giới hạnh, quả thiền.v.v…cũng nằm 

trong loại nầy. 
 

Nhưng Niết Bàn với chân lý vô thường đã “hóa giải” hữu 

hiệu cái kho chứa nhiên liệu “danh uẩn” nầy. Từ đó, nó vĩnh 

viễn hết khả năng đưa chất đốt đến ngọn lửa tái sinh nữa.  
 



 72 

*Gốc rễ thứ năm là “Cuộn chỉ rối”, hữu phần tư duy, chấp 

biên kiến, tin tưởng cực đoan, hay tư duy ích kỷ. Gốc rễ nầy 

thoạt đầu không có trong thức tánh, nhưng vì xuyên qua 

nghiệp sống vô minh, dưới nhiều dạng khác nhau. Rồi môi 

trường (hay ngoại trần), đã làm cho tâm thức nhận cái phối 

cảnh “trời bao phủ đất”, và chứng kiến bao diễn tiến bất hạnh, 

tai họa thường từ trên cao rơi xuống, tin tưởng tuyệt đối rằng 

“Trời là quyền lực chủ động, đất là chỗ hứng chịu. Tất cả sinh 

vật sống trên mặt đất phải thụ động, tuyệt đối tuân theo mệnh 

trời. Sinh vật hiển nhiên không có khả năng tự tiến hóa”.   
 

Còn sự quán chiếu nhị biên trong ý thức con người, chỉ là để 

phân biệt mà chọn lấy một mà thôi. Chọn bên mạnh để tránh 

bên yếu. Chọn bên toàn năng để tránh bên vô năng. Chọn bên 

được cứu để tránh bên bị bỏ rơi. Chọn bên thiên đàng để tránh 

bên địa ngục. Chọn bên sống để tránh bên chết. Chọn bên lợi 

để tránh bên hại. Chứ trong nhị biên không có lối thoát, không 

có trung đạo.  
 

Tỷ như trời đất sinh ra sinh vật nhỏ để nuôi sinh vật lớn, và 

loài người là loài ưu thế nhất, nên được khoái khẩu. Con 

người, có quyền sinh sát muôn vật, để trước cúng tế, thỏa tánh 

thần linh, sau dùng làm thực phẩm. Hành động tướt đoạt tất cả 

sinh mạng cần cho sự sống nhân loại, là một điều tự nhiên, 

không có nghiệp ác, nghiệp thiện gì cả.  
 

Nếu lửa tái sinh luân hồi được nuôi dưỡng bởi năm gốc rễ 

chấp kiến như thế, thì Niết Bàn là trạng thái tuyệt tịnh, các gốc 

rễ chấp kiến ấy đã hoàn toàn bị chặt đứt, không còn cung cấp 

“chất đốt” cho ngọn lửa tái sinh nữa.  
 

Đúng như Ngài Buddhaghosa đã nói về Niết Bàn trong Thanh 

Tịnh Đạo vậy ! 

 

*** 

 



 73 

Đề tài : 

Kiến giải về ba từ ngữ Pālī : 
 

CITTA, VIÑÑĀNA, và MANA. 
(CS Tuệ Lạc trình bày 17 Mai 2009) 

 

Cả ba chữ nầy đều có «nghĩa nôm na» là  

«tâm», «tâm hồn», «tâm thức»,  «ý thức», «tinh thần». 
 

Trong Tam Tạng kinh điển Pālī, chúng ta thường thấy đức 

Phật, khi nói về «tâm thức», ngài đã thỉnh thoảng dùng từ ngữ  

 

 

«Citta» ở chỗ nầy, và thỉnh thoảng dùng từ ngữ «Viññāna» ở 

chỗ kia. Đặc biệt là trong Vi Diệu Tạng.  
 

Nhưng có một từ ngữ thứ ba, là “Mana”, cũng ám chỉ “tâm 

thức”. Danh từ nầy chúng ta chỉ tìm thấy Phật dùng trong tạng 

Kinh và tạng Luật, nhất là trong Pháp Cú (Dhammapada), với 

cái nghĩa là «tâm làm chủ hành động» hay «tâm là quyền năng 

cầm đầu».  
 

Còn các nhà cổ ngữ học, khi ám chỉ phần trừu tượng, linh hoạt 

trong con người, thì cũng dịch chung chung các chữ «citta», 

«viññāna», và «mana», là : 
 

«Tâm», «Tâm thức», «tâm linh», «ý thức», tinh thần». 

(-Có người còn dịch «Mana» là «Linh hồn» !). 
 

Nghĩa là tất cả chỉ để diễn tả cái «sinh lực vô hình», được 

hiểu là hoạt năng của sự sống, trong mỗi con người. 
 

Vì vậy, nghiên cứu về văn tự Pālī hay Sanskrit, qua ngữ căn 

và nghĩa gốc, dù chỉ là chế định, của các chữ Citta, Viññāna, 

và Mana, có lẽ cũng là một điều cần thiết, cho những người 

muốn đi sâu vào Phật học. -Xin bắt đầu : 

 



 74 

I/ CITTA. 
 

«Citta» (Pālī) hay Citra (Sanskrit) đến từ ngữ căn “cit”, là một 

chữ rất sâu sắc. Theo định nghĩa bằng chữ Pālī sau đây : 

Cittañca nāmarūpañca citto cinteti =  

Suy nghĩ về tâm và danh sắc là “citta”. 
 

Nó có 3 dạng chính : 
1/Dạng tính từ (Visesanapada), «citta» ám chỉ các nghĩa, như 

linh động, chiếu sáng, đẹp, rõ, nổi bật, tương đương với động 

từ «Cetati» (=soi, làm cho thấy). 
 

2/Dạng động từ (Ākhyāta), «citta» ám chỉ các pháp hành, như 

suy nghĩ, tư tưởng, tư duy, tìm tòi. Hình thức viết ra động từ 

của nó là «Cinteti» (=nghĩ, tưởng, vọng…). 
 

3/ Nhưng lúc ở dạng danh từ (Nāmapada), «Citta» trở thành 

khá phức tạp. «Nó» là tên gọi của một tổng hợp của sắc pháp 

(Rūpadhamma) và danh pháp (Nāmadhamma). «Citta» vừa 

đóng vai «chủ động» (tạo nghiệp), vừa đóng vai «thụ động» 

(chịu hậu quả của nghiệp) trong chu kỳ luân hồi.  
 

Và cũng trong trường hợp nầy, «citta» chuyên chở nhiều nghĩa 

lý quy ước (cụ thể lẫn trừu tượng) khác, như sau : 
 

Thứ nhất, «citta» ám chỉ bắp thịt tim, Hadayavatthu (cụ thể), 

nơi chứa «điện trường của sắc cơ tâm» (man’s personality), 

như chúng ta tìm thấy trong nhóm từ Pālī :  
 

«…hadayaṃ phaleyya, cittavikkhepaṃ pāpuneyya… ». 
 

Tạm dịch : Tim tổn thương, thì tinh thần đảo lộn. 
 

(Theo Saṃyutta I. 126). 

 
Thích nghĩa : 

 

Hadayaṃ                                 :  bắp thịt tim 

Phaleyya (do động từ phalati) :  làm bể, làm tổn thương 



 75 

Cittavikkhepaṃ                       :  sự đảo lộn tâm 

Pāpuneyya (=Pāpuneti)           :  đưa đến, đạt tới  
 

Ở đây “Citta” là «cơ tâm có từ trường» (General status of 

sensory-emotional being). Nó phối hợp với ngũ quan cảm 

giác, hay ngũ căn (Pañcindriyāni) một cách chặc chẽ. Nó là 

“trú sở” của sức khỏe tinh thần, và quân bình tình cảm.  
 

Tạp Bộ Kinh (Saṃyutta Nikāya I.26) cũng nói : 
 

“…samādahaṃsu cittaṃ attano ujukaṃ akaṃsu sārathī va 

nettāni gahetvā iṅdriyāni rakkhanti paṇḍitā…”.  
 

Thích nghĩa : 
 

Samādahaṃsu (sam+ādahati) : cấu kết, kết hợp 

Cittaṃ             :  tâm (có từ trường, điện trường). 

Attano             :  sinh mạng, ngã sở 

Ujukaṃ           :  thẳng, trực tuyến 

Akaṃsu           :  tự bản năng, không giả tạo 

Sārathī             :  chủ trì (như người lái xe) 

Va                    :  chắc chắn, không thay đổi 

Gahetvā           :  đã nắm chặc 

Nettāni             :  sự hướng dẫn 

Indriyāni          :  các căn, hay cảm quan 

Paṇḍitā            :   thuần thục, khéo, rành, không lẫn lộn, trí giả. 
 

Đoạn kinh văn Pālī trên, có thể tạm dịch là : 
 

Cơ tâm (phát điện từ), nắm giữ và phối hợp với bản năng, 

xuyên qua ngũ quan cảm giác, để trực tiếp điều khiển, bảo 

thủ một cách không buông thả, pháp hành của “bản ngã”. 
 

Từ đó suy ra, Citta hay Tâm chi phối toàn bộ sự sống của con 

người, còn gọi là Ngũ Uẩn (Pañca Khandhā), gồm Sắc uẩn 

(Rūpakhandha), Thọ uẩn (Vedanākhandha), Tưởng uẩn 

(Saññākhandha), Hành uẩn (Saṅkhārakhandhā), và Thức uẩn  

(Viññānakhandha).  



 76 

 

Thứ hai, “Citta” ám chỉ «tinh thần» (mental status), trừu 

tượng, tức là tình trạng tương sinh lẫn tương khắc trong thân 

thể con người (kāyassa visena) (=contrasted to physical).  
 

Như từ ngữ thấy trong Dīgha Nikāya. I, 20. III, 32, sau đây : 
 

”Kilantacitta” : Tinh thần mỏi mệt  

(có thể có trong một thân thể không đau ốm), và   
 

“Citta kāya passaddhi lahutā” : Tâm tịnh thì thân nhẹ nhàng. 

(Visuddhimagga.448, Thanh Tịnh Đạo.448). 
 

Chú thích :  

Citta= tâm, kāya=thân, passaddhi=an tịnh, lahutà=nhẹ nhàng. 
 

Tương tự như chữ “thitacitta”, có nghĩa là “sự vững tâm” 

(sự làm cho thân thể yên ổn). 
 

*Citta ở đây tuy vô hình, nhưng “nó” đóng vai chính trong 

sinh hoạt thân thể, dù những khi thân thể có hình thức ốm yếu. 

(Theo Saṃyutta V,74). 
 

Thứ ba, “Citta” là «tiềm lực của ý chí». Ở đây “citta” là một 

pháp hành tích cực và hướng thiện (active intention).  
 

Chúng ta tìm ra điều nầy nơi kinh văn thứ ba, trong 24 duyên 

hệ (Paccayuddesa) thuộc Vi Diệu Tạng, như sau :   
 

“Cittādhipati cittasampayuttakānaṃ dhammānaṃ 

taṃsamutthànānañca rūpānaṃ adhipaṭipaccayena paccayo…” 
 

Thích nghĩa : 
 

Citta : tâm, Adhipati : Ưu thế, Sampayuttakānaṃ : do hành 

động, Dhammānaṃ : theo pháp, Taṃ : Nó, Samutthānaṃ : 

gây ra, Rùpānaṃ : bởi sắc (thân), Adhipatipaccayena : ở tình 

trạng ưu thế, Paccayo : là duyên hệ. 
 



 77 

Tạm dịch : Tâm linh là ưu thế khi nó kết hợp với các điều kiện 

làm duyên khác, ở tình trạng thuận lợi cho pháp hành qua sắc 

pháp (ám chỉ thân).  
 

Trong duyên hệ về ưu thế, ngoài tâm (citta) ra, còn có 3 pháp 

khác nữa rất quan hệ, cộng tất cà là bốn như sau : 

1/Chanda (dục),  2/viriya (tấn),  

3/Citta (tâm),  và 4/Vīmaṃsa (khán, quan sát kỹ). 
 

(Theo Dìgha Nikāya. III. 77, Saṃyutta Nikāya.V . 268, và Vibh.288). 
 

Ngữ căn “cit” cũng biến ra các từ ngữ biểu tượng khác như : 
 

Ceto (Ý), Cetanā (hữu ý, cố ý, tác ý),  

Cetasika (tâm sở,  hay sở hữu tâm)…v..v… 
 

Tóm lại, “tâm” (Citta) có đến 4 khả năng kỳ diệu là : 
 

                          1/ Tâm có thể nghĩ đến danh. 

                          2/ Tâm có thể nghĩ đến sắc. 

                          3/ Tâm có thể nghĩ đến chính nó. Và  

                          4/ Tâm có thể nghĩ đến “không nghĩ gì hết”. 
 

II/ VIÑÑĀNA=VIJÑĀNA 
 

“Viññāna” hay “Vijñāna” là một “hợp tự” của 2 phần : “tiếp 

đầu ngữ” (préfix) “vi” và ngữ căn “jñā”.  
 

“VI” có nghĩa thông thường, là “rõ ràng”, “xuyên thấu” và 

“Jñā” có nghĩa là “biết”. Khi hai chữ hợp lại thành Vijñāna 

(Saṅskrit), hay Viññāna (Pālī), thì có nghĩa là “biết rõ ràng”.  
 

Theo sách Rhys Davids và Stede, thì “Viññāna” (hay 

“Vijñāna”) ám chỉ “khả năng” của tinh thần (mental quality). 

Nó là một trong “năm tập hợp” (hay ngũ uẩn=pañca khandhā), 

tạo thành con người.  
 

Năm tập hợp đó là : 
 

                      1/Tập hợp của sắc (Rūpakhandhā),  



 78 

                      2/Tập hợp của thọ (Vedanākhandhā),  

                      3/Tập hợp của tưởng (Saññakhandhā),  

                      4/Tập hợp của hành (Saṅkhārakhandhā),  

                      5/Tập hợp của thức (Viññānakhandhā).  
 

Năm tập hợp nầy còn có tên khác là : Sắc uẩn, Thọ uẩn, 

Tưởng uẩn, Hành uẩn, và Thức uẩn. 
 

Nhưng Viññāna (hay Vijñāna) khác hẳn với Citta. Nó không 

liên quan gì đến sự suy nghĩ, không liên quan gì đến sự phản 

chiếu, không liên quan gì đến pháp hành, nó chỉ chứa đựng 

“sự biết” (hay thức). “Sự biết” (hay thức) nầy chính là kết quả 

của những điều kiện sinh nghiệp, khi những điều kiện ấy hội 

đủ. Nó có thể gọi là “tâm quả”. 
 

Tỷ như “sự biết của tâm”, qua con mắt (hay nhãn 

thức=Cakkhuviññāna). “Sự biết” nầy chỉ thành tựu khi hội đủ 

các điều kiện (hay ưu thế duyên hệ). Chẳng hạng như đối 

tượng ngoại trần phải nằm trong tầm tiếp thị, nhãn căn phải 

tốt, và tâm không ở trong trạng thái “hữu phần tĩnh” 

(bhavangacalana), tức là không mê.  
 

Còn động từ của Viññāna (hay Vijñāna) là “Vijjāti”, tức là 

trong sáng, biết rõ. Động từ nầy do hai chữ “Vi” và “Jāti” hợp 

lại. “Vijjati” còn có nghĩa là anh minh, sáng suốt, ngược lại 

với Avijjati, là mờ tối, si mê. Khi Avijjati biến thành danh từ 

là Avijjā, có nghĩa là vô minh, giống như Avijjā mở đầu của 

Thập Nhị Nhân Duyên vậy ! 
 

III/ MANA. 
 

“Mana” (hay “Mano”) đến từ ngữ căn “manah”. Theo sách 

Ngài Buddhadatta, cao tăng học giả Tích Lan, “Mana” đại 

diện cho đặc tính “chủ trương” của Tâm (Citta). Trong khi đó, 

Viññāna (thức) đại diện cho sự chứa đựng kết quả (cái biết) 

của việc làm.  
 



 79 

Còn theo bà Rhyds David, trong cuốn “Tâm Lý Học Phật 

Giáo”, Buddhist Philosophy (trang 19), chữ “Mana” Có thể 

dịch là “tâm quyền biến”. Vì là “tâm quyền biến” cho nên 

“Mana” cũng là “tính duy lý” của con người. Nó quyền biến 

trước tất cả các hiện tượng ngoại trần, nên ngũ thức (pañca 

viññāna), sinh ra từ năm căn (hay năm giác quan), là năm 

“giới xứ” (Āyatana), đất tung hoành của nó.  
 

Nói cách khác, nó là “Ý thức” (Mano viññāna), luôn luôn dựa 

trên dấu ấn của Nhãn thức (Cakkhuviññāna), của Nhĩ thức 

(Sotaviññāna), của Tỷ thức (Ghānaviññāna), của Thiệt thức 

(Jìvhāviññāna), và của Thân thức (Kāyaviññāna), để hoạt 

động. Các dấu ấn ấy có một cái tên chung là “pháp trần”, hay 

cảnh ý. Còn năm thức kia chỉ là kết quả khi năm trần tiếp xúc 

tốt (phasso) với năm căn (Pañcindriyāni) mà thôi.  
 

Vì vậy Saṃyutta N.II,94 đã nói “Cittaṃ iti pi mano iti” (Ý 

thức cũng là Tâm) 
 

Từ chữ “Mana” chúng ta có chữ «Manasikāra”, trong nhóm từ 

“Yoniso manasikāra”. Tạm dịch là “như lý tác ý” hay “khéo 

léo tác ý”. 

*KẾT LUẬN 
 

Chúng tôi cố gắng nêu ra một số sưu tầm rất nhỏ trong rừng 

Phật học mênh mông, cốt để giúp cho sinh hoạt Phật Pháp ở 

đây có chút ít công phu tra cứu kinh điển. Trên thực tế, sự học 

Phật nên đặt trọng tâm vào pháp hành để soi sáng hiểu biết, 

chứ không dựa nhiều vào pháp học để mở rộng kiến thức. Vì 

“biết” qua học hiểu không bổ ích bằng “biết” qua hành ! 

 

 

 
 

 



 80 

Đề tài: 
 

VÔ MINH TRONG NGŨ UẨN. 
 

Ngũ uẩn = Kiếp sống 
 

Vô Minh trong Ngũ Uẩn là 

Vô Minh trong kiếp sống loài người. 
 

Vô minh chỉ có trong kiếp người, vi loài người là một loại 

chúng sanh, khi có duyên gặp Phật, nghe pháp, giác ngộ phá 

nổi vô minh, trở thành Thánh. 
 

Các chúng sanh thấp hơn loài người, luôn luôn sống trong sa 

đọa. Một số thú vật có thể có bản năng khôn ngoan (biết tránh 

nguy hiểm). Nhưng đó không phải là sự anh minh, vì vậy 

phẩm tính ngược lại với Vô minh (Avijjā), là sáng suốt (Vijjā), 

các chúng sinh ấy không có. 
 

Còn các chúng sanh cao hơn loài người, như chư thiên, thì chỉ 

có tà kiến (micchadiṭṭhi) hay chánh kiến (sammādiṭṭhi), chứ 

không có sáng suốt hay vô minh. Chư thiên có chánh kiến khi 

nhớ Phật Ngôn thì giác linh tiến hóa, giải thoát. Chư thiên tà 

kiến chuyên hưởng thụ, khi hết tuổi thọ, thì  bị đọa làm người, 

hay thấp hơn. Sau đó vì chịu đựng khổ vui, giác linh họ mới 

thức tỉnh, may ra có sáng suốt (Vijjā), hay ít vô minh (Avijjā). 
 

Chú ý vào hai danh từ quan trọng của đề tài, là : 
 

 VÔ MINH và NGŨ UẨN : 
 

A/ VÔ MINH 
 

-VÔ MINH (Avijjā) là không thấy, không hiểu, không biết. 
 

-Không thấy, không hiểu, không biết cái gì ? 
 

-Không thấy, không hiểu, không biết TỨ ĐẾ và BA TƯỚNG. 
 

-TỨ ĐẾ là gì ? 



 81 

-Là bốn sự thật sau đây : 
 

1/Sự thật chịu đựng mọi cảnh hợp và bất hợp, hay «KHỔ»,  
 

2/Sự thật lòng tham là nguyên nhân chịu đựng, hay «TẬP»,  
 

3/Sự thật hết chịu đựng, hay «DIỆT», 
 

4/Sự thật có phương pháp chấm dứt chịu đựng, hay «ĐẠO». 
 

Nói vắn tắc theo từ ngữ Hán Việt, bốn sự thật đó là : KHỔ, 

TẬP, DIỆT, ĐẠO. 

-Và BA TƯỚNG là gì ? 
 

BA TƯỚNG là 3 tình trạng vô thường, phiền não, và vô ngã.  
 

-Vô thường là vạn vật thay đổi không ngừng. 
 

-Phiền não là chịu đựng vui và khổ, trước sự thay đổi đó.    
 

-Vô ngã là không có bản vị trong bất cứ những gì thay đổi, 

hợp tan, do nhân duyên mà thành. 
 

-Vô thường, phiền não, và vô ngã biểu hiện ở đâu ? 
 

-Ba tướng ấy biểu hiện ở lục trần và lục căn, gồm : 
 

Sắc, thinh hương, vị, xúc, pháp,  
và 

Nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý. 
 

*Do Tứ Đại hợp tan mà có 5 trần (sắc, thinh, hương, vị, xúc) 
 

*Nên năm trần ấy và «cái bóng» của chúng là «pháp trần» 

phải vô thường. 
 

*Ví như lời nói (âm thanh), thuộc về thinh trần, nhưng nó 

cũng là pháp trần, nên lời nói hay từ ngữ vốn cũng là hợp tan, 

nên nó vô thường, không thật. 
 

*Sự nghe lời nói về «vô ngã» thì ấy là thinh trần và pháp 

trần. Nó không thật. Chỉ khi nào hành giả đắc được tâm vô 



 82 

ngã thì đó mới là thật. Khi ấy tịnh giả sống từng giây, từng 

phút một cách tự nhiên với  pháp vô ngã, chứ không cố ý nói 

về vô ngã nữa.  
 

*Sống bằng hạnh vô ngã, luôn luôn hành động vì người, 

không vì mình, và xác nhận, ý thức rằng «mình sẽ chịu trách 

nhiệm những gì mình làm», thì tốt hơn là đề cao tinh thần vô 

ngã. Vì đề cao «tinh thần vô ngã» mà không tự mình thể hiện, 

cũng là một cách «cầu ngã» khác. 
 

*Mặt khác, nghe điều lành là một pháp hành trong thinh 

trần. Sự nghe chỉ có giá trị tiến hóa khi có căn duyên chuyển  

 

hóa. Chứ sự nghe ấy không đem lại giá trị chi cả, khi chẳng có 

thiện duyên.  
 

*Nhắc câu chuyện Nhật Bản : Một «đại trí thức» đến học 

thiền, nhưng nói nhiều hơn nghe. Ông chỉ muốn thiền sư xác 

nhận «cao kiến» của ông. Khi thấy tách trà đã tràn mà thiền sư 

cứ rót, ông chất vấn, mới hiểu rằng «chỗ chứa trong tâm thức 

của ông đã đầy, thì làm sao nhận được nữa». Thành thử thiền 

sư phải dùng hình ảnh tách trà để thức tỉnh ông. Cái học để 

hành cũng vậy. 
 

*Nhiệm vụ của thiền sư trong câu chuyện, là để chia xẻ và soi 

sáng pháp thiền, chứ không phải để đem sách vở, kiến thức 

phổ  thông, thuyết cho người khác nghe. 
 

-Và cũng trong chừng mực đó, xin thưa rằng : Sự hiện diện 

của chúng ta ở đây, với tư cách những «tín hữu» (upāsakā) 

trong đạo Phật. Chúng ta thành khẩn nghiên cứu Phật giáo để 

soi sáng cho mình, và tùy duyên chia xẻ đến người khác. 

Chúng ta không nên kết luận ý kiến của cá nhân nào là chính 

yếu cả. Nếu các pháp thoại thực hiện ở đây, mà không đem lại 

lợi ích nào, thì đó cũng là bình thường, chỉ vì chúng ta thiếu 



 83 

thiện duyên mà thôi. Chúng ta nên hoan hỷ dừng lại, không 

nên làm mất thì giờ nữa. 
 

*Nghe mà được soi sáng thì đó là hữu ích, là pháp tiến hóa, 

giải thoát. Nghe mà không được soi sáng, bế tắc, thảo luận 

hoài mà không xong, luận chiều nào cũng «đúng» cả, thì đó có 

thể xem là vô minh. 
 

*Tương tự như lược giảng về pháp trần lẫn thinh trần vừa 

nêu, chúng ta có thể suy nghiệm các «trần» còn lại, là sắc, 

hương, vị, và xúc cũng tùy căn cơ, và thiện duyên như thế. 
 

(Có thể bàn chi tiết hơn, trong phần ngũ uẩn với lục trần). 

 

 

B/ NGŨ UẨN 
 

-NGŨ UẨN (Pañcakhandhā) là gì ? 
 

-Ngũ uẩn là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, và Thức.  

(Uẩn là tập hợp) 
 

Nhưng trong một con người thì : 
 

*Sắc uẩn là những gì tập hợp thành xác thân, 

*Thọ là những gì tập hợp thành cảm giác, 

*Tưởng là những gì tập hợp thành nhớ chấp, 

*Hành là những gì tập hợp thành tư cách tạo nghiệp, 

*Thức là những gì tập hợp thành cái biết. 
 

C/ Gợi ý về VÔ MINH trong NGŨ UẨN. 
 

1/Vô minh trong SẮC UẨN : 
 

-Là tâm thấy không rõ và chấp SẮC là thường còn, là bản vị 

của mình, không nhận ra đó chỉ là pháp hợp tan, có điều kiện, 

có chu kỳ. 

 



 84 

-Nhưng khi tâm đối diện với thực tế, thoáng thấy sắc là vô 

thường, thì tâm bị vô minh che mờ, để cho lòng tham lung 

lạc, sinh ra bất toại nguyện, trước mọi hợp tan ấy.  
 

-Rồi tâm tiếp tục chấp vào sắc tướng, cho là ta, là của ta, 

không biết đó là vô bản vị. 
 

Ví dụ : Thánh nhân trong nhà Phật hằng thản nhiên trước mọi 

chia ly, hợp tan, sinh tử. Nhưng người phàm thì cho rằng thái 

độ ấy là vô tình, trái đạo nghĩa. 
 

2/Vô minh trong THỌ UẨN 
 

*Là tâm khi “nhận” cảm giác, bị vô minh che mờ, không biết 

rằng đó là do duyên hợp mà thành, là vô thường, để cho lòng  

 

tham lung lạc, khiến tâm muốn cảm giác ấy, nếu thuận ý thì 

có nhiều hơn nữa và kéo dài, còn nếu nghịch ý thì ít thôi và 

chấm dứt càng sớm càng tốt.  
 

Vì mỗi cảm giác đều do duyên hợp mà thành, có «tuổi thọ”. 

Nó chỉ chấm dứt khi không còn điều kiện để tồn tại, chứ 

không chìu theo ý muốn của ta. Từ đó tâm sinh ra bất mãn, 

hay bất toại nguyện với cái vừa ý không kéo dài, hay với cái 

không vừa ý chẳng chấm dứt sớm. 
 

Nhà Phật gọi bất mãn ấy là sân hận. Nó có khả năng kết hợp 

với lòng tham, tăng cường sức mạnh của vô minh, làm cho 

tâm mê mờ.  
 

Cảm giác thuận hay nghịch ấy chẳng phải chỉ xảy ra trong 

quan hệ với ngoại cảnh, mà nó còn xảy ra ngay trong chính 

thân tâm con người, qua bốn giai đoạn sinh, lão, bệnh, tử. Xác 

thân là chỗ chứa tất cả những cảm thọ vi tế lẫn thô kệch. 

Thành thử vô minh có môi trường rất thuận tiện để tung hoành 

trong thọ uẩn.  
 



 85 

*Rồi sau nếu nhờ kinh nghiệm sống, tâm chứng thực được 

rằng, cảm giác ấy (hay THỌ) rồi cũng sẽ trôi qua, thì vô minh 

lại tiếp tục che mờ, để cho lòng THAM lung lạc, phát sinh hy 

vọng, thèm muốn những cảm khoái khác sẽ đến. Và vì vô 

thường, nên những cảm giác mới lại đến,  
 

*Từ đó, tâm tự hướng về tương lai gần hay xa, một cách dính 

mắc, và tin tưởng rằng cái ta cảm thọ nầy có thật.. 
 

Ví dụ : 

*Nhiều lần hợp đủ nhân duyên, để cảm thấy vui sướng, thì con 

người trần tục kết luận, đồng hóa vui sướng ấy là TA, là hạnh 

phúc thế gian CỦA TA. 
 

 

 

*Nhiều lần hợp đủ nhân duyên để cảm giác an lạc, thì con 

người tu viện (hay xuất gia) đồng hóa phỉ lạc ấy là TA, là đức 

hạnh sa-m ôn, hay quả thiền CỦA TA. 
 

Nhà Phật gọi những gì hằng biến, không trường tồn, xảy đi 

xảy lại nhiều lần, là UẨN. Mắc dính vào UẨN là mắc dính 

vào cái không có. Vì vậy có câu “Năm uẩn đều không”. 
 

*Chú ý : THỌ CẢM  có 2 : 
 

-Thọ cảm nơi riêng mình, là BIỆT NGHIỆP, và  
 

-Thọ cảm chung với những người xung quanh, là CỘNG 

NGHIỆP.. 
 

-Rồi cũng chấp vào hai loại thọ cảm đó, mà loài người cho là 

TA, là CỦA TA hay cho là CHÚNG TA, CỦA CHÚNG TA, 

để sinh ra thương riêng, ghét riêng, thương chung, ghét 

chung..v.v…. 
 

3/Vô minh trong TƯỞNG UẨN. 
 



 86 

*Vì vô minh che mờ mà khi nhớ (tưởng) những gì QUÁ 

KHỨ, biết những gì HIỆN TẠI, nghĩ những gì TƯƠNG LAI, 

con người không thấy tâm thức đã bị điều kiện hóa, bởi nhân 

duyên hoàn cảnh, nên họ không thấy rõ vạn pháp đã, đang và 

sẽ thay đổi. Không chứng thật vô thường trong hiện tại !  
 

*Rồi sau đó nhờ kinh nghiệm sống, tâm nhìn nhận có sự thay 

đổi (vô thường), thì lòng tham nổi lên, tìm cách làm loãng đi, 

ngụy biện rằng «Vô thường, nhưng không sao ! Mọi ngươi đều 

như vậy cả, hiện tại chưa thấy gì, chưa báo động, còn thời 

gian để trải qua mà ! ». Đây là sự  dễ duôi ! 
 

*Càng dễ duôi, tưởng uẩn càng tự ủng cố, khiến cho tâm thức 

chỉ thấy được vô thường thô kệch một cách mập mờ. Đó là vô 

thường thay đổi bên ngoài, so với quá khứ, hay vô thường,  

 

tưởng tượng sự thay đổi trong tương lai. Nghĩa là thấy cái vô 

thường giả.  
 

*Từ đó, con người càng ngày càng dính vào nhớ quá khứ, 

tưởng tương lai, cho ấy là ta đã có và ta sẽ có. Nhưng vô 

thường trong giây phút hiện tại, thì hoàn toàn không thấy. 

Phật giáo gọi đó là cái TA sinh ra bởi những cái không thật ! 
 

*Nghĩa là VÔ MINH trong TƯỞNG UẨN không cho chúng 

ta biết rằng : 
 

-Con người sống chạy theo quá khứ và tương lai quá nhiều, 

nên chẳng định tâm được trong hiện tại. 
 

-Vì vô minh nằm trong TƯỞNG, mà con người làm nhiều 

nghiệp xấu (ÁC), hơn làm nghiệp tốt (THIỆN) 
  

4/Vô minh trong HÀNH UẨN. 
 

*Vì vô minh, mà chúng sanh nói chung, loài người nói riêng, 

luôn luôn hành động lầm lạc. Thân hành thì gây tội lỗi, oan 



 87 

trái, kết nghiệp. Tâm hành thì lẫn lộn giả với chân, thiện với 

ác, pháp với phi pháp, khổ với vui, thường với vô thường. Và 

căn bệnh nặng nhất của tâm là sở tri chướng. Đọc nhiều sách 

hay đoạt bằng cấp cao, cho là ta biết hết. 
 

*Nhưng khi tâm thức đối diện với thực tế, chứng kiến tình 

trạng xoay vần của pháp hành, thì tâm vô minh chuyển hướng, 

bắt đầu nhận thức vạn vật tương quan, cho rằng : Duyên hệ 

hay hoàn cảnh mới là điều kiện chính. Nó có khả năng làm sai 

biệt nhân quả, đưa pháp hành tiến lên hay đọa xuống. Bấy giờ 

lòng THAM được vô minh hổ trợ, lập tức dậy lên, đẩy tâm 

thức rơi vào nẻo cực đoan. Cực đoan cả trong ý thức lẫn hành 

động. Từ đó, hành uẩn không những phản ứng ngược chiều 

với thiện pháp tiến hóa, mà còn huân tập nhiều yếu tố sa đọa. 

Trong năm uẩn thì hành uẩn là phương diện tạo tác.  
 

Ví như đã có khuôn, đã có vật liệu, nhưng không có kinh 

nghiệm đúng, không biết đường làm (vô hành)…thì cũng 

chẳng nắn đúc ra cái gì. Nếu nhắm mắt nắn đúc (vô minh), thì 

sản phẩm sẽ tầm bậy, có nhiều yếu tố phải nấu ra để đúc lại 

(luân hồi), hơn là đạt tới tinh xảo.      
 

*Và càng tối tăm làm bậy, thì hành uẩn càng rối loạn, vô minh 

càng thắng thế, đẩy pháp hành càng xa mục đích, phiêu lưu 

trong vòng lẩn quẩn, hay bể luân hồi. Pháp hành sai lạc, xa 

mục đích đó lại củng cố cái chấp vào tiền nghiệp, của hành 

uẩn giả tạo, cho là ta đã làm, của ta làm. Hay TA HÀNH, 

CHÚNG TA HÀNH. -Tin vào định mệnh, không hóa giải lầm 

lạc được. 
 

*Vì HÀNH UẨN bị vô minh che áng, mà những chu kỳ hợp 

tan biến hóa muôn hình vạn trạng, gồm NGHIỆP ĐỒNG và 

NGHIỆP BẤT ĐỒNG cứ liên tục xoay vần. 
 

-Như một cộng một thành hai. Hai cộng một thành ba. Hai 

cộng hai thành bốn..v…v….chồng mãi lên. 
 



 88 

-PHÁP HÀNH  hợp tan trong sắc pháp tự nó là nền tảng của 

tổng hợp và phân tích, của «hợp lý» và «bất hợp lý» (Logique 

và Illogique) trong sở tri chướng, mà người ta lầm cho là «trí 

tuệ», nhất là lầm cho đó là “tuệ giải thoát”. 
 

Vì vậy : 
*Pháp hành của chúng sinh, nếu hoàn toàn bị vô minh che 

áng, thì sa đọa, luân hồi. 
 

*Pháp hành của chúng sinh, nếu thường xuyên được thiền tâm 

soi sáng, có giác ngộ, thì tiến hóa. 
 

5/Vô minh rong THỨC UẨN.- 
 

*Vì vô minh mà con người chấp THỨC UẨN (tích tụ cái biết 

có điều kiện), cho là linh hồn BẤT DIỆT, cho thức uẩn là  

vĩnh viễn trường tồn. Không thấy thức uẩn hằng bị ĐIỀU 

KIỆN HÓA, thay đổi liên tục, vô thường. 
 

*Rồi sau nếu cảm thấy thức uẩn thay đổi (vô thường), thì lòng 

THAM, không cho con người giác ngộ, nhìn nhận nó như thế. 
 

*Càng chấp vào THỨC UẨN do nhân duyên điều kiện, con 

người càng cho những cái biết hằng thay đổi là TA, là CỦA 

TA, hay CỦA CHÚNG TA. 
 

*Vì vô minh trong thức uẩn, mà tâm trí lẫn lộn, thấy giả thành 

thật, thấy vô thường thành thường, thấy tốt thành xấu, thấy 

khổ thành vui. 
 

*Những gì tích tụ trong «cái biết» đều là UẨN, đều là HỖN 

HỢP, có điều kiện cả. Nhưng thức uẩn bị vô minh che áng, 

con người cho là nó tuyệt đối, thuần túy.  
 

*Tính CỰC ĐOAN chính là KẾT QUẢ cụ thể của vô minh 

trong thức uẩn nầy.  
 

*Chủ trương khổ hạnh, hay hưởng thụ, chủ trương thường 

kiến hay đoạn kiến..v.v…đều là pháp hành của CỰC ĐOAN. 



 89 

 

*** 

Nguyên nhân ngôi nhà ngũ uẩn ? 
 

VÔ MINH (AVIJJĀ=IGNORANCE) 
 

-Có được thân người không phải là kết quả của một sớm một 

chiều, do cha mẹ ngẫu nhiên gặp nhau, thương nhau, sinh ra. 

-Có được thân người, tức là đã sống vô số chu kỳ, hay nhiều 

kiếp, không những đã từng làm người, mà có thể đã từng làm 

nhiều loại sinh linh khác. 

-Nhưng vì VÔ MINH mà quên tất cả, khi tái sinh, chúng sinh 

trở thành ngây thơ, ấu trĩ, «khờ dại». 

-Cái khôn (hay kinh nghiệm trong sự sống), thực ra mỗi chúng 

sanh, đều đã trải qua. 

 

-Nhưng do VÔ MINH mà quên hết, nên mỗi lần luân hồi, 

nhận thân mới, sinh linh phải «học» lại từ đầu, nhiều khi với 

giá rất đắc, trong cộng nghiệp. 

-Cuối kiếp sống, tâm thức nào cũng biết là tuổi trẻ mình đã 

chứa đầy nông nỗi, bồng bột, ngu si, và chủ quan khờ dại. 

-Ai gần xuống lỗ mà không nhận ra lý lẽ đó, là kẻ bị VÔ 

MINH QUÁ DÀY, thật vô phúc, đáng tiếc ! 

-Sự «tiến hóa» của muôn loài chỉ là kết quả của tình trạng tìm 

cách thích ứng với hoàn cảnh thực tại mà thôi. Nhưng người ta 

không chú ý “khả năng nào” làm cho “tìm cách thích ứng” ? 

-Và thực tại căn bản luôn luôn chứa «BỐN NHU CẦU», thuận 

tiện cho BỐN OAI NGHI, qua NĂM GIÁC QUAN. 
 

-Bốn nhu cầu là : 

1/Chỗ ở, 2/Y phục, 3/Vật dinh dưỡng), 4/Thuốc men trị bệnh. 
 

-Bốn oai nghi là : 
 

1/Đi, tượng trưng cho di chuyển trong ngoại cảnh.  

2/Đứng, tượng trưng cho quan sát ở vị thế cao nhất.  

3/Ngồi, tượng trưng cho quan sát ở vị thế trung bình.  



 90 

4/Nằm, tượng trưng cho quan sát ở vị thế thấp nhất. 
 

-Năm giác quan là mắt, tai, mũi, lưỡi, và thân cung cấp 5 sự 

tiếp thu từ ngoại cảnh, mà tâm thức hướng đến, đòi hỏi. 
 

VÔ MINH và NGŨ UẨN 
 

-VÔ MINH là “khoen đầu” tiên của 12 nhân duyên luân hồi. 

Trong luân hồi, VÔ MINH hằng làm cho tâm thức thấy 

NGƯỢC : hại cho là lợi, khổ cho là vui, thương cho là ghét, 

tốt cho là xấu, đáng gần gũi là người gian hùng, đáng tránh xa 

là kẻ ngay thật..v.v….  

-VÔ MINH trong Ngũ Uẩn được tượng trưng bằng 

«TƯỞNG» (Saññā). 

-VÔ MINH là nguyên nhân nguy hiểm nhất trong ba nguyên 

nhân THAM, SÂN, SI. Trong tham chứa đầy vô minh hay SI. 

Trong sân cũng chứa đầy vô minh hay SI. 

-SI làm cho quên hết, không nhớ, không phân biệt, mất tất cả 

kinh nghiệm đúng về chịu đựng, nghĩa là vô trí tuệ, bất thiện. 

-Cái gì còn nhớ rõ thực trạng là KINH NGHIỆM, là TRÍ TUỆ. 

Nhớ ngược lại là vô minh.  

-Khi hết vô minh, bậc GIÁC NGỘ có TÚC MẠNG THÔNG 

biết rõ mọi kiếp trước, là một điều tự nhiên, chắc chắn. 

-Nhưng người phàm đầy vô minh, mà muốn như vậy, là một 

điều không thể có ! 
 

-NGÔI NHÀ NGŨ UẨN phức tạp nầy, thực ra chúng sinh đã 

«ở» qua rồi. Nhưng vì vô minh (hay si mê) làm cho quên hết, 

chỉ nhớ ngược, nên khi đầu thai vô lại, chúng sinh ngơ ngác, 

lúng túng, lạc lối, chới với, ngập ngừng. 
 

-Chúng ta đã quay lại chính «căn nhà cũ» nầy (NGŨ UẨN) 

trong cõi người, để tiếp tục «chịu đựng» (DUKKHA), mà 

chúng ta không biết ! 
 

-Nói cách khác «ấy là ngôi nhà xây đắp bằng 5 uẩn», trong 

dục giới (Kāmaloka). 



 91 

 

Bài kệ về : 

«Ngôi nhà NGŨ UẨN». 
 

Đã bao kiếp rồi, 

Tôi lang thang…., 

đi tìm ngôi nhà cũ ! 

Và thấy nó hoàn toàn mới. 
 

Nó có bốn trụ bao quanh, 

gọi là SẮC, THỌ, TƯỞNG, HÀNH, 

Và một trụ ở giữa là THỨC ! 

Đối với tôi, nó là MỘNG lẫn THỰC 

 

Vừa CÓ cũng vừa KHÔNG…. 

Vừa thường vừa bất lực…. 

thật là khó nhận diện. 

Tôi ngơ ngác, ngập ngừng, bức rức, 

vì bất cứ bộ phận nào của nó cũng «lạ». 

Tôi phải học lại cách xử dụng từ đầu, 

và chất hết chi tiết vào ký ức…. 
 

Một bậc Giác Ngộ nhìn tôi bảo : 

«Anh đã ở trong đó rồi mà ?!.... 

-Ừ, thì ra…anh đã quên tất cả. ! 

Vì có một tấm màng đang che mắt anh, 

Tấm màng nầy dày quá !… » 
 

Ngừng một chút …. 

rồi bậc Giác Ngộ nói tiếp : 

«Nhưng chỉ có anh mới phá nó được ! 

Không ai có thể làm giùm ! 
 

Cái màng đó tên là vô minh. 

Nó luôn luôn làm cho anh ô-trược. 

Và vĩnh viễn sống trong cực hình, 



 92 

chịu đựng muôn vạn luân hồi chấp trước !» 
 

Tôi vội vàng quỳ xuống…. 

để ôm chân bậc Giác Ngộ, 

với lòng tham, khẩn cầu…. 

Xin Ngài “từ bi” cứu độ 

Nhưng Ngài «đã» biến mất ! 
 

(Ý dựa theo một đoạn Phật ngôn) 

 

Cư sĩ Tuệ lạc biên soạn. 

(10/07/2010) 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

      
 

Mục lục : 
      Tên bài pháp thoại                                                        trang 

      Lời thưa đầu                                                                     1 

      Mục tiêu và pháp hành                                                     3 

      Pháp hành trong sự sống                                                    20 

      Tứ Đại                                                                                       28 
      Kiến giải “Vipassanā”                                                     39 

      Kiến giải “vô kết”, “duy tác”, “giải thoát”, “niết bàn”   49        



 93 

      Kiến giải “citta”, “viññāna”, “mana”                                72 
      Vô minh trong ngũ uẩn                                                        79 
 

 

 

****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


