
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Huy hiệu Viện Phật học Nalanda, Ấn-độ. 

  

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thư viện Phật học Nava Nalanda. 

  

 

 

 

 

 

 



 

 

3 

 

 

 

 

 

Cẩn đề của dịch giả 
 

<> Sau một thời gian 5 năm dài, «làm việc», với một số Tăng 

sinh và Ni sinh ở trình độ «Cao học Phật giáo» tại Pháp, chúng 

tôi cảm thấy rất hân hạnh được quí vị ấy, đề nghị dịch luôn cuốn 

«TRIẾT HỌC A-TỲ-ĐÀM SỐ II» (Abhidhamma philosophy II) 

ra tiếng Việt. 

* Với sự kính trọng những vị tu hành, hay «Tăng-già» (Saṅgha), 

và với tấm lòng thành, muốn phát huy Phật học, nhất là phổ biến 

môn Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), chúng tôi xin khiêm nhượng 

làm công việc nầy. -Nhưng xét thấy mình «tài hèn đức mọn», 

ngưỡng mong chư Học giả cao minh lượng tình «xây dựng» cho, 

nếu có điều chi sơ sót. 

* Trong bản dịch nầy, chúng tôi biết chắc rằng : Một số lỗi đánh 

máy, trong chính tả chữ Việt, cũng như trong chính tả chữ Pàlì, 

thì không thể tránh được, mặc dù chúng tôi đã cố gắng xem đi 

xem lại khá nhiều lần, -chưa kể một ít «lệch lạc chủ quan», bỡi 

chân thành và ngoài ý muốn, trong lối trình bày tư tưởng. -Do 

đó, «ý kiến xây dựng» của quí vị vẫn luôn luôn là một «bổ túc 

quí giá» đối với chúng tôi. 



 

 

4 

 

*Chúng tôi cũng xin thưa thêm rằng «TRIẾT HỌC A-TỲ-ĐÀM 

I» (Abhidhamma pholosophy, quyển I), sau khi ra mắt quí vị, 

chúng tôi đã cẩn thận đọc lại và lắng nghe ý kiến độc giả, thì biết 

rằng «vẫn còn sót những lỗi đánh máy, rải rác trong sách», dịch 

giả chân thành xin lỗi, yêu cầu quí vị «nếu có thể» thì chỉnh lại 

giùm «các lỗi chính tả tiếng Việt, nơi cuốn sách quí vị đang cầm 

trong tay». -Còn lỗi chính tả Pàlì thì tùy tiện, nếu quí vị giỏi 

Phạn ngữ. Nhưng yêu cầu thông báo cho chúng tôi biết, để 

chúng tôi sẽ hoàn chỉnh cả 2 cuốn «Triết Học A-tỳ-đàm I và II» 

trong các lần tái bản sau nầy.  

-Đây là một hành động hộ trì “pháp tiến hóa”, xuyên qua thư 

phẩm Phật giáo ! 

* Ngoài ra, việc làm của của chúng tôi, nếu có phần công đức 

hay phước báu nào, thì xin được chia đều đến toàn thể chúng 

sanh, nhất là dân tộc Việt Nam, đặc biệt là 2 đấng sinh thành ra 

chúng tôi, cũng như đến toàn thể quí vị, và những ai đã trực tiếp 

hay gián tiếp áp dụng lời Phật dạy, để tạo an vui cho mình, đồng 

thời cho muôn loài.  

Với tấm lòng thành. 

 

Cs. Tuệ Lạc. 

 

 



 

 

5 

 

  

 

 

Triết học A-TỲ-ĐÀM 2 

(Abhidhamma) 

_______________ 

 

Lời nói đầu 

<>Đây là quyển Giáo Khoa Phật học thứ II, tôi soạn dành cho 

các sinh viên vừa học xong cuốn I “Triết Học A-TỲ-ĐÀM” 

(Abhidhammasaṅgaha philosophy).  

Nghĩa là những sinh viên đã trải qua, và cảm thấy “nhớ 

đủ” hầu hết “kinh văn Pàli, trong tập Vi Diệu Pháp Thống 

Kê Tâm Thức” (Abhidhammaṭṭhasaṅgaha), để có thể đi 

sâu vào “cốt lõi” chính bản trong A-tỳ-đàm, hay VI DIỆU 

TẠNG (Abhidhamma Piṭaka), vốn chứa không ít thuật 

ngữ Phật học sâu sắc.  

<>Vì vậy trong sách nầy, tôi đã tùy tiện “trưng ra” khá 

nhiều những “đoạn Pàlì dài ngắn khác nhau”, để có căn 

cứ “tham chiếu giáo điển”. -Tôi muốn làm cho sinh viên 

vừa “thuộc lòng một số từ ngữ Pàlì” trong tiếng nói của 



 

 

6 

 

đức Phật, vừa “quen thân với mạch văn” và “ý nghĩa triết 

học thâm mật”, chứa trong Phật giáo. 

<>Sự thật, “VI DIỆU PHÁP” (Abhidhamma) đã được 

thành lập, “dựa trên” tạng KINH (Sutta). -Nhưng cho đến 

nay chưa có nhà nghiên cứu nào, “chỉ ra được chỗ xuất xứ 

nhất định” từ KINH điển, -rồi “phân loại” cũng như “sắp 

đặt những chỗ ấy”, theo chương mục”, để nó “xứng đáng” 

với “vị trí” và cái tên VI DIỆU PHÁP trong TAM TẠNG 

Phật ngôn (Ti Piṭaka), qua những nguyên tắc biên soạn. 

<>Trong chương I của quyển sách nầy, tôi sẽ cố gắng làm 

cái công việc ấy, tức là nêu ra xuất xứ, phân loại và thành 

lập các đề mục chính, dù cho việc làm nầy khá phức tạp, 

khó thực hiện một cách “hoàn hảo”.  

<>Rồi trong chương II và chương VIII, tôi sẽ cố gắng nêu 

ra những “phần cốt lõi” của 7 bộ sách thuộc tạng Vi Diệu 

Pháp (Abhidhamma piṭaka), hay A-tỳ-đàm, phối hợp với 

sự khảo sát cẩn thận, và đồng thời nói lên các mối liên hệ 

sâu sắc.  

<>Tiếp theo, chương IX là chương sẽ đề cập đến “nội 

dung căn bản” của quyển THANH TỊNH ĐẠO 

(Visuddhimagga). -Vì nếu thiếu nội dung THANH TỊNH 

ĐẠO trong môn học nầy, thì chương trình giảng dạy A-

tỳ-đàm sẽ không xem là hoàn tất. 



 

 

7 

 

<>Sau cùng, xuyên qua chương X, tôi xin trình bày tầm 

quan trọng của “VI DIỆU PHÁP THỐNG KÊ TÂM 

THỨC” (Abhidhammasaṅgaha), qua khía cạnh TRIẾT 

HỌC. Tôi cũng muốn thêm vào đây một chương quan 

trọng, là “tỷ giảo” hay “so sánh”, giữa Vi Diệu Pháp chữ 

Pàlì (Abhidhamma Pàlì), và Vi Diệu Pháp chữ Sanskrit 

(Abhidharamakosha), Tàu âm là “Vi Diệu Câu-xá-luận” 

của Ngài Thế Thân (Vasubandhu). -Nhưng rất tiếc khuôn 

khổ của quyển II nầy không cho phép tôi làm cái việc 

“phức tạp” ấy, nên tôi đành gát lại. 

<>Một lần nữa, tôi xin cám ơn Giáo sư Dhammananda 

KOSAMBI, trong việc nêu lên những đề nghị xây dựng, 

trên cả 2 phương diện “nội dung” và “hình thức”, cho 

cuốn sách giáo khoa nầy.  

<>Tôi cũng không quên cám ơn một vị huynh đệ. -Đó là 

Giáo sư M. Sangharataṇa, người đã tiếp tay rất nhiều 

trong giai đoạn chuẩn bị bản thảo, làm cho soạn phẩm 

sớm được ra mắt. Tôi chân thành ghi ơn hai vị ấy. 

Tỳ kheo J KASHYAP, 

Giảng Sư Pàli 

Đại học Bénarès, Ấn-độ. 

 

 



 

 

8 

 

Những sách tham khảo : 
 

-Cullavagga : Tiểu Phẩm                  (Ấn bản Tích Lan). 

-Aṅguttaranikàya : Tăng chi bộ           (…….nt……). 

-Paṭṭhàna : Duyên hệ pháp tạo nghiệp (…….nt……). 

-Sumangalavilàsinì : Phổ quang phúc (Ấn bản Hevawitarane). 

-Pañcappakaraṇa : Năm vận hành         (……nt……). 

-Sammohavinodini : Phá si mê             (……nt……). 

-Vibhaṅga : Phân tích                           (……nt……). 

-Aṭṭhasàlinì : Chú giải Pháp Tụ            (….P.T.S….). 

-Kathàvatthu : Ngữ tông                        (……nt……). 

-Saṃyuttanikàya : Tập pháp bộ             (……nt……). 

-Dhàtukathà : Chất ngữ                         (…….nt……). 

-Puggalapaññatti : Nhân thị thuyết        (…….nt……). 

-Yamaka : Song đối                                (…….nt…...). 

-Dhammasaṅganì : Pháp tụ  (edited by Prof. Bapat). 

-Visuddhimagga : Thanh tịnh đạo (edited by Prof. Kosambi). 

 



 

 

9 

 

 

 

Mục lục để người đọc tham khảo 

***                     

                                            

CHƯƠNG I (tr. 20) 

Liên quan VI DIỆU PHÁP và TẠNG KINH. 

 

                                                     <>Phân tập I  

§1.Quan điểm “chánh thống”, tr.20. §2.Kết tập Tam tạng lần thứ 

nhất (Paṭhama saṅgìti), tr.26. §3.Kết tập Tam tạng lần thứ hai 

(Dutiya saṅgìti), tr.31. §4.Kết tập Tam tạng lần thứ ba (Tatiya 

saṅgìti), tr.32-33 §5.Sự hiển nhiên của những “bản kinh khác” 

(Aññapakaraṇa) tìm thấy trong sách “Ngữ tông”, hay «Các dị  

biệt» (Kathàvatthu), tr.35. §6.Tính chánh thống của Vi diệu pháp 

(Abhidhamma), tr.41. 

<>Phân tập II 

Từ tạng KINH đến tạng VI DIỆU. 

§7.Kỹ thuật phân tích (Vibhajjavàda), tr.43-44. §8.Sự phân tích 

sâu sắc và giảng giải trong Kinh (Sutta), tr.49. 

--------- 



 

 

10 

 

 

 

 

 

CHƯƠNG II (tr. 63) 

Bộ PHÁP TỤ (Dhammasaṅganì) 

 

<>Phân tập I :  

Màtikà (Chùm pháp) 

§1.Giới thiệu, tr.63. §2.Hai mươi hai “Chùm pháp 3 chi” (Tikà), 

tr. 64-65. §3.Một trăm “Chùm pháp 2 chi” (Dukà), tr.76.  

Phân tập II 

“Chùm pháp thiện 3 chi” (Kusalattikà) A và B 

(A) “Ba chi danh pháp” (Cittuppàdakaṇda). 

§1.Giới thiệu, tr.98. §2.Thứ tự phân loại “Mẫu tâm thức” (citta), 

tr.98-99. §3.Như thế nào là “Mẫu tâm thức” (citta), tr.104. 

§4.Tâm sở (cetasika) của “Mẫu tâm thức thứ nhất”, tr.106. 

§5.Tâm sở (cetasika) của “Mẫu tâm thức thiện dục giới”, tr.113. 

§6.Tâm sở (cetasika) của “Mẫu tâm đại hạnh” (mahaggatacitta), 

tr.114. §7.Tâm sở (cetasika) của “Mẫu tâm thức siêu thế, tr.115-

116. §8.Tâm sở của “Mẫu tâm thức bất thiện” (akusalacitta), 

tr.116-117. §9.Tâm sở (cetasika) của những “Mẫu tâm bất thiện” 



 

 

11 

 

còn lại, tr.119-120. §10.Tâm sở (cetasika) của những “Mẫu tâm 

quả” (vipàkacitta), tr.122-123. §11.Tâm sở (cetasika) của 

“những Mẫu tâm duy tác” (kiriyacitta), tr.125. §12.Tâm sở “tùy 

tiện” (Yevàpanaka cetasika), tr.127. §13.Tâm sở với giảng giải 

(cetasika), tr.128. §14.“Khuôn loại” và “phân trình” 

(Koṭṭhàsavàrato Saṅgahavàra), tr.129 §15.“Tiêu chuẩn” của tánh 

không (Suññatavàra), tr.131. 

<>Phân tập III 

(B) “Ba chi gốc” của Sắc pháp (rùpakaṇda). 

§1.Giới thiệu, tr.133. §2.Những đặc tính chung (lakkhaṇa), 

tr.134. §3.Phối hợp những cặp “đầu đề song đối”, tr.135. 

§4.Phân phối qua nhiều đầu đề hơn, tr.145. 

Phân tập IV 

Nhóm “Để Tách Rời” (Nikkhepa kaṇda). 

§1.Vào đề, tr.149. §2.Một số “Nhóm kiểu mẫu”, tr.151. 

<>Phân tập V 

Nhóm “Toát Yếu”. 

§1. Vào đề, tr.155. 

----------- 

 

 

 

 



 

 

12 

 

 

CHƯƠNG III (tr. 158) 

Việc xếp loại (Vibhaṅga pakaraṇa)  

 

§1.Vào đề, tr.158. §2.Mười tám chương, tr.159. §3.“Ba phân bộ” 

(vibhaṅga) tr.161. 

<>Phân tập I 

*Nói về “UẨN” (Khandha vibhaṅga). 

§4.Phần kinh văn, phân giải về kinh (suttanta bhàjanìya), tr.162. 

§5.Vi Diệu Pháp chia chẻ (abhidhamma bhàjanìya), tr.168. 

§6.Suy đạt vấn (Pañha pucchaka), tr.175. 

---------------- 

<>Phân tập II 

*Nói về “Phân tích XỨ” (Àyatana vibhaṅga). 

(A) 

§7.Phân loại theo Kinh, tr.177-178. 

(B) 

§8.Phân loại theo Vi Diệu Pháp, tr.178. 

(C) 

§9.Phần Suy Đạt Vấn, tr.180. 

 

-------------- 



 

 

13 

 

<>Phân tập III 

*Nói về “Phân tích GIỚI” (Dhàtu vibhaṅga). 

(A) 

§10.Chia chẻ theo Kinh, tr.183. 

(B) 

§11.Chia chẻ theo Vi Diệu Pháp, tr.184. 

(C) 

§12.Suy Đạt Vấn, tr.194.  

----------------- 

<>Phân tập IV 

*Nói về CHÂN LÝ hay “PHÁP ĐẾ” (Sacca vibhaṅga). 

(A) 

§13.Chia chẻ theo tạng Kinh, tr.195. 

(B) 

§14.Chia chẻ theo Vi Diệu Pháp, tr.195-196. 

(C) 

§15.Suy Đạt Vấn, tr.198. 

-------------------- 

 

 



 

 

14 

 

 

 

<>Phân tập V 

*Nói về THIỀN. 

§16.Chia chẻ theo Kinh, tr.200-201. 

§17.Chia chẻ theo Vi Diệu Pháp, tr.201. 

§18.Suy Đạt Vấn, tr.202. 

--------------- 

<>Phân tập VI 

*Nói về “PHÁP TÂM ĐIỂM” (Cốt lõi). 

§19.Giới thiệu, tr.205. §20.Cõi DỤC có bao nhiêu “Tố giới” 

(Kàmadhàtu), tr.207. §21.Sắc (Rùpadhàtu) có bao nhiêu pháp, 

tr.209. §22. Vô Sắc có bao nhiêu “Giới tố” (Rùpadhàtu), tr.211. 

§23.Siêu thế có bao nhiêu pháp VÔ HÀNH, tr.211-213. §24.Kết 

hợp Dục Giới có bao nhiêu Pháp, tr.213. §25.Bao nhiêu pháp tố, 

phát khởi lúc tái sinh vào Dục Giới, tr.221.   

 

------------ 

 

 

 

 



 

 

15 

 

CHƯƠNG IV (tr. 239) 

Sách “CHẤT NGỮ” hay “Giới Thuyết”. 

§1.Vào đề, tr.239 §2.Thống kê hỏi đáp (Saṅgahàsaṅgaho), 

tr.241. §3.Sắp đặt những pháp chưa sắp đặt (Saṅgahàtena 

asaṅgahànaṃ), tr.249. §4.Thống kê do không thống kê 

(Asaṅgahàtena saṅgahàtaṃ), tr.251. §5.Thống kê do thống kê 

(Saṅgahàtena saṅgahàtaṃ), tr.252. §6.Không thống kê do không 

thống kê (Asaṅgahàtena asaṅgahàtaṃ) tr.253. §7.Kết hợp và 

không kết hợp (Sampayoga vippayoga), tr.254. §8. Đi chung mà 

không kết hợp (Sampayuttena vippayuttaṃ), tr.256. §9.Không 

kết hợp mà đi chung (Vippayuttena sampayuttaṃ), tr.257. 

§10.Kết hợp qua cách đi chung (Sampayuttena sampayuttaṃ), 

tr.258. §11.Tách rời bằng cách tách rời (Vippayuttena 

vippayuttaṃ), tr.259. §12.Hợp ly bằng cách không thống kê 

(Saṅgahìtena sampayuttaṃ vippayuttaṃ), tr.260. §13.Thống kê 

với kết hợp và không thống kê (Sampayuttena saṅgahìtaṃ 

asaṅgahìtaṃ), tr.262. §14.Không thống kê, kết hợp và tách rời 

(Asaṅgahìtena sampayuttaṃ vippayuttaṃ), tr.263. §15.Kê khai 

và vô thống kê một cách không phối hợp (Vippayuttena 

saṅgahìtaṃ asaṅgahìtaṃ), tr.265. 

------------------  

CHƯƠNG V (tr. 267) 

Sách “Nhân Chế Định” hay “Nhân Thị Thuyết” (Puggala 

Paññatti Pakaraṇa).  

§1.Vào đề, tr.267. 

------------- 



 

 

16 

 

 

CHƯƠNG VI (tr. 275) 

Sách “Ngữ Tông” hay “Các Dị Biệt” (Kathàvatthu). 

------------------ 

CHƯƠNG VII (tr. 286) 

Bộ Song Đối (Yamaka pakaraṇa). 

§1.Vào đề, tr.286. Và các “Phân tập” (sections). 

Phân tập I 

Pháp song đối nói về “UẨN” (Khandha), gồm : 

§2.Tuyên Ngôn Chất Vấn (Uddesa vàra), tr.289. §3.Trình bày 

theo KHÁI NIỆM (Paññatti vàra), tr.290.  §4.Tiêu chuẩn phát 

sinh (Uppàda vàra), tr.301. §5.Trình bày vào DIỆT ĐẾ, trường 

hợp triệt tiêu (Nirodha vàra), tr.305. §6.Sự phát sinh của DIỆT 

ĐẾ (Uppàda nirodha), tr.308. §7.Nói về Tuệ Thấu Đáo Chân 

Đế, hay Tiêu chuẩn “Thông Thần” (Pariññà vàra), tr.310. 

--------------------- 

CHƯƠNG VIII (tr. 311) 

Trình bày về DUYÊN HỆ.  

§1.Vào đề, tr.311. §2.Cac nét chính, tr.313. §3. Lược Diễn Quan 

hệ, hay “Duyên Hệ Nghĩa tích” (Paccaya Niddesa), tr.319. 

 

-------------- 

 



 

 

17 

 

CHƯƠNG IX (tr. 336) 

THANH TỊNH ĐẠO : VISUDDHIMAGGA.  

§1.Giới thiệu, tr.336. §2. Mục tiêu của bộ sách “Thanh Tịnh 

Đạo”, tr.337.  

-Với các phân tập : 

Phân tập I : THANH TỊNH GIỚI (Sìlavisuddhi). 

§3.GIỚI (sìla) là gì, tr.341. §4. «Nội dung của giới», tr.341-342. 

§5.Bốn loại giới chính, tr.342. §6.Tương quan giữa bốn loại giới, 

tr.346. §7.Hạnh “đầu đà” (Dhutaṅga), tr.347. 

Phân tập II : THANH TỊNH TÂM (Samàdhi bhàvanà). 

§8.Thiền định là gì, tr.348. §9.Bốn bậc thiền, tr.349. §10. Thiền 

chỉ (Samàdhi) và Minh sát (Vipassanà) là gì, tr.351. §11.Thiền 

định viên mãn như thế nào, tr.351. §12.Lời khuyên về «thiền 

pháp» và các giai đoạn hành thiền…v…v…., tr.354.  

Phân tập III : THANH TỊNH TUỆ (Paññà bhàvanà). 

§13.NỘI MINH hay TUỆ TRI (Paññà) là gì, tr.372. §14.Các 

trình độ của TRÍ THỨC, tr.358. §15.Các đặc điểm của TUỆ 

TRI, tr.374. §16. Phát triển TUỆ TRI như thế nào, tr.374. 

§17.Xem các chương từ XIV đến XVII, tr.377. §18.Xem các 

chương từ XVIII đến XXII, tr.384. §19.Thanh tịnh ĐẠO, 

chương XXIII, “Những tuyệt chiêu của Tuệ Thiền” 

(Paññabhàvanànisaññà), tr.390. 

 



 

 

18 

 

 

CHƯƠNG X (tr. 391) 

<>Vị trí của «VI DIỆU PHÁP THỐNG KÊ TÂM THỨC», 

trong môn học học Vi Diệu Tạng. 

§1.Pháp Tụ (Abhidhammasaṅganì) và những khó khăn, khi 

nghiên cứu nó, tr.391. 

§2.Giải quyết những khó khăn ấy, tr.393. 

§3.Chỗ đứng của «Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức» 

(Abhidhammasaṅgaha), tr.395. 

 

--------------- 

 

 

PHỤ LỤC 

Những từ ngữ chuyên biệt. 

 

 

 

 



 

 

19 

 

 

 
 

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammàsambuddhassa. 

 

 

 

 

Trụ đá A-dục kỷ kỷ niệm MỘT trong những nơi 

Đức Phật Chuyển Pháp Luân. 

 

 

 

 



 

 

20 

 

 

 

 

 

 

Chương I 

Liên quan VI DIỆU PHÁP và TẠNG KINH. 

 

Phân tập I 

Thời gian “thành lập” Vi Diệu Pháp. 

 

§1.Quan điểm truyền thống. 

<>Theo “quan điểm truyền thống chung chung” về Phật giáo, thì 

7 bộ kinh trong Vi Diệu Tạng (Abhidhamma Piṭaka), với các tên 

là 1/Pháp Tụ (Dhammasaṅganì), 2/Phân tích (Vibhaṅga), 3/Chất 

ngữ hay “Giới thuyết” (Dhàtukathà), 4/Nhân chế định 

(Puggalapaññatti), 5/Ngữ tông hay “Các dị biệt” (Kathàvatthu), 

6/Song đối (Yamaka), và 7/Duyên hệ hay “Trợ pháp tạo nghiệp” 

(Paṭṭhàna) là…..7 phần giáo lý được Đức Phật thuyết ra, để tiếp 

độ các hàng chư thiên ở cung trời Đạo lợi (Tàvatiṃsadeva), mà 

“thính giả chính” là “Linh thân” của “Phật mẫu Màyà Devì”, 

người đã sinh ra “Bồ-tát Sĩ-đạt-ta” (=là Phật), rồi từ trần vào 

ngày thứ 7, sau khi lâm bồn.  



 

 

21 

 

Tuy nhiên, chúng ta “không tìm thấy” một chỗ duy nhất nào 

trong Kinh điển, trực tiếp kể câu chuyện nói rằng, Đức Phật đã 

lên cung trời “Đạo Lợi” (Tàvatiṃsa), và thuyết loại “Pháp rất Vi 

Diệu” ấy, để độ thiên chúng, mà “sự thấu hiểu” cần đến một “trí 

tuệ đặc biệt” xuất sắc hơn “tri thức bình thường”, dùng để nghe 

tạng Kinh (Sutta piṭaka).  

-Nghĩa là, nguồn gốc Vi Diệu Pháp vốn nằm rải rác nhiều chỗ ! 

Nhưng “Sách Chú Giải” (Atthakathà) lại ghi rõ : Sau khi biểu 

diễn thần thông song đối (Yamaka paṭihàriya)*, Đức Phật đã lên 

cung trời Đạo lợi (Tàvatiṃsa) lần thứ nhất, để thuyết Pháp 

(Abhidhamma) ròng rã 3 tháng (tính theo thế gian), cho thiên 

chúng nghe và tế độ “Linh Thân Phật mẫu”.  

-Và mỗi ngày Phật vẫn “xuất hiện khất thực” ở thế gian, để duy 

trì sự sống sinh hóa bình thường của thân thể con người, đồng 

thời Ngài cũng “truyền lại” một số “Vi Diệu Pháp Tụ” 

(Dhammasaṅganì) cho Đại đệ tử Xá-lợi-phất (Sarìputta), người 

có “trí tuệ hạng nhất” nghe, tại kinh đô Xá-vệ. (Sàvatthì). -Rồi 

Xá-lợi-phất tiếp theo thuyết lại cho 500 vị khác…v…v… 

-Đó có lẽ là “sự khởi đầu có điển cố nhất” của Vi Diệu Tạng 

(Abhidhamma piṭaka) trong giáo pháp đạo Phật. 

Chú thích : 

*“THẦN THÔNG SONG ĐỐI” nói trên ám chỉ câu chuyện “khi 

ấy Đức Phật phóng hỏa tinh và thủy tinh rất hùng hậu, giao thoa 

nhau, từ 2 lông mày bên mặt và bên trái của Ngài, nhưng thủy 

tinh (nước) và hỏa tinh (lửa) không xung khắc…..”.  



 

 

22 

 

-Dĩ nhiên “thần thông song đối” (Yamaka paṭihàriya) trong kinh 

điển Phật giáo cũng là 1 loại “thần thoại” (tuy rất hiếm), như bao 

nhiêu thần thoại của các tôn giáo khác. -Nhưng “thần thoại” 

trong đạo Phật, thật ra vẫn được giải nghĩa một cách triết học và 

hợp lý. -Không bắt buộc tín đồ phải tin ! (Lời dịch giả). 

Theo sách “Nidàna kathà” tạm dịch là “Nguyên thuyết” hay 

“Nguồn gốc giáo lý”, thuộc “Chú giải bộ pháp tụ” 

(Dhammasaṅganì), tên là “Aṭṭhasàlinì”, thì trong quyển thứ nhất 

của Vi diệu tạng (Abhidhamma piṭaka), chúng ta còn đọc thấy : 

“Đức Như Lai ngồi trên “Paṇdukambala”(Hồng Tọa), tại gốc 

cây quí “Pàricchattaka”(San-hô ngọc thọ), đối diện với “Linh 

Thân Phật mẫu”, vị thính giả cao quí nhất trong đại hội, giữa 

thiên chúng đến từ 10.000 thế giới tinh hệ cõi Đạo-lợi 

(Tavatiṃsavà), và Ngài nói Pháp, từ đề tài chính nầy sang đề tài 

phụ khác, xuyên qua hàng trăm, hàng ngàn, rồi hàng trăm ngàn 

chi tiết thâm giải, không ngừng nghỉ, suốt 3 tháng, với tốc độ 

truyền tâm Pháp siêu việt như thác đổ, hay như nước tuông ra từ 

Tịnh Bình chúc miệng xuống đất…”. 

-Nhưng làm sao Đức Phật lại có thể duy trì dinh dưỡng sinh hóa 

thân thể con người, để có thể làm việc liên tục, không ăn uống 

suốt 3 tháng, thì…sách ấy chép : 

“Đến giờ khất thực, Đức Như Lai (Tathàgata) hóa thành Thiên 

Phật tiếp tục thuyết pháp. Còn thân người thì Ngài dùng thần 

thông hiện xuống trần gian, đắp y mang bát, tự tại đi kinh hành, 

và thanh tịnh nhận thực phẩm của những kẻ thiện tâm, để duy trì 

nhục thể. -Sau đó, thân người sinh hóa của Phật tiến đến hồ 



 

 

23 

 

“Anotatta” (Vô ngại) dùng bữa. -Bình bát của Phật là bảo vật 

do Tứ Đại Thiên Vương đã cúng dường thuở trước. Bình bát làm 

bằng Ngọc màu xanh. -Tiếp theo, Phật đến “rừng trầm” an 

nghĩ. -Đại đệ tử Xá-lợi-phất (Sàrìputta), người thay mặt Phật 

thống lĩnh, chăm sóc tăng đoàn, liền đến thăm hỏi bổn sư và 

ngồi một bên. -Phật bèn gọi Xá-lợi-phất theo Ngài lại gần bến 

nước, để thuyết cho ông những giáo lý sâu xa. -Ngài đứng cạnh 

bờ hồ, một tay chỉ vùng nước rộng, một tay buông thỏng, và nói 

Pháp đến đại đệ tử, cả trăm điều thâm mật có hệ thống, rành 

mạch…., gọi là VI DIỆU PHÁP”. 

-Sau đó, Phật khuyên Xá-lợi-phất (Sàrìputta) hãy thuật lại Phật 

ngôn cho các đồng đạo khác, hay học trò nghe, một cách đầy đủ. 

Số lượng tỳ kheo theo học Vi diệu pháp lên đến 500 vị. -Cứ thế, 

Xá-lợi-phất và các trưởng lão tuần tự “hình thành” toàn bộ Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma), mà không làm sai lệch ý nghĩa.  

-Các bậc tôn túc ấy còn xử dụng sự thông minh của mình để sắp 

xếp Pháp Bảo Thâm Sâu một cách có hệ thống cho người phàm 

trong tương lai dễ truyền dạy và dễ học”.  

Phần cuối cuốn sách (Nidàna kathà), chúng ta còn thấy những 

câu hỏi đáp, chứng tỏ khả năng “Vi Diệu Pháp trong Phật giáo 

được thành lập có nguồn gốc học thuyết”, như sau : 

1-Từ kinh văn nào Vi diệu Pháp bắt nguồn ? 

2-Nó trở thành “chín mùi” ở đâu ? 

3-Địa phương nào Vi diệu Pháp được minh giải ? 

4-Thời gian Vi diệu pháp thành hình là bao nhiêu ? 



 

 

24 

 

5-Người thông bác Vi diệu pháp là ai ? 

6-Nơi nào Vi diệu pháp được thuyết dạy ? 

7-Nơi nào Vi diệu pháp được chiêm nghiệm ? 

8-Ai được xem là môn sinh của Vi diệu pháp ? 

9-Biết Vi Diệu Pháp có lợi ích gì ? 

10-Vi diệu pháp hữu dụng cho ai ? 

11-Vi diệu pháp được dạy với mục đích gì ? 

12-Vi diệu pháp được hạng người nào chấp nhận ? 

13-Đối tượng đang cần học Vi diệu pháp là thành phần nào ? 

14-Ai đã bắt đầu học Vi diệu pháp ? 

15-Hạng người nào thuộc lòng Vi diệu pháp ? 

16-Vi diệu pháp là giáo lý của ai ? 

17-Ai là bậc truyền thừa Vi diệu pháp ?  

*Phần trả lời là : 

1-Vi diệu pháp bắt nguồn từ lòng tin (Saddhà) và chân thành 

hướng đến Bậc giác ngộ. 

2-Nó trở thành «chín mùi» trong 550 Túc Sinh Truyện. [Hay 

«Chuyện tiền thân Bồ-tát» : Jàtakas]. 

3-Vi diệu pháp được thông suốt tại gốc cây Bồ-đề. [Hay cây 

«Giác ngộ» : Bodhirukkha). 



 

 

25 

 

4-Thời điểm đánh dấu Vi diệu pháp là ngày trăng tròn tháng Tư 

Âm lịch. (Ấn độ gọi là tháng Vesakh). 

5-Pháp chủ Vi diệu pháp là Đức Phật (Buddha). 

6-Phật quán triệt Vi diệu pháp tại Bồ-đề đạo tràng 

(Bodhiyamūle). 

7-Vi diệu pháp được chiêm nghiệm suốt 7 ngày ở ngôi nhà thanh 

tịnh ngọc thạch. 

8-Vi diệu pháp được chiêm nghiệm bỡi Đức Toàn Tri Diệu giác 

(Sammàsambuddha). 

9-Nơi Phật thuyết Vi diệu pháp là cõi trời Đạo-lợi 

(Tàvatiṃsadeva). 

10-Vi diệu pháp hữu ích cho chư thiên (devas) và nhân loại. 

11-Vi diệu pháp giải thoát chúng sanh khỏi 4 thứ tràn ngập 

(Oghas), hay đắm chìm. 

12-Vi diệu pháp được chư thiên hân hoan đón nhận. 

13-Hai đối tượng đang cần Vi diệu pháp là các «bậc hữu học». 

và hạng người phàm phu lành mạnh (Kalyàna - Puthujjhanas). 

14-Hàng phạm hạnh hết vô minh là bậc đã «học xong» Vi diệu 

pháp (Arahatta). -Còn gọi là «Thánh Vô học» (Asekkhà). 

15-Bậc sống trong Vi diệu pháp nhờ thuộc lòng pháp ấy. 

16-Vi diệu pháp là lời dạy của của Phật và của Chư Thánh A-la-

hán có «Thông tuệ Ba-la-mật» (Buddha, Arahatta). 



 

 

26 

 

17-Truyền thừa Vi diệu pháp là những bậc thanh tịnh, không 

làm gián đoạn Phật ngôn. 

<>Chư Thánh bảo tồn Vi diệu pháp cho đến lần Kết Tập Kinh 

Điển lần thứ ba (Tatiya Saṅgìti), gồm nòng cốt là các Ngài 

Sàrìputta, Bhaddaji, Sobhita, Piyajàli, Piyapàla, Piyadassi, 

Kasiyaputta, Siggara, Sandeha, Moggaliputta, Visudatta, 

Dhammiya, Dàsaka, Sonaka, Revata…và những vị khác. 

<>Tiếp theo, Vi diệu pháp được truyền thừa, xuyên qua nhiều 

thế hệ, từ bổn sư đến đệ tử của các tăng đoàn. -Nghĩa là tại nước 

Ấn-độ, Vi diệu pháp (Abhidhamma) đã được duy trì bằng «khẩu 

khẩu tương truyền», từ thầy đến trò xuyên qua giòng thời gian, 

không gián đoạn. 

<>Sau đó Vi diệu pháp được phổ biến qua đảo Tích Lan (Sri 

Laṅka), trở thành «pháp chánh tông », do các Ngài Mahinda, 

Iddhiya, Uttiya, Bhaddanàma, và Sambala. -Những Sa-môn 

thông thái nầy, đã đem Vi diệu pháp (Abhidhamma) từ Ấn-độ ra 

quốc đảo, rồi duy trì cho đến ngày nay, y như ở Ấn-độ vậy.  

§2. Kết tập tam tạng lần I (Paṭhama saṅgìti). 

Kinh «Pañcasatikà khandhaka» (tạm dịch là «Pháp năm phần») 

trong «Cullavagga» (Tiểu phẩm), thuộc quyển thứ II Tạng Luật 

(Vinaya piṭaka), đã cung cấp cho chúng ta một «tham 

chiếu ngắn» về «Kết Tập Tam Tạng lần thứ I», ở Vương Xá 

thành (Ràjagaha), chỉ có «21 ngày sau khi Phật nhập diệt».  

-Đây là «giáo điển» xưa nhất và đương nhiên là đáng tin cậy 

nhất, liên quan đến tiến trình truyền thừa cũng như lưu hành 



 

 

27 

 

giáo lý của đức Phật. -Thánh tăng Đại Ca-diếp (Mahà Kassapa), 

vị đứng đầu toàn thể tăng đoàn, đã tuyên bố : 

«Nầy chư huynh đệ, hiện tại chúng ta phải tuyên đọc Pháp 

(dhamma) và Luật (vinaya) của Tăng đoàn. Vì chúng ta chứng 

kiến tình trạng «vô pháp» (adhamma), và  tình trạng «vô luật» 

(avinaya) đang lây lan, có thể trở thành ưu thế, rồi che mờ 

«Pháp» (dhamma), và «Luật» (vinaya) của Thế Tôn lưu lại»*. 

* «Handa mayaṃ àvuso dhammañca vinayañca saṅgàyàma. 

Pure adhammo dippati, dhammo paṭibàhìyati, avinayo dippati 

vinayo paṭibàhìyati». 

<>Năm trăm Đại Trưởng Lão Thánh Nhân A-la-hán (Mahà 

Arahantà), đã cùng nhau đại hội tại Vương xá thành (Ràjagaha), 

và cuộc kết tập kinh điển lần thứ I bắt đầu, dưới sự chủ tọa của 

Đại Ca-diếp (Mahà Kassapa). -Sa-môn Ưu-bà-li (Samaṇa Upàli) 

được «chất vấn» để tuyên tụng tạng luật (vinaya), cũng như Sa-

môn A-nan-đa (Samaṇa Ananda) được yêu cầu để tuyên tụng 

kinh văn pháp bảo (dhamma), mà cả hai không bỏ sót bất cứ 

một điều nào, dù cho là «ít quan trọng» nhất. 

<>Từ ngữ Palì «DHAMMA» (thường được dịch là «Pháp») ám 

chỉ chung cho các «kinh văn» (Sutta). Nhưng trong «Chú Giải» 

(Aṭṭhakathà) lại nói rằng A-nan-đa (Ànanda) cũng «thuyết minh 

Phật ngôn», về sau làm thành 7 bộ sách, thuộc tạng Vi diệu 

pháp (Abhidhammà piṭaka). -Chẳng hạng như đoạn «Nidàna-

kathà» (=Hợp giải), trong «Sumaṅgalavilàsinì» (Chiếu sáng 

hạnh phúc) có nói : 

«Tato anantaraṃ - 



 

 

28 

 

Dhammasaṅgaṇì Vibhaṅgañca, 

Kathàvatthuñca Puggalaṃ, 

Dhàtu - Yamaka - Paṭṭthànaṃ, 

Abhidhammà ‘ti vuccatì ‘ti. 

Evaṃ saṃvaṇṇitaṃ sukhumañànayocaraṃ tantiṃ saṅgàyitvà 

idaṃ abhidhammapiṭakaṃ nàmà’ti vatvà pañca arahantasatàni 

sajjhàyamakaṃsu». (P.11).  

-Đoạn văn Pàlì (hay Phạn ngữ) trên đây hiển nhiên chứng minh 

rằng «Vi diệu pháp (Abhidhamma) đã đến từ tạng Kinh» 

(Suttanta piṭaka). -Chúng tôi mạn phép chép nguyên văn để sinh 

viên tự dịch ra tiếng của mình, hầu ôn lại chữ Pàlì. 

<>Tuy nhiên, trong phần «diễn tả» và «thành lập tạng Kinh» 

(Suttapiṭaka) của sách Chú Giải (Aṭṭhakathà), chúng ta cũng tìm 

thấy một số «phân kỳ» (=khác biệt), do những «cái nhìn chung» 

của nhiều nhóm học Phật khác nhau.  

-Từ đó, sự «cố chấp» trở thành «nghiêm trọng» trong việc 

nghiên cứu Tam tạng kinh điển (Tipiṭaka). 

<>Còn trong đoạn «Hợp Giải» (Nidàna-kathà) của sách 

«Aṭṭhasàlinì», hay Chú thích của Bộ Vi Diệu Pháp Tụ 

(Abhidhammasaṅganì), thì chúng ta thấy :  

«Đại Ca-diếp (Mahà Kassapa) hỏi A-nan-đa (Ànanda) rằng 

«Kinh ngôn có 4 tập hợp, vậy tập hợp nào sẽ được tuyên tụng 

trước tiên ?»*  



 

 

29 

 

*Pàlì văn :  

*«-Suttanta piṭake catasso saṅgìtiyo tàsu paṭhamaṃ kataraṃ 

saṅgìtin‘ti ?» (P.10).  

-«Bốn tập hợp» có nghĩa là còn «một tập hợp» nữa…. 

<>Và liên quan đến «tập hợp thứ năm» (=Pañcama Nikàya), thì 

«Chú giải» (Aṭṭhakathà) nói rằng «Có quan điểm khác biệt giữa 

sự tuyên tụng Trường bộ (Dìgha Nikàya) và Trung bộ (Majjhima 

Nikàya) rằng : 

-Trường bộ (Dìgha Nikàya) xác nhận : -«Jàtaka (Tiền thân 

truyện), -Niddesa (Nghĩa tích), -Paṭisambhidàmagga (Vô Ngại 

giải), -Suttanipàta (Văn tập), -Dhammapada (Pháp cú), -Udàna 

(Cảm hứng), -Itivuttaka (Tự thuyết), -Vimànavatthu (Thiên 

cung sự), -Petavatthu (Ngạ quỷ sự), -Theragàthà (Tăng trưởng 

kệ), và -Therìgàthà (Ni trưởng kệ), -tất cả được gọi là «Tiểu sưu 

tập» (Khuddaka ganthà), tất cả cùng là «nền tảng» của tạng Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma piṭtaka).  

-Nhưng Trung bộ (Majjhima Nikàya) lại nói khác : «Các kinh ấy 

và Cariyà piṭaka (Hạnh tạng), Appàdàna (Thánh nhân ký), và 

Buddhavaṃsa (Giác tông) cùng nằm trong tạng KINH (Sutta 

piṭaka).<*>. 

<*>Pàlì văn : 

<*>«Tato paraṃ……Jàtakaṃ….Thera-Therìgàthà ‘ti, imaṃ 

tantiṃ saṅgàyitvà ‘Khuddaka Gantho’ nàma, ayaṃ ti ca vatvà 

abhidhamma-piṭakasmiṃ yeva saṅgahaṃ àropayiṃsùti 

Dìghabhànakà vadanti. Majjhimabhànakà pana Cariyàpiṭaka-



 

 

30 

 

Appadàna-Buddhavaṃsehi saddhiṃ sabbaṃpi taṃ ‘Khuddhaka 

Ganthaṃ’ Suttanta-piṭake pariyàpaṇṇanti vadanti» (P.11). 

<>Lại nữa, cũng trong “Nidàna-kathà” (Hợp Giải), có câu hỏi  

«Tiểu Bộ Kinh là gì ?». -Lời đáp là «Toàn thể LUẬT tạng, toàn 

thể VI DIỆU PHÁP tạng, và 15 cuốn sách, kể từ «Khuddhaka 

pàtha» (Tiểu tụng) đến những cuốn khác…..là «Tiểu Bộ kinh 

(Khuddaka Nikàya)».  

-Sự trả lời nầy có nghĩa là «-Ngoại trừ 4 tập hợp (nikàya), tất cả 

Phật ngôn còn lại là Tiểu Bộ Kinh» (*). 

(*) Pàli văn : 

(*)«-Katamo khuddakanikàyo ? -Sakalaṃ Vinaya-piṭakaṃ, 

Abhidhamma-piṭakaṃ, Khuddaka-pàṭṭhadayo ca pubbe 

nidassita-pañcadasabhedà, ṭhapetvà cattàro nikàye avasesaṃ 

Buddha-vacanan’ti». (P.18). 

<>Và trong «Aṭṭhasàlinì» (Chú giải Pháp tụ), chúng ta cũng có 

câu «-Theo điển tạng (piṭaka), Vi diệu pháp tự nó thành lập một 

tạng». -Nhưng trong «sự tập hợp» (Nikàya), «nó» được bao gồm 

trong «Tiểu Bộ» (Khuddaka Nikàya). (°) 

(°) Pàli văn : 

 (°)«Ayaṃ abhidhammo piṭako Abhidhamma piṭakaṃ, nikàyato 

Khuddakanikàyo». (P.23). 

<>Sự «phức hợp nguồn gốc» nầy, của Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma) và Tiểu Bộ Kinh (Khuddaka Nikàya), ám chỉ cái 

gì ? -Sách Aṭṭhasàlinì (Chú giải Pháp tụ), ngay phần mở đầu đã 



 

 

31 

 

nêu ra 2 «lý giải» cho chữ «ABHI», trong danh từ kép «abhi-

dhamma», được hiểu như sau, rằng : 

«Atireka visesaṭṭhadìpako hi ettha abhisaddo». 

-«Abhi» tức là «tuyệt vời», «thù thắng», hay «đặc biệt». 

-Giáo sư Kosambì gọi «nhận thức thứ nhất trong trường hợp 

nầy, là «tính tuyệt vời» của chữ «Abhidhamma», khác hơn là «ý 

nghĩa PHÁP thông thường» (dhamma), được tìm thấy trong «4 

tập hợp», gọi là Trường bộ (Dìgha nikàya), Trung bộ (Majjhima 

nikàya), Tập bộ (Saṃyutta nikàya), và Chi pháp bộ (Aṅguttara 

nikàya), vốn xưa nay đã được xem như đóng vai «Kinh điển căn 

bản của Phật giáo».  

-Tức là «Abhi-dhamma» phản ảnh «pháp cốt lõi», tuy nằm rời 

rạc, nhưng sâu sắc, và ẩn mật trong các giáo lý mệnh danh là 

«linh tinh vi diệu» (Pakiṇṇaka) thuộc «Tiểu bộ» (Khuddaka 

nikàya) hay tập hợp thứ năm của Phật ngôn.  

-«Abhi-dhamma» quả thật là giáo lý lập thành «Triết Học A tỳ 

đàm», hay tạm dịch ra tiếng Việt là «Vi Diệu Phật Pháp». 

§3. Kết tập tam tạng lần II (Dutiya saṅgìti). 

<>Kết tập tam tạng lần thứ II xảy ra ở Tỳ-xá-ly (Vesàlì), cách 

lần thứ nhất khoảng 100 năm, sau ngày Phật tịch diệt (Mahà 

Parinibbàna). Mục đích là để «Nhắc lại Phật ngôn» 

(Buddhasàsana), và «kiểm thảo hạnh kiểm» của một số tỳ-khưu 

(bhikkhu) hay tỳ-khưu-ni (bhikkhùni) không nghiêm túc, cố ý 

«biện bác cho 10 vi phạm luật cất giữ vật dụng hằng ngày».  



 

 

32 

 

Lời thêm của dịch giả : 

«10 điều vi phạm nói trên chỉ liên quan đến sự lưu trử qua một 

đêm, hay qua nhiều ngày, những thứ như cơm, cháo, sữa, mật 

ong, muối, đường, tiền bạc…v…v…của một số tu sĩ muốn có 

thực phẩm dự trử». 

Nhưng Đức Phật đã dạy : 

 -Tỳ khưu nào không có lý do chánh đáng, như bị suy dinh 

dưỡng, ốm yếu bệnh hoạn không thể ăn uống bình thường được, 

mà cất giữa những vật trên thì phạm giới «ưng xả đối trị», phải 

mau mau cung xưng, rồi sám hối xả bỏ (tặng cho tín đồ) những 

thứ ấy, thì hạnh kiểm sẽ thanh tịnh trở lại.  

(-Phần nầy không có trong nguyên bản tiếng Anh của cố Soạn 

giả, là Đại lão Hòa thượng J KASHYAP). 

<>Kết tập tam tạng lần thứ II có 700 Sa-môn Trưởng lão 

(Samaṇa) tham dự, và được mệnh danh bằng tiếng Pàli, là 

«Sapta satikà», hay «Đại hội của 700 vị Tôn túc đệ tử Phật» 

(Thera). -«Văn bản tuyên tụng» của cuộc kết tập ấy tìm thấy 

trong «Tiểu Phẩm» (Cullavagga) thuộc Tạng Luật (Vinaya 

piṭaka), gọi là «Sapta Satika Khandhaka». (Chương tuyên ngôn 

của 700 trưởng lão). 

<>Cuộc kết tập tam tạng lần thứ II nầy không đề cập đến tạng 

KINH (Sutta piṭaka), hay tạng Vi Diệu pháp (Abhidhamma 

piṭtaka). -Có lẽ bỡi vì chẳng có điều chi liên quan đến «2 Tạng» 

ấy, đáng cho là quan trọng, để đem ra đại hội tuyên tụng trở lại. 

§4. Kết tập tam tạng lần III (Tatiya saṅgìti). 



 

 

33 

 

<>Kết tập tam tạng lần thứ III được thực hiện ở Pàtalìputta 

(Hoa thị thành), với sự bảo trợ của Hoàng đế Asoka (A-dục), và 

dưới sự chủ tọa của Ngài Moggali Putta Tissa. -Thánh tăng nầy 

về sau được đồng thanh công nhận là «soạn giả» của cuốn 

«Kathàvatthu» (Bộ ngữ tông), sách thứ năm của tạng vi diệu 

pháp (Abhidhamma piṭaka).  

<>Quyền thứ năm nầy (=Ayaṃ pañca pakaraṇa) có đoạn nói : 

 «Vì vua A-dục và thần dân quá sùng bái đạo Phật, mà nhiều «tỳ 

kheo» ( hay tỳ kheo ni), nhiều «giảng sư», và nhiều  «tu sĩ», vốn 

xuất xứ từ những tín ngưỡng khác đang có mặt khá đông trong 

Tăng đoàn Phật giáo. -Hình thức «lá y vàng» và danh xưng «Sa 

môn giải thoát» đã bị họ lạm dụng.  -Sự đắp y mang bát lên 

mình là chỉ để vụ lợi. -Với bộ mặt là những «tỳ khưu trong đạo 

Phật», nhưng họ vẫn còn tà kiến, cúng tế «thần lửa», «thần mặt 

trời» hay thờ phượng những «linh vật» tương tự khác….. ». 

<>Hoàng đế A-dục (Asoka), sau khi đã «cố gắng ổn định tăng 

đoàn», để «tái lập nề nếp» cho đạo Phật, nhưng không đạt ý 

muốn. Cuối cùng hoàng đế đã triệu tập đại hội «Tuyên Tụng 

Phật giáo chánh thống lần thứ III» (Tatiya Saṅgìti).  

-Từ đó, quyển sách «Ngữ Tông» (Kathàvatthu) được chính thực 

công nhận là «một phần hiện thân» của Phật ngôn, và thuộc tạng 

Vi diệu pháp. -Xuyên qua nội dung cuốn kinh nầy, Ngài 

Moggali Putta Tissa, đã chỉ nêu ra những giáo pháp không phải 

do Đức Phật Thích Mâu Ni thuyết ra, nhưng «vai trò chính» của 

nó là «thanh lọc và hộ trì» PHẬT giáo.  



 

 

34 

 

-Mời xem «Pañcapakaraṇa», soạn phẩm thứ năm, tạm dịch là 

«Bộ NGỮ TÔNG». (Tr..33/4). 

<>Cuốn sách nầy có khổ dày như Trường bộ kinh 

(Dìghanikàya), và từ đầu đến cuối, nó được viết dưới dạng «đối 

đáp». Và «tính biện luận» trong đó dựa trên nền tảng hạnh kiểm 

thực tế một cách hợp lý, giống như cuốn «Vua Mi-lan-đà hỏi 

đạo, và Tỳ-kheo Na-tiên đáp» vậy. (Miliṅdapañhà). 

<>Nghĩa là, trong mọi trường hợp, chúng ta thấy Triết học Phật 

giáo có thể nằm trong các Nikàyà của tạng Kinh (Suttapiṭtaka), 

hay nằm trong tạng Vi diệu Pháp (Abhidhammapiraka). Và rất 

thường chúng ta cũng thấy, các «triết lý giải khổ» đã được gián 

tiếp giải thích trong tạng Kinh (Suttapiṭaka).  

-Điều nầy chứng minh một cách không nghi ngờ rằng «Tạng Vi 

diệu pháp đã được chính thức thành hình trong thời gian Kết 

Tập Tam Tạng Lần thứ III. Và cho đến nay, Vi diệu pháp vẫn 

lưu truyền như thế». 

<>Nhưng «những tranh luận» về «nguồn gốc» của Vi diệu tạng 

(Abhidhammapiṭaka) trong Phật giáo cũng xảy ra không ít. Và 

đa số chẳng đưa ra những kinh văn của «pakaraṇa» (tập tài liệu 

tham chiếu). -Vậy chúng ta thử trích một ít kinh văn Pàli trong 

Abhidhamma, để «minh chứng» nó một cách «nguyên do học», 

với mục đích chỉ rõ giáo lý «Vi Diệu Pháp» (Abhidhamma) đã 

phát triển từ thời xưa và bây giờ như thế nào. 

Lời thêm của dịch giả : 



 

 

35 

 

«Hoa thị thành», nơi kết tập tam tạng lần thứ III (Tatiya 

Saṅgìti), ngày nay là thành phố Patna, thủ phủ của tiểu bang 

Bihar, Ấn-độ. 

§5. Sự hiển nhiên của các «bản kinh khác» : 

(Parapakaraṇa) 

-Trong «Sách Ngữ Tông» (Kathàvatthu). 

<>Nếu quan tâm đến “tiến trình lịch sử” của Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma), chúng ta bắt buộc phải đọc lại những kinh văn 

trong “Bộ Ngữ Tông” (Kathàvatthu) một cách đặc biệt, để chúng 

ta có thể vô tư phân biệt các điểm khác nhau, giữa “Kinh Tạng” 

(Suttapiṭaka) và “Vi Diệu Tạng” (Abhidhammapiṭaka).  

-Từ đó chúng ta sẽ không bị vướng vào ảnh hưởng của những 

tranh luận đầy tính cách chủ quan. 

*** 

<>Dưới đây là các BẢNG ĐỐI CHIẾU những “tên kinh được 

trích” cho chúng ta thấy một ít “mẫu văn” trong “Bộ Ngữ Tông” 

(Kathàvatthu), và trong Vi Diệu Pháp, liên quan đến các tiến 

trình “thành hình Vi diệu tạng” (Abhidhamma piṭaka), vào thời 

Kết Tập Tam Tạng Lần Thứ III (Tatiya Saṅgìti). 

*Vì nhu cầu phải trình bày 2 trang liên tục để có khoảng rộng 

trên cùng một bề mặt, giúp cho người đọc dễ dàng đối chiếu khi 

mở sách ra, dịch giả kính mời quí vị đọc mấy trang tiếp theo 

đây, qua các đánh số chẵn trước và lẻ sau : === 

 



 

 

36 

 

 PHẦN TRONG KATHÀVATTU (Ngữ Tông). 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Đánh số  :               Đoạn trích từ Pàli văn. 

1    :  VII.   1. Naṭṭhi keci dhammà kehici dhammehi saṅgahità ‘ti ?   

:             ………………………………………………………………… 

:             ………………………………………………………………….. 

:            ………………………………………………………………… 

            :            2. Naṭṭhi keci dhammà kehici dhammehi sampayuttà ‘ti ? 

            :               ………………………………………………………….     

     2     :  VII.   3. Nanu aṭṭhi keci dhammà cittena sahagatà sahajàtà saṃ- 

            :                saṭṭhà sampayuttà ekuppàdà ekanirodhà ekavatthukà ekà- 

            :                 rammaṇà’ ti ?   

            :                 ……………………………………………………………  

      3    :  VII. 10. Vipàko vipàkadhammadhammo’ti ?     

            :                 ……………………………………………………………. 

      4     :  VII. 10. Nanu vipàka cattàro khandhà arùpino aññamañña paccayà’ti ? 

             :                 ……………………………………………………………….. 

      5    :  IX.     3. Rùpaṃ sàrammanan’ti ? 

            :                ………………………………………………………………. 

      6    :  X.      4. No vata re vattabbe’pañca-viññàṇa kusalàpi akusalàpì’ti ? 

            :               ………………………………………………………………… 

      7   :   X.      7. Vedanà…pe….saññà….pe….cetanà….pe….saddhà….pe…. 

                            viriyaṃ….pe….saṭi….pe….samàdhi….pe….paññà….pe…. 

                            cetasikà’ti ? 



 

 

37 

 

PHẦN VIỆT dịch TỪ ABHIDHAMMA (VI DIỆU PHÁP) 

Đánh số :       Nghĩa Việt liên quan đến trang bên trái. 

      1   :  Nó thành lập nền tảng của toàn bộ «Dhàtukathà» (Chất Ngữ), trong đó 

           :  «Dhamma» (Pháp) được học hỏi xem trong chừng mực nào, để có thể 

           :  bao gồm (Saṅgahita) hay không bao gồm (Asaṅgahita), trong Uẩn 

           : (khandha), XỨ (Àyatana), và GIỚI (Dhàtu), -hoặc nó KẾT HỢP (Sam- 

           :  payutta), hay KHÔNG KẾT HỢP (Vippayutta). 

2 :   Mời đọc chương II, trong Abhidhammaṭṭhasaṅgaha (Vi diệu pháp 

 thống kê). Phần Ekuppàdanirodha (Diệt nhất thủ) và Ekàlambana- 

Vatthukà (Nhất cảnh sự)...v…v... 

3 :  Theo Vi diệu pháp thì «kết quả của hành động» (vipàka) được xem như 

 «có tính vô tác» (Abyàkatà).  Quả không sinh ra quả. -Hãy dọc lại cuốn 

 I, chương I, §3. 

4 :  Duyên hệ (Paṭṭhàna) : “Liên quan phức hợp” (Aññamañña paccayà) 

 trong cuốn I, trang 286. 

5 :  Sắc (rùpa) trong Vi diệu pháp (Abhidhamma) không được mô tả như  

“Anàrammaṇa” (phi đối tượng).  

6 :  “Ngũ thức” (pañca viññàṇa) là “tâm quả” (vipàkacitta). Nó cũng là “phi 

 tác” (Abyàkata), và không thiện không ác. 

7 :  Hiển nhiên, kỹ thuật phân tích trong “Pháp tụ” (Dhammasaṅganì) về 

        tâm thức (citta) và tâm sở (cetasika) là nét đặc biệt, nói lên “pháp chuyển 

        mình”, từ tạng Kinh (Sutta piṭaka) thành tạng Vi diệu pháp (Abhi- 

        dhamma), hay đến từ tạng KINH (Sutta piṭaka). -“Pe”=…v…v…. 



 

 

38 

 

PHẦN TRONG KATHÀVATTU (Ngữ Tông). 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Đánh số  :               Đoạn trích từ Pàli văn. 

     8  :  XI. 1. Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà rùpaṃ nibbànaṃ cakkhàyatanaṃ… 

   :         pe…phoṭṭhabbàyatanaṃ’ti ? 

     9  :  XI. 8. Aniccà parinipphannà’ti ? Jarà parinipphannà’ti ? 

   10  :  XII. 2. Kàmàvacarà, rùpàvacarà, arùpàvacarà kiriyàbyàkatà cetanà 

    :        avipàkà’ti ? 

    11  :  XIV. 2. Salàyatanaṃ apubbaṃ acarimaṃ matu-kucchismiṃ saṇṭhàtì’ti ? 

    12  :  XIV. 3. Cakkhuviññàna anantarà sotaviññànaṃ upajjhatì’ti  ?.......No 

             vattabbaṃ “pañca-viññàṇà aññmaññassa samanantarà upajjhatì ti”. 

    13  :  XV. 1. Hañci vimaṃsà hetu, so ca adhipati, tena vata re cattabbe 

                    Hetupaccayena paccayo adhipatipaccayena paccayo ti…. 

               .…Sahajàtipaccayena paccayo 

               ….Indriyapaccayena paccayo 

               ….Maggapaccayena paccayo 

               ….Àhàrapaccayena paccayo 

               ….Àrammaṇapaccayena paccayo. 

    14  :  XVI. 6. Rùpaṃ sahetukaṃ sàrammanaṃ, atthi tassa àvaṭṭanà…pe… 

                     paṇidhì’ti ? 

    15  :  XVI. 9. Atthi rùpaṃ rùpàvacaran’ti ? 

     XVIII. 6. Jhànà jhànaṃ saṃkamatì’ti ? 

 

 



 

 

39 

 

PHẦN dịch VIỆT TỪ ABHIDHAMMA (VI DIỆU PHÁP) 

Đánh số :       Nghĩa Việt liên quan đến trang bên trái. 

_____________________________________________________________________________________________________________________       

       8   : Kiriyàbyàkatà : Danh từ có một nghĩa chuyên biệt, do Vi diệu pháp đóng 

       góp, không thấy trong kinh (sutta). 

 9   : Nipphanna : Phát sinh do nghiệp (kamma), thời tiết (utu), tâm thức 

            (citta), và chất dinh dưỡng, hay thực phẩm (àhàra). 

 Phương diện nầy của Sắc (rùpa) trong “pháp phát sinh” (nipphanna) và 

 “pháp không phát sinh” (anipphanna) sẽ được Vi diệu pháp nói rõ sau. 

10 :  Đây là những từ ngữ Vi diệu pháp chuyên biệt. 

     11 :  Đoạn nầy ám chỉ sự phát khởi của “pháp xứ” (àyatana) vào thời điểm 

“tiếp nối” (Paṭisandhi). Xem Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga. XII). 

     12 :  Điều nầy dựa theo “Lộ trình tâm” (Cittavìthi). Một tâm thức (citta) theo 

sau một Ý giới (Manodhàtu), và “1 ý thức giới” (Maniviññàṇa dhàtu),  

chứ không phải “1 thức khác” (aññaviññaṇa). 

      13 : Ở đây chứng tỏ rằng “Triết học tương quan” (Paccaya philosophy) của 

      “Duyên hệ” (Paṭṭthàna), trong dạng nầy hay dạng khác, đã hiện hữu trước  

      kỳ Kết Tập Tam Tạng lần thứ ba (tatiya Saṅgìti). 

      14 : Hãy xem lại Navanitatìkà VI.7. Sắc pháp (rùpa) đã được diển tả :  

«Ahetuka, sappaccaya, sàsava, saṅkhata, lokiya, kàmàvacara, anàrammaṇa, 

và appahàtabba» = «Vô nhân, lậu hoặc, sinh hành, trần thế, dục giới, phi 

hiện tượng, và có thể trải nghiệm». 

       15 : Điều nầy ám chỉ «Lộ trình vô lượng» (Appanà vìthi). Một hành giả  

      không thể xả thiền lập tức, nếu không phải trải qua giai đoạn «cận hành» 

(Upacàra). 



 

 

40 

 

<>Bây giờ, chúng ta có thể «công nhận» một cách an tâm 

rằng : Trong kỳ Kết Tập Kinh Điển ở Pàtalìputta (Hoa Thị 

Thành), khoảnh 253 năm trước công nguyên, «Tạng thứ III» 

(Tatiya piṭaka) của Phật giáo (Buddhasàsana) đã tự thành 

hình. Và nó được gọi là «Tạng Vi diệu Pháp» (Abhidhamma 

piṭtaka), do «chiều sâu triết học tuyệt vời» của nó, -giống như 

định nghĩa của tiếp đầu ngữ «ABHI» được trình bày trong 

«Tiểu bộ kinh» (Khuddaka nikàya).  

-Xét ra «định nghĩa ấy hoàn toàn nhất quán» với Kết Tập 

Tam Tạng lần thứ I (Paṭhama Saṅgìti), đã chính thức xem 

«Tiểu bộ kinh» (Khuddaka nikàya) là «tập hợp thứ năm» 

(Pañcama nikàya) của Phật ngôn chánh truyền. 

<>YAMAKA (Song đối), cuốn sách thứ sáu của Tạng Vi 

Diệu Pháp (hay A-tỳ-đàm : Abhidhamma), đã không nêu ra 

một cái gì mới, mà chỉ xuyên qua một «trình tự lý cơ», cố 

gắng ấn định «cái khuôn khổ» và «ý nghĩa chính xác» của 

những từ ngữ khác nhau, thường được dùng trong Vi Diệu 

Pháp (Abhidhamma). Nó có thể đã được viết do «sự thúc 

đẩy» (hay do nhu cầu) của kỳ Kết Tập Tam Tạng lần thứ III, 

để «định nghĩa» Phật giáo càng đúng đắn càng tốt, hầu điều 

chỉnh những méo mó và hiểu lầm. 

<>Nội dung trọng đại của sách PAṬṬHÀNA (=Duyên hệ) 

dường như cũng để «gánh vát» việc trưng bày sự phát triển 

dần dần môn học Vi Diệu Pháp, sau Kết Tập Tam Tạng lần 

thứ III (Tatiya Saṅgìti), trước khi nó được hoàn chỉnh như 



 

 

41 

 

ngày nay, xuyên qua «triết học chỉ nam» của pháp tương quan 

(Paccaya) trong sách Kathàvatthu (Ngữ tông). 

<>Đoạn nói về «Liên quan tiền kiếp» (Pubbayoga) trong sách 

Miliṅdapañhà (Vấn đáp giữa vua Mi-lan-đà và Sa-môn Na-

tiên), đã xác nhận sự hiện hữu của 7 bộ kinh A-tỳ-đàm 

(Abhidhamma), mà chúng ta thấy ngày nay. -Sách «Mi Tiên 

vấn đáp» xuất hiện khoảng 100 năm trước Công Nguyên. 

§6.Tính chánh thống của Vi Diệu Pháp. 

<>Dù cho đã có những nguồn gốc quí giá, tạo cho «Triết học 

A-tỳ-đàm» (Abhidhamma philosophy) cái «danh dự đặc biệt», 

nhưng nó vẫn trải qua một thời gian dài, chưa có được «chỗ 

đứng» như Tạng Kinh (Sutta piṭaka).  

-Chúng ta tìm thấy nhiều dữ kiện trong sách Chú Giải 

(Aṭṭthakathà), rằng «thẩm quyền Triết học A-tỳ-đàm nhiều khi 

bị thách thức bỡi một số tăng sĩ, chỉ tin tưởng duy nhất tạng 

Kinh». -Xin ghi ra đây vài «mẫu văn», trích từ «Chú giải bộ 

pháp tụ» (Aṭṭthasàlinì) : 

«Một tỳ khưu an tọa giữa thính chúng……và hỏi : 

-Này giảng sư (ám chỉ vị đang thuyết A-tỳ-đàm), ngài nói ra 

kinh văn dài dòng chẳng khác nào ngài biện luận quanh co về 

núi «Sineru», vậy đó là giáo lý gì ?» 

-Đó là Vi Diệu Pháp, thưa huynh đệ. 

-Tại sao ngài gọi Vi Diệu Pháp (abhidhamma), mà không 

dùng hai chữ Phật ngôn (Buddhasàsana) ? 



 

 

42 

 

-Xin hỏi lại huynh đệ, ai thuyết Vi Diệu Pháp ? 

-Không phải Đức Phật ! 

-Nhưng nầy huynh đệ, người đã thông suốt tạng luật chưa ? 

-Chưa, tôi chưa thông suốt ! 

-Theo tôi nghĩ, vì huynh đệ chưa thông suốt tạng luật, nên 

không biết gì cả. Chính Đức Phật đã thuyết Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma).-Và vì không muốn ám chỉ «sự tương đối» của 

tạng Luật, mà (sau khi xuất gia), tỳ kheo nầy thường bảo tỳ 

kheo kia nên học…..hoặc kinh văn (sutta) hoặc kệ văn 

(gàthà), hay Vi Diệu Giáo Lý trước, rồi sau đó mới học luật 

(Vinaya). -Làm như thế cũng không bị quở trách ! * 

*Pàli văn : «Anàpatti na vivannetukàmo iṅgha tàva àvuso, 

Suttantaṃ và Gàthàyo và Abhidhammaṃ và pariyàpunassu, 

pacchà pi Vinayaṃ pariyàpuṇissatì’ti…» 

-Một trường hợp khác : 

«….Tín nữ ấy được phép chất vấn về «Vi Diệu Tạng» và 

«Luật Tạng», sau khi đã được phép chất vấn về KINH 

(Suttanta), -hoặc được phép chất vấn về kinh văn (sutta) và 

giới luật (vinaya), sau khi đã được phép chất vấn Vi Diệu 

Pháp (Abhidhamma). -Nhưng huynh đệ cũng không biết cả 

vấn đề ấy….»**. 

**Pàli văn : 

«Suttante okàsaṃ kàràpetvà abhidhammaṃ và vianayaṃ 

pucchati….». 



 

 

43 

 

<>Kinh Mahàgosiṅga (tạm dịch là «Đại hùng ngôn») còn xác 

nhận thẩm quyền Vi Diệu Pháp (Abhidehamma) một cách 

mạnh mẽ hơn, rằng : 

«Ngài Xá-lợi-phất (Sàrìputta), trong một thời nói về Vi Diệu 

Pháp với 2 vị tỳ khưu (Bhikkhu), mỗi lần hỏi và đáp, đều tỏ ra 

thông suốt, không ngập ngừng, không bất đồng hay chẳng 

mâu thuẫn trong Phật pháp». ***. 

***Pàli văn : 

«Idhàvuso Sàrìputta dve bhikkhù Abhidhammakathaṃ 

kathenti, te aññamaññaṃ pañhaṃ pucchanti….» 

<>Nhưng một khảo sát, tìm đến nguyên bản Pàli, về những 

điều vừa nêu trên, lại dẫn tới một số bản văn, mà dựa theo đó, 

sự phản bác trở thành trầm trọng hơn.  

-Tuy nhiên, ít nhất các tham chiếu ấy, cũng chứng minh rằng 

«Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) bắt nguồn từ Phật giáo. Và do 

đó, thẩm quyền của nó vẫn vững chắc. 

 

Phân tập II 

Từ KINH (Sutta) đến LUẬN (Abhidhamma),  

hay từ Kinh điển đến Vi diệu pháp (A-tỳ-đàm). 

§7. Kỹ thuật phân tích (Vibhajja vàda). 



 

 

44 

 

<>Kết tập Tam Tạng lần thứ III (Tatiya saṅgìti) đã “đồng ý” 

rằng “Triết học Phật giáo” chính là “pháp phân tích tâm và 

vật” . -Mặc dù từ ngữ nầy (Vibhajja vàda) không xuất hiện 

trong Tam Tạng kinh điển (Tipiṭaka), nhưng chẳng có “chữ 

nào khác” chuyên chở đúng hơn, cái “tinh thần triết học” ấy 

của đạo Phật.  

-Danh từ Pàli “Vibhajja vàda”, tạm dich là “kỹ thuật phân 

tích”, tuy bao gồm “quan điểm” xác định rằng, “không có một 

đơn vị hay thực thể nào là ngã”, là “sinh linh” (atta), hoặc là 

“gì gì đó hằng trường cửu” -nhưng Phật học vẫn minh chứng 

một “chúng sanh vẫn tái hiện rất nhiều lần”.  

-Nói cách khác, không có một cổ xe nào hiện hữu ngoài 

những cái bánh, những cái trục, và rất nhiều bộ phận khác. Ví 

như không một “hành vi” nào có thể phát sinh, ngoài các 

chuyển động. -Hay ví như chẳng có một tâm thức (citta) nào 

được “thành lập”, không từ những kết hợp của tâm sở 

(cetasika) và sắc pháp (rùpa dhammà).  

-Nghĩa là không một “cá nhân” nào hiện hữu, mà chẳng là 

“kết hợp” của ngũ uẩn (pañca khandhà), gồm “sắc uẩn” (rùpa 

khandha), “thọ uẩn” (vedana khandha), “tưởng uẩn” (sañña 

khandha), “hành uẩn” (saṅkhàra khandha), và “thức uẩn” 

(viññàṇa khandha). 

-Xa hơn nữa, không có một thành tố nào của UẨN (khandha) 

mà chẳng thay đổi, chẳng biến dạng trong 2 “sát-na” liên tiếp. 

(-Sát-na hay “khaṇa” là đơn vị thời gian rất ngắn trong Phật 

giáo, khoảng 1/1000 giây). -Tất cả hằng vô thường (aniccà) và 



 

 

45 

 

luôn luôn biến đổi, xuyên qua “vô số đợt điện sóng”. -Bởi thế, 

một “sự sống” vốn không là gì cả, nếu không muốn nói đó chỉ 

là một “chồng chất thụ động và bất toại nguyện”, mà một 

“chúng sanh” tự tạo ra rồi ôm chặc do vô minh.* 

*Pàlì văn : 

*Cf. Idha gahupati, assutavà puthujjano ariyànaṃ 

adassàvì…rùpaṃ attato samanupassati, rùpavantaṃ và 

attànaṃ, attati và rùpaṃ, rùpasmiṃ và attànaṃ. Ahaṃ rùpaṃ 

mama rùpaṃ ti pariyuṭṭhaṭṭhàyì hoti. Tassa ahaṃ rùpaṃ 

mama rùpanti pariyuṭṭhaṭṭhato taṃ rùpaṃ pariṇamati 

aññathà hoti, tassa rùpavipariṇàmaññathà-bhàvà upajjanti 

soka-parideva-dukkha-domanassùpàyàsà. 

…..vedanaṃ….. 

…..saññaṃ…… 

…..saṅkhàre….. 

…..viññàṇaṃ….. 

(Saṃyutta nikàya XXII.1. 12-16) 

= (Tập bộ kinh XXII.1. 12-16) 

-Ba hiện tượng là “hằng biến” (aniccà : bất thường), “vô ngã” 

(anattà), và “chịu đựng tập khí” (dukkhà : khổ) là những 

“nguyên tắc chính” của Triết học Phật giáo, đã được luôn luôn 

lập đi lập lại trong Tạng Kinh (Sutta piṭaka). -Mà không cần 

đến một “trích yếu nguồn gốc”. 



 

 

46 

 

-Và cùng một cách phân tích như thế đã được áp dụng, để cắt 

nghĩa về “cá nhân con người liên hệ đến thế giới bên ngoài 

như thế nào”. -Nghĩa là “chủ thể (nội) luôn luôn ở trong mối 

tương quan với khách thể (ngọai” (paccayà niccà), như kê 

khai sau đây : 

                1/Mắt (cakkhu) đối với 7/Sắc (rùpa). 

                2/Tai (sota)                8/Thinh (sadda). 

                3/Mũi (ghàna)            9/Mùi (gandha). 

                4/Lưỡi (jìvhà)            10/Vị (rasa). 

                5/Thân (kàya)            11/Xúc (phoṭṭhabba). 

                6/Ý (mana)                 12/Pháp (dhamma). 

<>Ở đây, “chủ thể” (Tâm=Citta) được phân tích thành “6 nội 

xứ” (Ajjhattika-Àyatanàni), và “khách thể” (Vật=Àlambana) 

được phân tích thành “6 ngoại xứ” (Bàhira-Àyatanàni). Trong 

đó, năm “ngoại xứ” đầu nằm trong SẮC UẨN (Rùpa 

khandha), ám chỉ “Sắc thô”. -Còn 4 UẨN kia, là (THỌ 

(Vedanà), TƯỞNG (Saññà), HÀNH (Saṅkhàra), và THỨC 

(Viññàṇaṃ) nằm trong THỨC UẨN (Viññàṇa khandha), hay 

Ý XỨ (Mano Àyatana), ám chỉ “Sắc tế”.  

-Rồi 5 “ngoại xứ đầu” là “đối vật” (Àlambana”) của 5 cơ quan 

cảm giác, thuộc về vật chất (hay “Sắc thô”). -Cũng như “Pháp 

xứ” (Dhamma Àyatana) là “đối tượng” (Àlambana) của TÂM 

(citta) hay “Ý xứ” (Mano Àyatana), -và  “Pháp xứ” (Dhamma 

Àyatana) bao gồm “Sắc tế” (Sukhuma rùpa), Tâm sở 



 

 

47 

 

(Cetasika), và Niết-bàn (Nibbàna). -Mời đọc lại “Triết học A-

tỳ-đàm” quyển I. 

<>Một cách phân tích thứ ba cũng được thành lập, trình bày 

bằng “3 nhóm 6 chi” với “chủ thể liên hệ cùng khách thể, và 

sự phát sinh của tâm thức (Viññàṇa) tùy thuộc vào chúng, qua 

dạng 18 GIỚI (Dhàtu). -Như sau : 

                      1/Nhãn giới (Cakkhu dhàtu), 

                      2/Nhĩ giới (Sota dhàtu). 

                      3/Tỷ gìới (Ghàna dhàtu). 

                      4/Thiệt giới (Jìvhà dhàtu). 

                      5/Thân giới (Kàya dhàtu). 

                      6/Ý giới (Mano dhàtu). 

--- 

                     7/Sắc giới (Rùpa dhàtu). 

                     8/Thinh giới (Sadda dhàtu). 

                     9//Hương giới (Gandha dhàtu).  

                     10/Vị giới (Rasa dhàtu). 

                     11/Xúc giới (Phoṭṭhabbà dhàtu). 

                     12/Pháp giới (Dhamma dhàtu). 

--- 

                     13/Nhãn thức giới (Cakkhu viññàṇa dhàtu). 



 

 

48 

 

                     14/Nhĩ thức giới (Sota viññàṇa dhàtu). 

                     15/Tỷ thức giới (Ghàna viññàṇa dhàtu). 

                     16/Thiệt thức giới (Jìvhà viññàṇa dhàtu). 

                     17/Thân thức giới (Kàya viññàṇa dhàtu), và 

                     18/Ý thức giới (Mano viññàṇa dhàtu). 

<>Trên đây, chúng ta thấy “5 GIỚI đầu” (Dhàtu), chính là 

SẮC UẨN (Rùpa khandha). -Các “Giới” kia, từ số 7 đến số 

12 tương tự như “6 ngoại xứ” (Bàhira àyatana). -Bốn “VÔ 

SẮC UẨN” (Arùpa khandhà) trong “ngũ uẩn” (Pañca 

khandhà) được “đại diện” bỡi “6 giới” còn lại, là “tâm giới”, 

“nhãn thức giới”, “nhĩ thức giới”, “tỷ thức giới”, “thiệt thức 

giới”, và “thân thức giới”. -Tất cả đều được “phân tích” trong 

“Ý XỨ” (Mano àyatana). 

<>Ba cấp bực phân tích nầy, chúng ta rất thường gặp nơi 

những bài pháp, thuộc VĂN TẬP (Suttanipàta), của Tiểu bộ 

kinh (Khuddaka nikàya). Riêng trong Tập bộ kinh (Saṃyutta 

nikàya), tức là phần thứ ba của Tạng KINH, còn có những 

“đoạn văn độc lập”, dành để diễn tả các “XỨ” (Àyatanàni) và 

GIỚI” (Dhàtu) ấy, dưới cái tên là “Uẩn Tập” (Khandha 

Saṃyutta), “Xứ Tập” (Àyatana Saṃyutta), và “Giới Tập” 

(Dhàtu Saṃyutta).  

-Nhưng mục tiêu của những “phân tích” vừa nói không nhắm 

vào trình bày “bản chất” của những NGUYÊN TẮC KẾT 

HỢP, mà chỉ vạch rõ ra rằng “không có một thực thể tâm vật 



 

 

49 

 

bất biến”, gọi ta “TA” (Atta), hay “SINH LINH”, nằm phía 

sau XỨ (Àyatana) và GIỚI (Dhàtu). 

§8.Sự phân tích sâu sắc và giảng giải trong kinh. 

*Các UẨN (Khandhà). 

<>Kinh hiếm khi phân tích sâu xa về “XỨ” (Àyatana) và 

“GIỚI” (Dhàtu). Hầu hết chúng chỉ được diễn tả giản lược 

bằng Pàli như sau : 

“Yaṃ kiñci bhikkhave rùpaṃ atìtànàgatapaccuppanna 

majjhattaṃ và bahiddhà và olàrikaṃ và sukhumaṃ và hìnaṃ 

và panìtaṃ và, yaṃ dùre santike và ayaṃ vuccati rùpa 

khandho…(pe)…viññàṇakhandho”.  

(-Saṃyutta nikàya XXII. 48). 

-Những giòng kinh nầy thực sự không phân tích và giảng giải 

gì cả về đề tài ! 

*Còn trong Vi Diệu Pháp (Abhidhammà=A-tỳ-đàm), thì SẮC 

UẨN (Rùpa khandha) được phân tích thành 28 “sắc pháp”, 

THỌ UẨN (Vedanà khandha) được phân tích thành 5 loại, 

HÀNH UẨN (Saṅkhara khandha) được phân tích thành 50 

thứ, và THỨC UẨN (Viññàṇa khandha) được phân tích thành 

89 “mẫu tâm” (Citta). 

*Tuy nhiên, những “phân tích” nầy được căn cứ trên “ý 

hướng” tìm thấy trong Tạng KINH (Sutta piṭaka), như kinh 

văn Pàli vấn đáp sau đây : 

(a)  



 

 

50 

 

SẮC UẨN (Rùpa khandha). 

“-Katamañca bhikkhave rùpaṃ ?” 

“-Cattàro ca mahàbhùtà catunnaṃ ca mahà bhùtànaṃ 

upàdàya rùpaṃ, idaṃ vuccati bhikkhave rùpaṃ”. (Saṃyutta 

nikàya. XXII. 56-7). 

<>Đây là “2 phương diện chỉ nam” của SẮC PHÁP, theo đó 

chương thứ VI của cuốn “Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức” 

(Abhidhammaṭṭhasaṅgaha) được mở đầu, và cũng theo đó 

phần còn lại của sự phân tích trong ấy đặt căn cứ.  -Rằng 

“Tinh sắc” (Pasàda rùpa) vốn cùng một thứ với “5 nội xứ” (5 

ajjhattika àyatanàni), và “hành sắc” (gocara rùpa) vốn cùng 

một thứ với “5 ngoại xứ” (bàhira rùpa). 

-Còn những phân chia khác trong sắc pháp được mệnh danh  

“bản tánh sắc” (sabhàva rùpa), xem ra chỉ là “sản phẩm đóng 

góp” của Vi Diệu Pháp (Abhidhamma). -Và không có chỗ nào 

trong Tạng KINH (Sutta piṭtaka) nói “Sắc quả tim” (hadaya 

rùpa) là “trú sở” của “tâm thức” (citta). -Đó chắc chắn là một 

khám phá của Vi Diệu Pháp. 

-Và một loại sắc pháp khác (rùpa) là “khoảng trống” (àkàsa 

dhàtu), phải hoàn toàn khác với “hư không” (àkàsa). Theo “Vi 

Diệu Pháp Câu-xá luận” (Abhidhamma-Kosa), thì “VÔ 

HÀNH” (Asaṅkhata) chính là Niết-bàn (Nibbàna). 

-Nói đến “khoảng trống” (àkàsa dhàtu) là nói đến cái phần 

rổng bên trong một “ranh giới khép lại”. -Nó đã được dùng 



 

 

51 

 

làm “đề mục tu thiền” (kasiṇa) trong pháp “định tâm” 

(Samàdhi). (Xem quyển I, trang 314).  

-“Khoảng trống” cũng có thể là một “khe hở”, một “lỗ hổng”, 

hay một “không gian rộng”, nhưng phải có ranh bao bọc các 

phía, để thấy và phân biệt được trong ngoài. 

-“Khoảng trống” ám chỉ “không khí” thường được nói đến 

như MỘT trong “TỨ ĐẠI” (Catu mahàbhùta), căn cứ theo 

kinh văn Pàli sau đây : 

“Paṭthavì dhàtu, bhikkhave aniccà vipariṇàmì aññathàbhàvì, 

àpodhàtu – tejodhàtu – vàyodhàtu - àkàsadhàtu aniccà 

vipariṇàmì aññathàbhàvì”.  

(Saṃyutta nikàya XXV.10.9 = Tập Bộ Kinh số XXV. 10.9). 

<>Trong “Phân Tích Văn” (Sutta Vibhaṅga), thuộc Trung Bộ 

Kinh (Majjhima nikàya), “khoảng trống” (àkàsa) được xếp 

loại là “nội giới” (ajjhattika), với “tất cả những “khoảng 

trống” khác nhau bên trong một thân thể, và “đối tượng” như 

thế được xếp loại là “ngoại giới” (bàhira dhàtu) bao gồm tất 

cả những gì bên ngoài thân thể.  

(Theo “Abhidhamma kosa” 1, 26). 

<>Khái niệm về “sắc thức” (viññatti rùpa), “sắc biến” (vikàra 

rùpa), và “sắc tướng” (lakkhaṇa rùpa), -đồng thời với những 

“phân loại khác nhau” của “sắc vật” (rùpa), cũng như “sắc 

phát sinh” (rùpasamuṭṭhàna), hiển nhiên là “sản phẩm” của sự 

“hoàn thiện” do Vi Diệu Pháp (Abhidhamma).  



 

 

52 

 

-Toàn thể diễn tiến của sự “kết tập” những “khả năng vật 

chất” thành những “tổng hợp” hay “ngũ uẩn” (kalàpa), thì đã 

được đề cập đến sau những “soạn phẩm” giáo lý (pakaraṇa). 

Các “tài liệu” ấy có lẽ đã được viết ra trong thời kỳ xuât hiện 

“Chú Giải” (Aṭṭhakathà). 

(b) và (c)  

THỌ UẨN (Vedanà khandha) và  

TƯỞNG UẨN (Saññà khandha). 

<>Năm loại “thọ cảm” (Vedanà) trong VI DIỆU PHÁP thì 

cũng giống như trong Tạng KINH (Sutta). Theo đó, chúng ta 

thấy rõ rằng, -cảm giác LẠC (sukha) và cảm giác KHỔ 

(dukkha) chỉ nổi bậc ở “thân”, -cảm giác HỶ (somanassa) và 

cảm giác ƯU (domanassa) chỉ nổi bậc ở “tâm”. -Sau cùng, 

cảm giác “XẢ”, ám chỉ “thản nhiên” hay “dửng dưng” 

(upekkhà), thì mặc nhiên “biểu lộ” ở cả hai thân và tâm.  

(Theo Tâp Bộ Kinh, Saṃyutta nikàya XLVIII. 36. 6). 

-Tuy nhiên, KINH (Sutta) không nói thẳng ra rằng, “những 

cảm giác” ấy (Vedanà) vốn là “tâm quả” (Vipàka citta), mà 

KINH chỉ “nêu sự thật”, rằng “các mẫu tâm thức” (citta) phát 

sinh ở bất cứ nơi nào trong “sáu căn môn” (mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân, và ý), sẽ luôn luôn “đồng hành” với THỌ (vedanà) và 

TƯỞNG (saññà).  

-Còn “Tụ văn nói về Phật” (Buddha vagga) trong “Kết Tập 

Kinh” (Nidàna saṃyutta) thì viết rằng “THỌ và TƯỞNG có 6 

thân”, làm cái việc của “nhãn xúc” (cakkhu samphassajà), 



 

 

53 

 

“nhĩ xúc” (sota samphassajà), “tỷ xúc” (ghàna samphassajà), 

“thiệt xúc” (jìvhà samphassajà), “thân xúc” (kàya 

samphassajà), và “ý xúc” (mano samphassajà).  

(Theo Saṃyutta : Tập bộ số XII 2.2). 

-Các nhà học Phật tìm thấy từ Tạng KINH, những “toàn hợp 

tâm sở” (sabbacitta sàdhàraṇa cetasika) đã được mô tả để mở 

đầu chương II của sách “Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức” 

(Abhidhammaṭṭhasaṅgaha). -Và trong “cùng tụ văn” (vagga) 

ấy, chúng ta có Pàli văn, như sau : 

 “Vedanà, saññà cetanà, phasso, manasikàra, idaṃ vuccati 

nàmaṃ”.  

-“Nhất tâm” (ekaggatà) và “mạng căn” (jìvitiṅdriya) đã được 

thêm vào nhóm ấy, để có số lượng là “bảy”, cho nhóm “toàn 

hợp tâm sở” (sabbacitta sàdhàrana cetasika). 

(d) 

HÀNH UẨN (Saṅkhàra khandha) 

<>“Hành uẩn” là một TẬP HỢP những “khuynh hướng tinh 

thần”, trong đó “tư tưởng” (cetanà) đóng vai “yếu tố chỉ đạo”. 

-TƯ TƯỞNG được so sánh như vị “thợ cả” trong nghề đóng 

bàn ghế. -Khi làm việc, người thợ nầy vừa thực hiện tác phẩm 

của mình, vừa chia xẻ kinh nghiệm đến những “thợ mộc” 

khác, trong cấu tạo sản phẩm. 

<>Có 6 nhóm trong “hành uẩn”, gọi là “6 sở thân của tư 

tưởng” (cetanà kàyà), gồm như sau :  



 

 

54 

 

1/“Tư tưởng về sắc” (rùpasañcetanà),  

2/“Tư tưởng về thinh” (saddàsañcetanà),  

3/“Tư tưởng về hương” (gandhasañcetanà),  

4/“Tư tưởng về vị” (rasasañcetanà),  

5/“Tư tưởng về xúc” (phoṭṭhabbasañcetana), và  

6/“Tư tưởng về pháp” (dhammasañcetanà).  

(-Theo Tập Bộ Kinh, Saṃyutta.56.16). 

<>Mặc dù không có chỗ nào trong “Tạng Kinh” (Sutta 

piṭaka), đưa ra một danh sách đầy đủ, vể những “TƯ 

TƯỞNG” (cetanà), thành lập “HÀNH UẨN” như thế, nhưng 

sự phân loại về “10 phiền não” (kilesa), về  “3 căn thiện” 

(kusala mùla), về “3 căn ác” (akusala mùla), về “4 chi thiền” 

(jhànaṅga), về “5 năng khiếu” (iṅdriya), về “9 tiềm lực” 

(bala), về “4 ưu thế” (adhipati), về “7 giác chi” (bojjhaṅga), 

và về những pháp hành khác, được tìm thấy nằm rải rác trong 

toàn bộ Tạng KINH.  

<>Những “phân loại” nầy không là gì cả, mà chỉ là những 

“tình trạng của hành vi”. -Còn trong Vi diệu pháp 

(Abhidhammà), thì chúng được gọi là “TÂM SỞ” hay “sở 

hữu tâm” (cetasika).  

-Riêng cuốn “Vi diệu pháp tụ” (Abhidhammasaṅganì) còn 

trình bày một danh sách cặn kẽ về chúng, như “các loại tâm 

thức khác nhau” (citta), -và nhất là “do đâu (hay do nhân nào) 

chúng phát sinh” ! 



 

 

55 

 

<>“Vi diệu pháp tụ” không xác nhận “đó là danh sách hoàn 

toàn”, vỉ ở cuối “phần đánh số”, trong “mỗi trường hợp”, đều 

có kinh văn : 

“Ye và pana tasmiṃ samaye aññe pi aṭṭhi paticca 

samuppanna arùpino dhammà ime dhammà..”  

(Mời sinh viên tự dịch ra Việt ngử, để không quên Pàlì). 

<>Nghĩa là, chúng ta thấy rõ trên đây, sách “Vi Diệu Pháp 

Thống Kê Tâm Thức” (Abhidhammasaṅgaha), xuyên qua sự 

KIỂM ĐIỂM cẩn thận và công phu, đã “sắp xếp” và “hệ 

thống hóa” những tư tưỏng (trong hành uẩn) một cách xác 

thực, theo như toán học. 

(e) 

 THỨC UẨN (Viññàṇa khandha). 

<>“Thức uẩn” gồm có tất cả 121 “mẫu tâm”, được mô tả 

nhiều lần trong “Vi Diệu Pháp Thống Kê” 

(Abhidhammasaṅgaha). -Chúng ta hãy tìm hiểu “những mẫu 

tâm nầy được nói đến ở Tạng KINH như thế nào ?”. 

-Trong số “4 bậc tâm thức” (citta), là 1/“tâm dục giới” 

(kàmàvacara citta), 2/“tâm sắc giới” (rùpavacara citta), 3/“tâm 

vô sắc giới” (arùpavacara citta), và 4/“tâm siêu thế” (lokuttara 

citta), thì ngoại trừ “tâm siêu thế”, 3 loại tâm kia không thấy 

bàn đến một cách chi tiết trong Tạng KINH, mặc dù chúng 

vẫn được nhắc tên một cách trân trọng, qua các “tầng chúng 

sanh” (bhùmi).  



 

 

56 

 

-Chẳng hạng như kinh văn Pàli hỏi đáp sau đây : 

“-Katame ca bhikkhave bhavo ? -Tayo me bhikkhave bhavà. 

Kàma bhavo, rùpa bhavo, arùpabhavo, ayaṃ vuccati 

bhikkhave bhavo…”  

-Trích từ “chùm pháp 3 chi” (Tika) thuộc Tăng-Chi bộ kinh, 

(Aṅguttara). 

<>Chúng ta thấy “8 mẫu tâm thức siêu thế” (Lokuttara), “4 

mẫu tâm thức thiện, vô sắc” (arùpa kusala), và “4 mẫu tâm 

thức thiện, hữu sắc” (rùpa kusala) thì giống nhau, trong Tạng 

KINH (Sutta), và trong Tạng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma).  

<>Nhưng nói về “tâm thức dục giới” (kàmàvacara citta), Tạng 

KINH chỉ nêu ra một “mô tả tổng quát” những “tâm thức 

thiện” (kusala citta) và những “tâm thức bất thiện” (akusala 

citta). -Còn Tạng Vi diệu Pháp thì phân tích đến 12 mẫu tâm 

bất thiện, và 8 mẫu tâm thiện, mặc dù chúng ta có thể nghĩ là 

nó thuộc về thời gian sau nầy. 

<>Sự phân biệt -“tâm câu hữu với HỶ” (somanassa sahagata), 

và -“tâm câu hữu với XẢ” (upekkhà sahagata), -“tâm đi chung 

với tà kiến” (diṭṭhigata sampayutta) và -“tâm không đi chung 

với tà kiến” (diṭṭhigata vippayutta), rồi -“tâm có kích thích” 

(sasaṅkhàrika : Hữu trợ), hay -“tâm không có kích thích” 

(asaṅkhàrika : Vô trợ)….thì hoàn toàn không thấy trong Tạng 

KINH, mặc dù “chẳng có ám chỉ” ngược lại. 

<>Và quan niệm về “tâm duy tác» (kiriya citta) của một 

Thánh A-la-hán Arahatta) trong Vi Diệu Pháp 



 

 

57 

 

(Abhidhamma), thì hoàn toàn giống như trong Tạng KINH 

(Sutta piṭaka). Dĩ nhiên “thuật ngữ” ấy xuất hiện về sau nầy.  

<>Tạng KINH (Sutta piṭaka) cũng “xác nhận” sự hiện hữu 

của “tâm quả” (vipàka citta), như “hoa trái” của NGHIỆP 

(kamma) từ kiếp trước, ghi trong “Pàli văn” của “Chuỗi duyên 

khởi” (Paticca samuppàda), như câu “Saṅkhàra paccayà 

viññaṇaṃ”.  

<>Nói chung thì “tâm quả” của NGHIỆP (kamma) hay của 

“PHÁP HÀNH” (saṅkhàrà) từ kiếp trước (hay trong kiếp 

nầy), gồm có 3 loại, là “hữu phước” (puñña), “vô phước” 

(apuñña), và “phi lậu” (àneñja). Còn “tâm thức” (viññàṇa) thì 

ám chỉ “toàn bộ tích tụ” (khandha=UẨN=TẬP KHÍ) của các 

loại “tâm quả” (vipàka citta).  

*Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) phân tích một cách rõ ràng 

những “tâm quả” nầy, chứ không đặt ra cái gì mới, -nghĩa là 

“NÓ soi sáng các pháp chưa soi sáng” trong Tạng KINH. 

<>Vi Diệu Pháp dùng chữ “NGUYÊN NHÂN” (hetu) để 

phản ảnh 6 loại “động cơ chính” là THAM (lobha), SÂN, 

(dosa), SI (moha), VÔ THAM (alobha), VÔ SÂN (adosa), và 

VÔ SI (amoha), mục đích minh giải rằng “đó là những căn 

rễ” (mùla), -một từ ngữ khá quen thuộc trong Tạng KINH 

(Sutta piṭaka), cho dù chữ “HETU”* cũng xuất hiện trong 

những Phật ngôn khác.  

-Chẳng hạng như chúng ta tìm thấy chữ “HETU” trong 

“Tikanipàta” (Văn tập 3 chi), và trong “Aṅguttara nikàya” 

(Tăng chi bộ kinh). (Tr.123) 



 

 

58 

 

*Pàli văn về “MÙLA” 

“Hetubhàvo pana nesaṃ sampayuttenaṃ suppatiṭṭhita-

bhàvasàdhana-saṅkhàta-mùlabhàvo. Laddhahetupaccayà hi 

dhammà viruḷhamùlà viya pàdapà thirà honti, nàhetukà viya 

jalatale sevàlasadisà, evañca katvà ete mùla-sadisatàya 

mùlànì’ti ca vuccanti”. 

Hay : 

“Tìṇìmàni bhikkhave akusala-mùlàni. -Katamàni tìni ? –

Lobho akusalaṃ mùlaṃ, Doso akusalaṃ mùlaṃ, Moho 

akusalaṃ mùlaṃ…”. 

<>Hơn nữa, các nguồn Pali văn ấy còn nói rằng “ Chính các 

căn nguyên (mùla) và NGHIỆP biến hành tùy thuộc vào nó, 

phát sinh tất cả bất thiện (akusala), như kinh văn sau đây : 

“Yadàpi bhikkhave lobho tadàpi akusalaṃ yadàpi luddho 

abhisaṅkharoti kàyena vàcà manasà tadàpi akusalaṃ. Yadàpi 

luddho lobhena abhibhùto pariyàdinnacitta parassa asatà 

dukkhaṃ upàdahati….tadàpi akusalaṃ….” 

<>Tương tự như thế, “căn thiện” (kusala mùla) có Pàli văn : 

“Tìṇimàni bhikkhave kusalamùlàni. -Katamàni tìni ? -Alobho 

kusalamùlaṃ, adosokusalamùlaṃ, amohokusalamùlaṃ…”. 

<>Mặt khác, chữ “căn nhân bất thiện” (Akusala mùlaṃ) 

không nên luôn luôn hiểu, với cái nghĩa hoàn toàn tiêu cực, 

hay “XẤU”, chỉ dựa vào cái tiếp đầu ngữ “A” có tính “phản 

biện” của nó.  



 

 

59 

 

-Vì chữ “bất thiện” (akusala), về “phương diện triết học” còn 

có thể dùng để “nhấn mạnh”, “thúc dục” người ta làm ngược 

lại, tức là “TỐT”, tránh rơi vào điều ác. 

Chứng minh bằng kinh văn Pàli sau đây : 

“Yadàpi bhikkhave alobho tadàpi kusalaṃ, yadàpi aluddho 

abhisaṅkharoti kàyena vàcà manasà tadàpi kusalaṃ, yadàpi 

aluddho lobhena anabhibhùto apariyàdinna-citto, na parassa 

asatà dukkhaṃ upadahati….tadàpi kusalaṃ. Itissa me 

alobhayà alobhanidàna alobhasamudayà alobhapaccayà 

aneke kusalà dhammà sambhavanti…” 

<>Một đoạn “Pàli văn” khác, trong cùng một cuốn sách, đã 

nói rõ hơn rằng : 

“-Ko pana bhante hetu ko paccayo kalyàṇassa kammassa 

kiriyàya kalyàṇassa kammassa pavattiyàti ? -Alobho Mahàli, 

hetu, alobho paccayo kalyàṇassa kammassa 

kiriyàya….adoso…amoho….” (Tr.. 949). 

*Chữ “Alobha” không nhất thiết chỉ có nghĩa là “vô tham”, 

mà nó còn ám chỉ một tình trạng tâm thức tích cực hơn, là 

lòng hy sinh một phần của mình cho người khác.  

*Chữ “Adosa” cũng không nhất thiết chỉ có nghĩa là “vô sân”, 

mà nó còn ám chỉ một thái độ thiện cảm.  

*Và chữ “Amoha” cũng không nhất thiết chỉ có nghĩa là “vô 

si”, mà nó còn ám chỉ sự cải thiện tính tối tăm, hay hiện có 

một kiến thức lành mạnh. 



 

 

60 

 

<>Như chúng ta biết, “hoa trái” (vipàka) của tâm thiện 

(kusala citta) có thể là “hữu nhân” (sahetuka), nếu “thiện căn 

đủ mạnh”. Nó có thể phát triển khi hội đủ cơ duyên.  

<>Và mặt khác, “hoa trái” của tâm bất thiện (akusala citta), 

cũng không nhất thiết phải là “vô nhân”, vì THAM (lobha) và 

SÂN (dosa) vốn mâu thuẫn lẫn nhau. -Cái nầy có thể làm cho 

cái kia yếu đi, và mất khả năng tồn tại trong “tâm quả” 

(vipàka citta).  

<>Quan điểm nầy có thể tìm thấy trong Tăng chi bộ 

(Aṅguttara nikàya, Tika Nipàta = chùm 3 pháp, tr. 122 ).  

Kinh văn Pàli là : 

“Ràgo (=lobho) kho àvuso appa-sàvajjodandha-viràgì, dosa 

mahà-sàvijjo khippa-viràgì….”. 

<>Kinh ấy còn nói xa hơn rằng “tham luyến (ràga) có thể 

tăng cường” bỡi nghĩ lầm (hay tà kiến=diṭṭhi) về “dấu hiệu 

tốt” (Subhanimitta). -Trong tu thiền “hiện tượng nội tâm” 

(subhanimitta) gọi là “ấn chứng”.  

-Nghĩa là “tham lam vì tà kiến” (Lobha=Ràga) có thể trở 

thành mạnh hơn, để lấn át vô minh (-ám chỉ hôn trầm, lừ đừ, 

dả dượi).  

-Và “nóng nảy, bức xúc” (dosa) có thể giảm xuống bỡi “hờn 

giận” (paṭigha).  

-Cả hai THAM (Lobha) và SÂN (Dosa) tuy đồng loại nhưng 

thường mâu thuẫn với nhau. 



 

 

61 

 

<>Một quan điểm quan trọng khác về “bản chất” của cảm 

giác, trong “mẫu tâm quả vô nhân” (Ahetuka vipàka citta), 

rằng tâm quả bất thiện (Akusala vipàka citta) thì đi đôi với thọ 

khổ (Dukkha sampayutta), và tâm quả thiện (Kusala vipàka 

citta) thì đi đôi với thọ lạc (Sukha sampayutta), như đã tìm 

thấy rất sớm trong Tạng KINH.  

Pàli văn sau đây : 

“Yaṃ bhikkhave lobha pakataṃ kammaṃ lobhajaṃ 

lobhanidànaṃ lobhasamudayaṃ taṃ kammaṃ akusalaṃ, taṃ 

kammaṃ sàvajjaṃ taṃ kammaṃ dukkhavipàkaṃ….”. -Và : 

“Yaṃ bhikkhave alobhapakataṃ kammaṃ…taṃ kammaṃ 

kusalaṃ taṃ kammaṃ anavajjaṃ, taṃ kammaṃ 

sukhavipàkaṃ….”  

(Tăng chi bộ, Tập văn, tr. 160=Aṅguttara, Tika Nipàta.160). 

<>Trong số “3 mẫu tâm duy tác vô nhân” (Ahetuka kiriya 

citta), 1 tâm đầu thuộc vế “Ý giới duy tác” (Kiriya 

manodhàtu), là “hướng ý môn” (Manodvàra-àvajjana), -và 

tâm thứ 2 thuộc về “Vô nhân duy tác ý giới” (Ahetuka-kiriya 

manoviññàṇa-dhàtu) là “hướng ngũ môn” (Pañcadvàra-

àvajjana). -Abhidhammasaṅganì, §566, §574.  

-Hai tâm nầy tuy có nguồn gốc từ “Phân Tích Giới” (Dhàtu-

vibhaṅga) trong Tạng Kinh (Sutta piṭaka), nhưng không một 

“khái niệm” nào về “2 tâm” ấy được nêu rõ, dù cho “Phân 

Tích Giới” được “Chú Giải” (Aṭṭhakathà) hổ trợ. 



 

 

62 

 

 -Cái thứ ba là “Tiếu sinh tâm” (Hasituppàdacitta), cũng thuộc 

về “Ý thức giới duy tác”, gọi là thọ hỷ (Somanassasahagata 

kiriyà manoviññàṇa-dhàtu), -theo “Dhammasaṅganì” (Pháp 

tụ), dù đã được kê khai trong danh sách của các “mẫu tâm duy 

tác”, nhưng chỉ vì nó nêu ra sự “khác biệt” giữa “nụ cười” của 

Thánh A-la-hán (Arahatta) và của người phàm. 

<>Sự “kết toán các tâm thức” bỡi cách phối hợp của mỗi tâm 

riêng biệt trong “8 bậc thánh” với “5 tầng thiền” (pañca 

jhànàni), là một “hệ luận hợp lý”, từ giáo lý của Tạng KINH 

(Sutta piṭaka), rằng “để chứng đắc Niết-bàn, thiền định 

(Samàdhi) là một yếu tố không thể thiếu”, vì chỉ có các tầng 

thiền mới “đóng góp” được. -Nghĩa là “8 thánh tâm có thể 

được chứng đắc từng tâm một, xuyên qua 5 bậc thiền”. 

 

<>Hình phóng họa của tượng voi đá (bị mất vòi), mà Triều đại 

A dục (Asoka) đã dựng lên trên đồi Saṅkasyà, trước đây hơn 

2000 năm, để kỷ niệm nơi Đức Phật “tái đặt chân lên mặt đất”, 

sau 3 tháng “bận thuyết VI DIỆU PHÁP” (Abhidhamma) tại 

cung trời Đạo-lợi (Tàvatiṃsa deva). 

(Họa sĩ vẽ hình theo thực trạng “Voi đá đã gãy vòi”, được tìm 

thấy và gìn giữa trong Bảo Tàng Viện, Ấn-độ). 

  



 

 

63 

 

 

 

 

 

 

 

Chương II 

 

BỘ PHÁP TỤ  

(Dhammasaṅganì). 

 

Phân tập I 

Những chùm pháp chủ đề (Màtikà). 

 

§1. Giới thiệu. 

<>Là một GIÁO THƯ rất quan trọng, «Sách Pháp Tụ” 

(Dhammasaṅganì)* đã cho chúng ta một hệ thống trình bày về 

Phật học, bằng cách đánh số các CHI PHÁP (Dhamma), hay 

đánh số các nhóm “biểu lộ tình trạng tinh thần và vật chất” thật 

là mạch lạc.  

(*Theo sách “Pànini” số 3.3. 110, chữ “saṅganì” có cùng nghĩa 

với chữ “saṅgaṇanà” hay “saṅgaṇikà”. -Chúng ám chỉ “sự để 

chung” hay “góp lại”, tức là “PHÁP TỤ”).  



 

 

64 

 

 -Đặc biệt là “Dhammasaṅganì” nêu ra những câu hỏi và những 

câu trả lời tương ứng, để hướng dẫn người đọc. 

<>Tuy nhiên, sách “Dhammasaṅganì” không phải chỉ đơn giản 

nêu tên những giáo lý của nhà Phật, mà đồng thời nó còn “sắp 

đặt” dưới nhiều “chủ đề” khác nhau, tập hợp “các pháp” tùy theo 

“nhu cầu giáo khoa”, để thuận tiện cho việc học hỏi môn Vi 

Diệu Pháp [Abhidhamma], với chủ ý tôn trọng các đặc tính, các 

phần hành, và các mối quan hệ của 2 thế giới, là “nội tâm” và 

“ngoại cảnh”. 

<>Cuốn sách bắt đầu bằng sự kê khai đầy đủ những nhóm pháp 

có chủ đề, mệnh danh là “Màtikà”, hay những “tập hợp đề tài” 

có mối quan hệ. -Chúng không những được “cân nhắc kỹ lưỡng” 

như là “Pháp Tụ” (Dhammasaṅganì), mà còn phải “ăn khớp” với 

toàn bộ Triết học Vi Diệu Pháp (Abhidhamma philosophy). 

<>Do đó, tầm quan trọng của “Màtikà” đối với sinh viên môn 

Triết học A-tỳ-đàm (Abhidhamma), rằng “Pháp Tụ” có thể so 

sánh và xem ngang hàng với tầm quan trọng của “bản hướng 

dẫn cơ khí” (= đồ án), giúp cho các sinh viên kỹ thuật có thể trở 

thành chuyên gia cao cấp, đủ khả năng tham khảo trong mỗi 

bước tiến, hầu thiết lập hệ thống vận hành cho mỗi bộ máy. 

<>Toàn bộ “Màtikà” bao gồm 122 pháp, trong đó 22 pháp đầu 

tiên, được gọi là “Tikà” (chùm 3 chi), hay giáo lý chứa “3 tiểu 

đề”. -Và phần còn lại là 100 pháp, được chia thành những 

“Dukà”, hay giáo lý gồm “2 tiểu đề”. 

-------------- 

§2.Hai mươi hai chùm pháp 3 chi (Tikà) 



 

 

65 

 

*“Pháp Tụ thứ nhất” thuộc về đạo lý, được chia ra làm nhiều 

nhóm, mỗi nhóm chứa “3 tiểu đề”, là :  

I 

(a)- Kusalà : Thiện (-hợp đạo lý, hay thuận với khách quan), 

(b)- Akusala : Bất thiện = ác (-không hợp đạo lý, có hại), 

(c)- Abyàkatà : Trung tính (phi thiện ác, vượt trên đạo lý). 

<>Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) trước tiên là một “Hệ Thống 

Triết Học Tâm thức”, nên sự phân chia nầy rất quan trọng. Nó 

lập thành “tâm điểm” của những lý luận vận hành tâm vật.  

-Trong “Pháp Tụ” (Dhammasaṅganì), 2 chương đầu (gồm 22 

pháp) là phần chính của cuốn sách. Chúng được dành riêng để 

“sắp xếp giáo lý” dưới những “đầu đề”. -Và 100 pháp còn lại tuy 

sẽ là những “tiểu đề” trong chương thứ III và chương thứ IV, 

nhưng chúng cũng không ít liên quan đến chương thứ nhất. 

-“Tiểu đề” hay chi thứ ba nói trên (trung tính=abyàkata), phải 

được phân biệt cẩn thận, với “cách dùng” trong Tạng KINH 

(Sutta piṭaka). Ở đó, phẩm cách (phi thiện ác) của nó khó tránh 

được sự mơ hồ, rằng : 

“-thế gian thì vĩnh cửu hay tạm thời ?”,  

“-sự sống có đồng nhất với thân thể hay không ?”, -và  

“-những nghi vấn vô định khác”.  



 

 

66 

 

-Còn trong Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), thì “trung tính” hay 

“bình đẳng” chỉ “chuyên chở” cái luận lý “không vướng mắc” 

(một dạng của XẢ), liên quan đến các vấn đề trên. 

<>Trong đạo học, từ ngữ “phi đạo lý” còn gọi là “vô vi”, hay 

“vượt lên trên đạo lý” (Pàlì : abyàkatà=non moral). Nó ám chỉ 

một hành động, theo đó người làm “chẳng có dụng ý gì cả” và 

“không cố chấp”. -Nhưng theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), thì 

NÓ (trung tính) còn bao gồm cả “vật chất” (rùpa) và niết-bàn 

(nibbàna).  

-Lý do, chỉ vì nó không thể được xếp chung với “2 tiểu đề đi 

trước”, là THIỆN (kusala = hợp đạo lý), và ÁC (akusala = không 

hợp đạo lý). -Xem ra nghĩa lý của nó có vẻ “lạ lùng” đối với 

những người mới bắt đầu nghiên cứu đạo học thâm mật. -Nhưng 

Triết học A-tỳ-đàm trong Phật giáo phải làm như thế nào, để cho 

năng tính “phân tích tận cùng” của chữ PHÁP, được “viên mãn” 

đối với các “nhóm đầu đề” (Màtikà). 

<>Chẳng hạng như trong số những “Dukà” (chùm pháp 2 chi), 

danh từ kép “HETU DHAMMÀ” (pháp là nhân) bao gồm những 

“khuynh hướng chính”, là “vô tham” (alobha), “vô sân” (adosa), 

“vô si” (amoha), “tham” (lobha), “sân” (dosa), “si” (moha). Rồi 

nhóm chữ “NA HETU DHAMMÀ” (Pháp không phải là nhân) 

ám chỉ những pháp còn lại, cũng như ám chỉ tinh thần (citta), vật 

chất (rùpa), và niết-bàn (nibbàna).  

(Đó là chùm 2 chi số §981 và §982). 

-Tương tự như thế, từ ngữ “Savicàra-dhammà” ám chỉ “những 

“yếu tố” đi chung với pháp (Vicàra}, tức là  có “ý định” hay 



 

 

67 

 

“chủ tâm nhắm vào”. -Còn “những pháp khác” thì ngược lại, 

không đi chung với “ý định” hay “không nhắm vào”, tức là 

“Avicàra-dhammà” (-Chùm 2 chi số §1270 và §1271). 

 

------------ 

 

II 

(a)- Sukhàya vedanàya sampayuttà = Đi chung với cảm giác dễ 

chịu vật lý. 

(b)- Dukkhàya vedanàya sampayuttà = Đi chung với cảm giác 

khó chịu thân thể. 

(c)- Adukkhamasukhàya vedanàya sampayuttà = Đi chung với 

với cảm giác chẳng dễ chịu chẳng khó chịu, hay dửng dưng 

(=trung tính). 

<>Thật lý thú mà biết rằng, khi đắc chứng -“cảm giác dễ chịu 

(sukha vedanà) bị loại trừ đầu tiên”, -“cảm giác khó chịu 

(dukkha vedanà) bị loại trừ tiếp theo, -và “cảm giác dửng dưng” 

(adukkhamasukhà) bị loại trừ sau cùng”.  

-Bỡi vì, trong thanh tịnh, một “trạng thái tâm” khi “phát sinh nơi 

chính nó”, thì “biến hành như thế”.  

-Các “cảm giác” (vedanà) trong nhóm nầy được “xếp loại”, theo 

mối quan hệ của chúng với “pháp hành”. (Chùm 2 chi số §984-

§986). 

--------------- 

 



 

 

68 

 

III 

(a)- Vipàka = Dị thục là kết quả của nghiệp (kamma), do các tình 

trạng tinh thần THIỆN (kusa la)và ÁC (akusala). 

(b)- Vipàkadhammadhammà  = Pháp dị thục là khả năng sinh 

hoa trái của nghiệp (kamma vipàka). 

(c)- Neva-vipàka-na-vipàka-dhammadhammà = Phi dị thục là vô 

vi, hay trung tính của nghiệp không là nhân, không là quả, và 

cũng không sinh ra quả. 

*Ở đây, tiểu đề thứ ba bao gồm các pháp không liên quan gì đến 

2 tiểu đề đã nêu trước. 

------------------ 

IV 

(a)- Upàdinnupàdàniyà  =  Sự nhận quả của tiền nghiệp (atìta 

kamma) chính là lý do mắc dính. Từ đó, các pháp thuộc về vòng 

sinh tử tái vận hành. 

(b)- Anupàdinnupàdàniyà = Sự không nhận quả của tiền nghiệp 

(atìta kamma), cũng là lý do mắc dính. 

(c)- Anupàdinnānupàdàniyà = Sự không nhận quả của tiền 

nghiệp (atìtakamma), và cũng không có lý do mắc dính. 

---------------------- 

V 

(a)- Saṅkiliṭṭha-saṅkilesikà = Sự tự ô nhiễm bỡi cảnh 

(àlambaṇa), và cũng là nguồn ô nhiễm đến cảnh. 



 

 

69 

 

(b)- Asaṅkiliṭṭha saṅkilesikà = Sự không ô nhiễm bỡi cảnh 

(àlambaṇa), và cũng không là nguồn ô nhiễm đến cảnh. 

(c)- Asaṅkiliṭṭhāsaṅkilesikà = Sự chẳng nhiễm cảnh (àlambaṇa), 

và cũng chẳng là nguồn ô nhiễm đến cảnh. 

 

----------------------- 

 

VI 

(a)- Savitakka-savicàrà = Sự đi chung của TẦM (citakka=hướng 

đến cảnh) và của TỨ (vicàra=ở lại cảnh). 

(b)- Avitakka vicàramattà = Sự không đi chung với TẦM 

(vitakka), nhưng đi chung với TỨ (vicàra). 

(c)- Avitakka avicàrà = Sự không đi chung với TẦM (vitakka), 

cũng không đi chung với TỨ (vicàra). 

*Cần nhớ rằng, TẦM (vitakka) và TỨ (vicàra) ở đây, được xem 

như mối quan hệ từ những pháp. Trong sự tiến hóa thanh tịnh 

nầy, chúng được loại ra khỏi những “chùm pháp đi chung”. 

*Tương tự như thế, cùng nguyên tắc ấy có thể áp dụng cho các 

“nhóm pháp” (Màtikà), thuộc về “tính liên quan” (paccayà), 

trong “duyên hệ” (paṭṭhàna). 

------------------- 

VII 

(a)-Pìtisahagatà = Sự đồng hành của HỶ (pìti). 

(b)-Sukhasahagatà = Sự không đồng hành với LẠC (sukha). 



 

 

70 

 

(c)-Upekkhàsahagatà = Sự đồng hành của XẢ, bình đẳng, thản 

nhiên (upekkhà). 

--------------------- 

VIII 

(a)- Dassanena pahàtabbà = Sự tiêu trừ bỡi “nội minh”* (-Kể từ 

giai đoạn đầu của tâm siêu thế, lokuttaracitta). 

(b)- Bhàvanàya pahàtabbà = Sự tiêu trừ bỡi pháp hành** (-Ám 

chỉ sự chứng đắc được 3 đạo thánh tâm cuối cùng (ti maggà). 

Chú giải Pháp tụ tr. 66. 

(a)- Neva dassanena na pahàbhàvanà pahàtabbà = Sự không 

được tiêu trừ bỡi “nội minh”, cũng không được tiêu trừ bỡi pháp 

hành. 

Pàli văn của (a)* và (b)** 

*(a)«Dassanenàti sotàpatti-maggena. So hi paṭhamaṃ 

nibbànaṃ dassananti vutto… » 

**(b)«Bhàvànàyàti sesamaggattayena. Sesamaggattayaṃ hi 

paṭhama-maggena diṭṭhasmiṃ yeva dhamme bhàvanàvasena 

uppajjati, na diṭṭhapubbaṃ kiñci passati, tasmà bhàvanàti 

vuccati». -Atthasàlinì p.66.  

---------------------- 

                                        IX 

(a)- Dassanena pahàtabba-hetukà = Sự hiện hữu của NHÂN 

(hetu), cần được tiêu trừ bỡi «nội minh». 



 

 

71 

 

(b)- Bhàvanàya pahàtabbà-hetukà = Sự hiện hữu của NHÂN 

(hetu), cần được tiêu trừ bỡi «pháp hành». 

(c)- Neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà hetukà = Tuy 

không có NHÂN (hetu), nhưng sự tiêu trừ bỡi «nội minh» và 

«hành đạo» vẫn cần thiết. 

 

----------------------- 

 

X 

(a)- Àcayagàmino = Sự chồng chất của NGHIỆP (kamma), của 

tập khí, hay của uẩn. 

(b)- Apaccayagàmino = Tính đưa đến tiêu trừ tập khí của 

NGHIỆP. 

(c)- Neva àcayagàmino na apaccayagàmino* = Pháp đưa đến 

không chồng  chất, chẳng cần tiêu trừ.* 

*Chú thích : Tất cả tình trạng vật chất (rùpa) được nói đến nơi 

«đầu đề» nầy. Trong đạo Phật, chúng phân biệt chỗ đứng, khác 

với quan điểm của một số giáo phái, hằng cho rằng «nghiệp chỉ 

là sự tích tụ những đòi hỏi vật chất, từ cái «ngã». 

-------------------- 

XI 

(a)- Sekkhà = Các pháp ám chỉ hạng người còn phải tu tập để trở 

thành thánh nhân. Nghĩa là 7 bậc thánh đầu, từ Tu-đà-hườn đạo 

(Sotàpatti-magga) đến A-la-hán đạo (Arahatta-magga). 



 

 

72 

 

(b)- Asekkhà =Các pháp ám chỉ hạng người đã viên tròn công 

hạnh, để “trở thành bậc giải thoát”. -Ám chỉ Thánh quả A-la-hán 

(Arahattaphala), và Chư Phật. 

(c)- Neva sekkhà nàsekkhà = Các pháp không ám chỉ 2 hạng 

người nói trên. Nghĩa là tất cả pháp ấy, không liên quan trực tiếp 

đến sự luân hồi và sự giải thoát. 

----------------------- 

 

XII 

(a)- Paritta = Pháp vi tế, trừu tượng, dễ làm cho người ta không 

hiểu, lầm lẫn. 

(b)- Mahaggatà = Pháp thô kệch, dễ làm cho người ta dể ngươi, 

xem thường. 

(c)- Appamàṇà = Pháp vô lượng, dễ làm cho người ta buông 

xuôi, vì khó ấn định. 

----------------------- 

 

XIII 

(a)- Parittàrammaṇà = Tình trạng tinh thần lấy pháp vi tế làm 

đối tượng, làm mục tiêu. 

(b)- Mahaggatàrammaṇà = Tình trạng tinh thần có pháp thô 

kệch là đối tượng, là mục tiêu. 

(c)- Appamàṇarammaṇà = Tình trạng tinh thần lấy pháp vô 

lượng làm đối tượng, làm mục tiêu. 

--------------------- 



 

 

73 

 

 

XIV 

(a)- Hìna = Pháp ám chỉ sự thấp hèn, đáng khinh bỉ. 

(b)- Majjhimà = Pháp ám chỉ sự trung bình, ở giữa, trung đạo. 

(c)- Paṇìtà = Pháp ám chỉ sự vượt bực, tuyệt vời. 

-------------------- 

 

XV 

(a)- Micchattaniyatà = Pháp ám chỉ sự phải lầm lạc, tà kiến, 

thấy sai, mê tín, hoang đường. 

(b)- Sammattaniyatà = Pháp ám chỉ sự luôn luôn cao thượng, 

sang suốt, chánh kiến. 

(c)- Aniyatà = Pháp ám chỉ sự bất định, khi tà khi chánh. 

--------------------- 

XVI 

(a)- Maggàrammaṇà = Tình trạng tinh thần lấy đạo lành làm đối 

tượng, sống đúng phạm hạnh. 

(b)- Maggahetukà = Tình trạng tinh thần với đạo lành là nhân 

duyên (hetu) để sống. 

(c)- Maggàdhipaṭino = Tình trạng tinh thần lấy đạo lành làm ưu 

thế hướng dẫn, ưu thế hành động. 

--------------------- 

XVII 



 

 

74 

 

(a)- Uppannà = Pháp đã phát sinh. (Thiện hay ác). 

(b)- Anuppannà = Pháp chưa phát sinh. (Thiện hay ác). 

(c)- Uppàdino = Pháp sẽ phát sinh. (Thiện hay ác). 

---------------------- 

XVIII 

(a)- Atìtà = Pháp quá khứ, đã kinh nghiệm. 

(b)- Anàgatà = Pháp sẽ đến, chưa trải qua. 

(c)- Paccuppannà = Pháp đang diễn ta, thực tại tập khí. 

------------------------ 

XIX 

(a)- Atìtàrammaṇà = Tình trạng tinh thần có quá khứ là đối 

tượng, sống với “chuyện cũ”. 

(b)- Anàgatàrammaṇà = Tình trạng tinh thần lấy tương lai làm 

đối tượng, sống trong ước mơ. 

(c)- Paccuppannàrammaṇà = Tình trạng tinh thần lấy hiện tại 

làm đối tượng, tỉnh thức trước thực tế. 

------------------------ 

XX 

(a)- Ajjhattà = Pháp ám chỉ sự sống bên trong của 1 sinh vật. 

(b)- Bahiddhà = Pháp chỉ sự sống bên ngoài của 1 sinh vật. 

(c)- Ajjhatta bahiddha = Pháp ám chỉ sự sống bên trong lẫn bên 

ngoài của một sinh vật. 



 

 

75 

 

---------------------- 

XXI 

(a)- Ajjhattàrammaṇà = Pháp ám chỉ sự lấy nếp sống bên trong 

làm đối tượng. 

(b)- Bahiddhàrammaṇà = Pháp ám chỉ sự lấy nếp sống bên 

ngoài làm đối tượng. 

(c)-Ajjhatta bahiddhàrammaṇà = Pháp ám chỉ sự lấy nếp sống 

bên trong lẫn bên ngoài  làm đối tượng. 

------------------------- 

XXII 

(a)- Sanidassana sappaṭighà = Vật thấy được, và đương nhiên 

rất liên quan tiếp cận. 

(b)- Anidassana sappaṭighà = Vật không thấy được, nhưng lại 

liên quan tiếp cận. 

(c)- Anidassana appaṭighà = Vật không thấy được, cũng không 

liên quan tiếp cận*. 

Chú thích* 

*-Năm giác quan : Mắt (cakkhu), Tai (sota), Mũi (ghàna), Lưỡi 

(Jìvhà), Thân (kàya). -Và 5 đối tượng, gồm Sắc (rùpa), Thinh 

(sadda), Hương (gandha), Vị (rasa), Xúc (phoṭṭhabba), được gọi 

là “những pháp phải va chạm, tiếp cận” (sappaṭigha), bỡi vì 

chúng có khả năng “cùng đến”, và hằng có “nội tại tương quan”, 

để làm phát sinh tâm thức (citta). 

 



 

 

76 

 

§3. Một trăm chùm pháp 2 chi (Dukà). 

 

A<>Nhóm “nguyên nhân” (Hetu). 

I 

(a)- Hetù = Pháp gọi là nhân, gồm tham (lobha), sân (dosa), si 

(moha), vô tham (alobha), vô sân (adosa), và vô si (amoha). 

(b)- Na hetù = Pháp không phải là nhân. Hay pháp chẳng đóng 

vai căn nhân. 

 

II 

(a)- Sahetukà = Pháp hữu nhân. Hay pháp có nhân là «động cơ» 

thúc đẩy. 

(b)- Ahetukà = Pháp vô nhân, bẩm sinh là như thế. -Gọi là pháp 

“không có nhân”, hay nhân rất yếu, không ảnh hưởng. 

III 

(a)- Hetu sampayuttà = Có nhân duyên đi chung. Hành động với 

“kích thích” của nhân. 

(b)- Hetu vippayuttà = Không đi chung với nhân (hetu), nhân bị 

tách rời, chẳng đóng vai động cơ chính. 

IV 

(a)- Hetu ceva  sahetukà ca = Chính nó là nhân và cũng kết hợp 

nhân khác. 



 

 

77 

 

(b)- Sahetuka ceva na ca hetu = Pháp câu hữu với nhân (hetu), 

nhưng chính nó không phải là nhân (hetu). 

V 

(a)- Hetu ceva hetusampayuttà = Chính nó là nhân, và cũng đi 

chung với nhân. 

(b)- Sahetukà ceva na ca hetù = Pháp có nhân, nhưng chính nó 

không là nhân. 

VI 

(a)- Na-hetù sahetukà = Chính nó không phài là nhân, nhưng 

câu hữu với nhân. 

(b)- Na hetù ahetukà = Pháp vô nhân, và không kết hợp với nhân 

nào cả. 

B<>Nhóm “tiểu trung gian” (Dukà) 

VII 

(a)- Sappaccayà = Là khung liên quan có điều kiện. Chẳng hạng 

như “ngũ uẩn” (5 khandhà). 

(b)- Appaccayà = Là không điều kiện. -Niết-bàn. 

VIII 

(a)- Saṅkhatà = Pháp hành hỗn hợp. Chẳng hạng như “ngũ uẩn”. 

(-Giống như trên). 

(b)- Asaṅkhatà = Pháp hành không hỗn hợp. -Nằm ngoài nhân 

duyên, Niết bàn. 



 

 

78 

 

IX 

(a)- Sanidassanà = Pháp hữu hình, thô kệch, hay pháp chứng 

kiến được bằng mắt thịt. 

(b)- Anidassanà = Pháp vô hình, tinh vi, vô sắc tướng, mắt thịt 

không thấy được. 

X 

(a)- Sappaṭighà = Pháp va chạm, gây phản ứng, gây sức dội. 

(b)- Appaṭighà = Pháp không va chạm, không tạo sức dội. 

 

 

XI 

(a)- Rùpino = Sắc pháp, vật chất, hữu tướng, đa dạng, hằng thay 

đổi, có tuổi thọ. 

(b)- Arùpino = Vô sắc pháp, phi vật chất, vô tướng, nhưng cũng 

có tuổi thọ. 

XII 

(a)- Lokiyà = Pháp thuộc thế gian, trần tục, chịu đựng xoay vần, 

bất toại nguyện. 

(b)- Lokuttara = Pháp siêu thế, thánh thiện, vuợt luân hồi, giải 

thoát mọi ràng buộc. 

XIII 



 

 

79 

 

(a)- Kena ci viññeyyà = Pháp có thể nhận thức, bỡi một số người 

hữu duyên,. 

(b)- Kena ci na viññeyyà = Pháp không thể nhận nhức, bỡi một 

số người. -Nghĩa là những hiện tượng nào có thể nhận thức bằng 

con mắt, thì không thể nhận thức bằng 2 tai, bằng cái lưỡi, bằng 

lỗ mũi..v..v…. 

C<> Nhóm lậu hoặc (Àsava). 

XIV 

(a)- Àsavà = Lậu hoặc là sự làm cho rò rỉ, say sưa, mất tỉnh táo, 

suy đồi, nghiện ngập, bạc nhược. 

(b)- No àsavà = Pháp không có khuynh hướng làm cho say sưa, 

không bị nghiện ngập. 

XV 

(a)- Sàsavà = Pháp hữu lậu, đầy lậu hoặc (Àsava), có khả năng 

làm cho say sưa. 

(b)- Anàsavà = Pháp không phải là lậu hoặc, vô khả năng làm 

cho say sưa, không là ung nhọt. 

XVI 

(a)- Àsavasampayuttà = Pháp đi chung với lậu hoặc, hợp tác với 

tính say mê.  

(b)- Àsavavippayuttà = Pháp không đi chung với lậu hoặc, tách 

rời sự say mê. 

XVII 



 

 

80 

 

(a)- Àsava ceva sàsava ca = Pháp là lậu hoặc, và cũng kết hợp 

lậu hoặc khác. 

(b)- Sàsavà ceva no ca àsavà = Pháp không là lậu hoặc, nhưng 

kết hợp với lậu hoặc. 

XVIII 

(a)- Àsavà ceva àsavasampayuttà ca = Pháp là lậu hoặc, và đi 

chung lậu hoặc. 

(b)- Àsavasampayuttà ceva no ca àsavà = Pháp không là lậu 

hoặc, nhưng hợp tác với lậu hoặc.  

XIX 

(a)- Àsavavippayuttà sàsavà = Pháp vô lậu, nhưng là mục tiêu 

của lậu hoặc. 

(b)- Àsavavippayuttà anàsavà = Pháp vô lậu, nhưng không phải 

là mục tiêu của lậu hoặc. 

 

D<> Nhóm «thằng thúc» (Saṃyojana). 

XX 

(a)- Saṃyojanà = Là những sợi dây ràng buộc, còn gọi là «dây 

thằng thúc». 

(b)- No saṃyojanà = Không trói buộc, xiềng xích. 

XXI 

(a)- Saṃyojaniyà = Pháp đưa đến ràng buộc, xiềng xích. 



 

 

81 

 

(b)- Asaṃyojaniyà = Pháp không đưa đến cột trói, xiềng xích. 

XXII 

(a)- Saṃyojana sampayuttà = Pháp đi chung với ràng buộc, đi 

chung với xiềng xích. 

(b)- Saṃyojana vippayuttà = Pháp không đi chung với ràng 

buộc, cách ly xiềng xích. 

XXIII 

(a)- Saṃyojana ceva saṃyojaniyà ca = Pháp ràng buộc, và đưa 

đến ràng buộc. 

(b)- Saṃyojaniyà ceva no ca saṃyojanà = Pháp không ràng 

buộc, nhưng sẽ đưa đến ràng buộc. 

 

 

XXIV 

(a)- Saṃyojanà ceva saṃyojanasampayuttà = Pháp ràng buộc, 

và có thể đi chung với pháp ràng buộc. 

(b)- Saṃyojanasampayuttà ceva no ca saṃyojanà = Pháp chính 

nó không ràng buộc, nhưng sẽ đi chung với ràng buộc. 

XXV 

(a)- Saṃyojanavippayuttà saṃyojaniyà = Pháp không ràng buộc, 

nhưng sẽ đưa đến ràng buộc, xiềng xích. 



 

 

82 

 

(b)- Saṃyojanavippayuttà asaṃyojaniyà =Pháp chính nó không 

ràng buộc, nhưng cũng không đưa đến ràng buộc. 

E<> Nhóm “cột chặt” (Ganthà) 

XXVI 

(a)- Ganthà = Pháp cột chặc, ám chỉ sự dùng dây để ràng buộc, 

để xiềng xích. 

(b)- No ganthà = Pháp không cột trói, ám chỉ không có đặc tính 

của sợi dây.  

XXVII 

(a)- Ganthaniyà = Pháp dẫn đến cột trói (Ganthà). 

(b)- Aganthaniyà = Pháp không dẫn đến cộ trói (Aganthà). 

XXVIII 

(a)- Gantha sampayutta = Pháp đi chung với cột trói. 

(b)- Ganthà vippayuttà = Pháp không đi chung với cột trói, ly 

khai những sợi dây. 

XXIX 

(a)- Ganthà ceva ganthaniyà = Pháp là «dây cột trói»,và đưa 

đến sự cột trói. 

(b)- Ganthaniyà ceva no ca ganthà = Pháp chính nó không phải 

là «dây cột», nhưng đưa đến sự cột trói. 

XXX 



 

 

83 

 

(a)- Ganthà ceva ganthasampayuttà ca = Chính pháp ấy «là dây 

cột», và đi đôi với những dây cột khác. 

(b)- Ganthasampayuttà ceva no ca ganthà = Pháp ấy đi đôi với 

cột trói, nhưng chính nó không phải là sự trói buộc. 

XXXI 

(a)- Ganthavippayutta ganthaniyà = Pháp không có tính ly khai 

trói buộc, nên có thể đưa đến trói buộc. 

(b)- Ganthavippayuttà aganthaniyà = Pháp không có tính trói 

buộc, và sẽ không đưa đến trói buộc. 

----------- 

F<>Nhóm «tràn ngập» (Oghà), nhận chìm. 

XXXII- XXXVII 

(a) và (b) giống như «nhóm cột trói» (Ganthà) trên đây. 

 -Khi lập lại phải thay thế «cột trói» bằng «tràn ngập : Ogha». 

----------- 

G<>Nhóm «khổ ách» (Yoga). 

 

XXXVIII-XLIII 

(a) và (b) giống như nhóm «cột trói» (Gantha) trên đây. 

-Chỉ phải thay thế «cột trói» bằng «khổ ách : Yoga». 

----------- 

H<>Nhóm «chướng ngại» (Nìvaraṇa). 



 

 

84 

 

XLIV 

(a)- Nìvaraṇà = Pháp chướng ngại cho sự định tâm, đắc thiền 

(jhàna). -Còn gọi là «triền cái» 

(b)- No nìvaraṇà = Pháp không là chướng ngại cho thiền. 

XLV 

(a)- Nìvaraṇiyà = Pháp đưa đến chướng ngại, sẽ liên quan đến 

hay trở thành chướng ngại. 

(b)- Anìvaraṇiyà = Pháp không đưa đến chướng ngại. 

XLVI 

(a)- Nìvaraṇasampayuttà = Pháp đi chung với chướng ngại. 

(b)- Nìvaraṇavippayuttà = Pháp không đi chung, không tùy tùng  

với chướng ngại. 

XLVII 

(a)- Nìvaranà ceva nìvaraṇiyà ca = Pháp là chướng ngại, và đưa 

đến chướng ngại. 

(b)- Nìvaraṇiyà ceva no ca nìvaraṇiyà =Pháp chính nó không 

phải là chướng ngại, nhưng sẽ đưa đến chướng ngại. 

XLVIII 

(a)- Nìvaraṇa ceva nìvaraṇasampayutta = Pháp luôn luôn là 

chướng ngại, và đi chung với chướng ngại. 



 

 

85 

 

(b)- Nìvaraṇasampayutta ceva no ca nìvaraṇà = Pháp không  đi 

chung với chướng ngại, nhưng chính nó không phải là chướng 

ngại. 

XLIX 

(a)- Nìvaraṇavippayuttà nìvaraṇiyà = Pháp không đi với chướng 

ngại, và sẽ đưa đến chướng ngại. 

(b)- Nìvaraṇavippayuttà anìvaraṇiyà = Pháp không là chướng 

ngại, và sẽ không đưa đến chướng ngại. 

I<>Nhóm «tà kiến» (Paràmàsa), chấp nghi thức. 

L 

(a)- Paràmàsà = Tà kiến, nguyên nhân của mê tín, dị đoan. 

(b)- No pàràmàsa = Không tà kiến, không chấp nghi thức. 

LI 

(a)- Paràmaṭṭthà = Pháp đưa đến tà kiến, dẫn tới cuồng tín. 

(b)- Aparàmaṭṭhà = Pháp không đưa đến tà kiến. 

 

 

LII 

(a)- Paràmàsa sampayuttà = Pháp đi chung với tà kiến, hay ràng 

buộc bỡi nghi thức, tiếp cận mê tín. 

(b)- Paràmàsa vippayuttà = Pháp ly khai sự mắc dính hình thức. 

LIII 



 

 

86 

 

(a)- Paràmàsa ceva paràmaṭṭhà ca = Pháp bị tà kiến hướng dẫn, 

nên trở thành tà kiến (Paràmàsa). 

(b)- Paramaṭṭhà ceva no ca paràmàsà = Pháp chính nó tà kiến, 

nhưng không bị tà kiến khác hướng dẫn. 

LIV 

(a)- Paràmàsavippayuttà paràmaṭṭhà = Pháp ly khai tà kiến, 

nhưng bị tà kiến khác hướng dẫn. (-Từ không mê tín, lòng tham 

làm cho trở thành mê tín). 

(b)- Paràmàsavippayuttà aparàmaṭṭhà = Pháp ngoài tà kiến, 

nhưng sẽ không bị lôi kéo bỡi tà kiến. (Thường có ở một số các 

nhà khoa học). 

J<>Nhóm 2 chi “đại trung gian” (Dukà). 

LV 

(a)- Sàrammaṇà = Pháp phát sinh do đối tượng. -Chẳng hạng 

như tập khí tâm lý (Cetasika khandha). 

(b)- Anàrammaṇà = Pháp không có đối tượng, không bị ảnh 

hưởng bỡi đối tượng. (Sắc pháp nguyên thủy, Niết-bàn). 

 

LVI 

(a)- Città = Pháp tạo ra sinh thức. (-Từ nhãn thức đến thân thức, 

ý thức (manoviññaṇa) và ý giới (manodhàtu). 



 

 

87 

 

(b)- No citta = Pháp không tạo ra sinh thức. (-Như thọ uẩn, 

tưởng uẩn, hành uẩn, tất cả sắc pháp (sabbaṃ rùpaṃ), vô hành 

(asaṅkhatà), và giới (dhàtu). 

LVII 

(a)- Cetasikà = Pháp là tâm sở, -như trong thọ uẩn, tưởng uẩn, 

và hành uẩn). 

(b)- Acetasikà = Pháp không là tâm sở. (-Như sinh thức (citta), 

tất cả sắc pháp (sabbaṃ rùpaṃ), pháp vô hành (asaṅkhatà), và 

pháp giới tố (dhàtu-dhammà). 

LVIII 

(a)- Citta-sampayuttà = Pháp đi chung với tâm thức. (-Như thọ 

uẩn, tưởng uẩn, và hành uẩn). 

(b)- Citta-vippayuttà = Pháp không đi chung với tâm thức. (-Như 

tất cả sắc nguyên thủy (sabbaṃ rùpaṃ), pháp vô hành 

(asaṅkhata), và pháp giới tố (dhàtu). 

------------ 

LIX 

(a)- Cittasaṃsaṭṭhà = Pháp là tâm kết hợp, hay tâm hiện diện, và  

(b)- Cittavisaṃsaṭṭhà = Pháp là tâm tách rời. -Nhưng có liên 

quan như trên, là “đi chung” và “không đi chung”. 

----------- 

LX 



 

 

88 

 

(a)- Citta samuṭṭhàna = Pháp do tâm phát sinh. -Đọc lại phần 

nầy trong “Triết học A-tỳ-đàm (Abhidhamma) cuốn I. 

(b)- No citta samuṭṭhàna = Pháp không do tâm phát sinh. 

LXI 

(a)- Citta-sahabhuno = Pháp đồng sinh với tâm. (-Như thọ uẩn, 

tưởng uần, hành uẩn, thân biểu tri (kàyaviññatti), và khẩu biểu 

tri (vacìviññatti). 

(b)- No citta-sahabhuno = Pháp không đồng sinh với ý thức. Như 

tâm (citta), như sắc tồn tại (avasesaṃ rùpaṃ), như vô hành 

(asaṅkhata), và như giới tố (dhàtu). 

LXII 

(a)- Cittànuparivattino = Pháp biến đổi theo sự thay đổi của tâm 

thức. Nghĩa là “đồng sinh” như trên. 

(b)- No-cittànuparivattino = Pháp không biến đổi theo sự thay 

đổi của tâm thức. -“Không đồng sinh” như trên. 

LXIII 

(a)- Citta-saṃsaṭṭhànasamuṭṭhànà = Pháp kết hợp với tâm thức 

và được phát sinh từ tâm thức. (-Như thọ uẩn, tưởng uẩn, và 

hành uẩn). 

(b)- No citta-saṃsaṭṭhànasamuṭṭhàna = Pháp không kết hợp với 

tâm thức, nhưng phát sinh từ tâm thức. (-Như tâm, tất cả sắc, vô 

hành, và giới tố). 

LXIV 



 

 

89 

 

(a)- Citta-saṃsaṭṭha-samuṭṭhàna-sahabhuno = Pháp kết hợp 

cùng tâm thức, đang được phát sinh từ tâm thức, và phát sinh 

đồng thời với tâm thức. Nghĩa là sinh ra với cùng điều kiện. 

(b)- No citta-saṃsaṭṭhàna-samuṭṭhànasahabhuto = Pháp không 

kết hợp cùng tâm thức, và được phát sinh từ tâm thức. -Nghĩa là 

không sinh ra với cùng điều kiện. 

LXV 

(a)- Cittasaṃsaṭṭha-samuṭṭhànànuparivattino = Pháp kết hợp 

với tâm thức, đang được phát sinh từ tâm thức, và biến đổi theo 

tâm thức. -Đồng sinh cùng điều kiện. 

(b)- No cittasaṃsaṭṭha samuṭṭhànanuparivattino = Pháp không 

kết hợp với tâm thức, và được phát sinh từ tâm thức. -Nghĩa là 

không “đồng sinh cùng điều kiện”. 

LXVI 

(a)- Ajjhatikà = Pháp nằm trong thân tâm con người. 

(b)- Bàhirà = Pháp nằm ngoài thân tâm con người. 

LXVII 

(a)- Upàdà = Pháp là quả kết thành của nghiệp, đã làm trong 

kiếp nấy hay từ kiếp trước. 

(b)- No upàdà = Pháp không là quả kết thành của nghiệp đã làm. 

------------- 

LXVIII 



 

 

90 

 

(a)-Upàdinnà = Pháp liên quan sai biệt.  

(b)- Anupàdinnà = Pháp không liên quan không sai biệt. -Như 2 

trình trạng đối nghịch nêu trên. 

-------------- 

K<>Nhóm «thủ» (Upàdàna). 

LXIX 

(a)- Upàdàṇà = Pháp ám chỉ tình trạng ôm cứng hiện hữu, 

«THỦ». -Cố chấp định kiến, như dục (kàma), như tà kiến 

(diṭṭhi), như giới cấm hình thức (sìlabbata), chấp thân hữu hình 

là «TA» (attavàda).  

(b)- No upàdànà = Pháp ám chỉ tình trạng «không thủ kết». 

LXX 

(a)- Upàdàniyà = Pháp đưa đến chấp thủ, chồng chất tập khí 

càng lúc càng to. 

(b)- Anupàdàniyà = Pháp không đưa đến chồng chất chấp thủ. 

LXXI 

(a)- Upàdànasampayuttà = Pháp luôn luôn đi chung với chấp 

thủ (upàdàna). 

(b)- Upàdànavippayuttà : Pháp không đi chung với chấp thủ. 

LXXII 

(a)- Upàdàna ceva upàdàniyà ca = Pháp luôn luôn là chấp thủ, 

và đưa đến chấp thủ. 



 

 

91 

 

(b)- Upàdàniyà ceva no ca upàdàna = Pháp không là chấp thủ, 

nhưng sẽ đưa dến chấp thủ. 

LXXIII 

(a)- Upàdàna ceva upàdànasampayuttà = Pháp chính nó là chấp 

thủ, và cũng đi chung với một chấp thủ khác. 

(b)- Upàdànasampayuttà ceva no ca upàdànà = Pháp chính nó 

không là chấp thủ, nhưng sẽ đi chung với chấp thủ. 

LXXIV 

(a)- Upàdànavippayutta upàdàniyà = Pháp không đi chung với 

chấp thủ, nhưng sẽ đưa đến chấp thủ. 

(b)- Upàdànavippayuttà anupàdàniyà = Pháp không đi chung 

với chấp thủ, và không đưa đến chấp thủ. 

L<>Nhóm «phiền não» (Kilesa). 

LXXV 

(a)- Kilesà = Pháp là tình trạng phiền não (Tham, sân, si, ngã 

mạng, tà kiến, hoài nghi, hôn trầm, trạo cử, vô tàm, và vô úy). 

(b)- No kilesa = Pháp không phải là các tình trạng phiền não. 

LXXVI 

(a)- Saṅkilesikà = Pháp đưa đến phiền não. 

(b)- Asaṅkilesikà = Pháp không đưa đến phiền não. 

LXXVII 



 

 

92 

 

(a)- Saṅkiliṭṭthà = Pháp kết hợp với phiền não. 

(b)- Asaṅkiliṭṭhà = Pháp không kết hợp với phiền não. 

LXXVIII 

(a)- Kilesasampayuttà = Pháp đi chung với phiền não. 

(b)- Kilesavippayuttà = Pháp không đi chung với phiền não. 

LXXIX 

(a)- Kilesa ceva saṅkilesikà = Pháp không là phiền não, và đưa 

đến phiền não. 

(b)- Saṅkilesikà ceva no ca kilesikà = Pháp đưa đến phiền não, 

nhưng nó không là phiền não. 

LXXX 

(a)- Kilesà ceva saṅkiliṭṭhà ca = Pháp luôn luôn là phiền não, và 

kết hợp với phiền não. 

(b)- Saṅkiliṭṭhà ceva no ca kilesà = Pháp không là phiền não, 

nhưng kết hợp với phiền não. 

LXXXI 

(a)- Kilesà ceva kilesasampayuttà ca = Pháp là phiền não, và đi 

chung với phiền não khác. 

(b)- Kilesasampayuttà ceva no ca kilesà = Pháp đi chung với 

phiền não, nhưng chính nó không là phiền não. 

LXXXII 



 

 

93 

 

(a)- Kilesa-vippayuttà saṅkilesikà = Pháp không đi chung với 

phiền não, nhưng dẫn đến phiền não. 

(b)- Kilesa-vippayuttà asaṅkilesikà = Pháp không đi chung với 

phiền não, và không dẫn đến phiền não. 

LXXXIII 

(a)- Dassanena pahàtabbà = Pháp có thể làm cho tiêu trừ phiền 

não bỡi “nội minh”. (Chẳng hạng như Tu-đà-hườn đạo = 

Sotàpatti magga). 

(b)- Na dassanena pahàtabbà = Pháp không thể làm cho tiêu trừ 

phiền não bỡi “nội minh”. 

LXXXIV 

(a)- Bhàvanàya pahàtabbà = Pháp có thể tiêu trừ phiền não bỡi 

hành đạo. Chẳng hạng như 3 đạo thánh sau cùng. (Tư-đà-hàm 

đạo, A-na-hàm đạo, A-la-hán đạo). 

(b)- Na bhàvanàya pahàtabbà = Pháp không thể tiêu trừ phiền 

não bỡi hành đạo. 

LXXXV 

(a)- Dassanena pahàtabbahetukà = Pháp là nhân lành có thể 

tiêu trừ «phiền não» bỡi «nội minh». 

(b)- Na dassanena pahàtabbahetukà = Pháp là không là nhân 

lành, để tiêu trừ «phiền não» bỡi «nội minh». 

 

LXXXVI 



 

 

94 

 

(a)- Bhàvanàya pahàtabbahetukà = Pháp là nhân có thể tiêu trừ 

phiền não bỡi hành đạo. 

(b)- Na bhàvanàya pahàtabbahetukà = Pháp không là nhân để 

tiêu trừ phiền não bỡi hành đạo. 

LXXXVII 

(a)- Savitakkà = Pháp đi chung với «TẦM» (vitakka). «Tầm» là 1 

chi thiền hướng đến đề mục hữu sắc). 

(b)-Avitakka = Pháp không đi chung với «TẦM». 

LXXXVIII 

(a)- Savicàrà = Pháp đi chung với “TỨ”, hay «pháp bám lại đối 

tượng» -Vicàra). -Trong thiền học, «đối tượng là đề mục». 

(b)- Avicàra = Pháp không đi chung với «TỨ». 

LXXXIX 

(a)- Sappìtikà = Pháp đi chung với “HỶ” (Pìti), hay “an vui”. 

“Vui” ở đây ám chỉ “an trú trong thanh tịnh, tiến bộ hành thiền”. 

(b)- Appìtikà = Pháp không đi chung với “HỶ” (Pìti), -bất an. 

XC 

(a)- Pìti-sahagatà = Pháp “đồng sinh” với “HỶ” (Pìti), an vui 

trong sự tiến bộ tu thiền. 

(b)- Na pìtisahagatà = Pháp “không đồng sinh” với “HỶ” (Pìti)  

hay bất an trong hành thiền. 

XCI 



 

 

95 

 

(a)- Sukha sahagatà = Pháp “đồng sinh” với “LẠC” (Sukha), 

hay dễ chịu trong hành thiền. 

(b)- Na sukha-sahagatà = Pháp “không đồng sinh” với “LẠC” 

(Sukha), hay khó chịu trong hành thiền. 

XCII 

(a)- Upekkhà sahagatà = Pháp “đồng sinh” với “XẢ” 

(Upekkhà), hay bình đẳng trong hành thiền. 

(b)- Na upekkhà-sahagatà = Pháp “không đồng sinh” với “XẢ” 

(Upekkhà), hay bất thăng bằng trong hành thiền. 

XCIII 

(a)- Kàmàvacarà = Pháp thuộc về “DỤC GIỚI” (Kàmavacara), 

cõi tâm luôn luôn vọng động, bất an. -Kể từ “Địa ngục vô gián” 

(Avìci niraya) lên đến cõi “THA HÓA TỰ TẠI” 

(Paranimmitavasavattì) 

(b)- Na kàmavacarà = Pháp không nằm trong các cõi DỤC. 

XCIV 

(a)- Rùpàvacarà = Pháp thuộc về cõi “SẮC” (Rùpa), cõi lấy “Tứ 

đại siêu việt” (Catu mahàbhùta) làm nền tảng. -Từ “Phạm thiên” 

(Brahma) đến “Sắc cứu cánh thiên” (Akaniṭṭha loka). 

(b)- Na rùpavacarà = Pháp không thuộc về “SẮC GIỚI”. 

XCV 

(a)- Arùpavacarà = Pháp thuộc vễ cõi “VÔ SSẮC” (Arùpaloka), 

cõi không lấy “Tứ Đại Tinh Vi” làm nền tảng vận hành tái sinh. 



 

 

96 

 

-Từ cõi “Không vô biên xứ” (Àkàsànañcàyatana) đến cõi “Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ” (Neva saññà nà saññàyatana). 

(b)- Na arùpàvacarà = Pháp không thuộc về cõi VÔ SẮC. 

XCVI 

(a)- Pariyàpannà = Pháp “nằm trong những chu sinh tử”. 

(b)- Apariyàpannà = Pháp “không nằm trong các chu kỳ sinh 

tử”, không xoay vần liên tục. 

XCVII 

(a)- Niyyànikà = Pháp dẫn đến “Niết-bàn” (Nibbàna), giải thoát 

sinh tử luân hồi. 

(b)- Aniyyànikà = Pháp không đưa đến “Niết-bàn”, luôn luôn 

vướng mắc luân hồi. 

XCVIII 

(a)- Niyatà = Pháp là “thục quả nhất định” của nghiệp.  

-Kinh văn Pàlì : 

“Pañca kàmàni ànantarikàni, yà ca micchà diṭṭhi niyàtà, cattàro 

maggà apariyàpannà, ime dhamma niyatà”. 

(b)- Aniyatà = Pháp không là “thục quả nhất định của nghiệp 

(kamma), thuộc về trung tính (byàkatà) hay duy tác (viriyà). 

 

 

XCIX 



 

 

97 

 

(a)- Sa-uttarà = Pháp vượt qua ba cõi (UTTARA), thuộc về Đạo 

Thánh giới (Maggàmagga dhammà). 

(b)- Anuttarà = Pháp VÔ THƯỢNG, không có pháp nào hoàn 

toàn hơn (Lokuttara dhammà). 

C 

(a)- Saraṇà = Pháp đa phương, đi chung với các vận hành thăng 

đọa*. -Xem chú thích có «hoa thị*» 

(b)- Araṇà = Pháp đơn phương, độc sinh, không đi chung với 

mọi vận hành thăng đọa. 

Pàlì văn * : 

«*Rananti etehìti-raṇà. Yehi abhibhùtà sattà nànappakàrena 

kandanti paridevanti, tesam ràgàdìnaṃ etaṃ adhivacanaṃ. 

Sampayogavasena pahàṇa kaṭṭhatàvasena ca saha raṇehìti 

sararaṇà». -Trích từ «Sách Chú giải» (Aṭṭhakathà). 

---------------------- 

 

Phân tập II 

CHÙM PHÁP THIỆN (A và B). 

(Kusalaṭṭikà). 

*Trình bày tùy theo «cách của «nhóm thứ I». 

-A 

Sự phát sinh TÂM THỨC 



 

 

98 

 

(Cittuppàdakaṇda) 

§1. Vào đề  

<>Chương I và chương II của cuốn “Vi diệu pháp tụ” 

(Abhidhammasaṅganì), như chúng ta vừa nêu qua trên đây, đã 

kê khai các pháp theo “Nhóm thứ I”, tiếng Pàlì gọi là 

“Kusalaṭṭikà”. -Nghĩa là nhóm có 3 đầu đề a/“Kusala” (THIỆN), 

b/“Akusala” (BẤT THIỆN), và c/“Abyàkatà” (TRUNG TÍNH), 

được phân loại theo quan điểm đạo đức, một cách thuần túy. 

<>Chương I có liên quan đến CÁI gọi là “sự phát sinh của tâm 

thức” (Cittuppàda), đã trình bày các thực trạng tinh thần “bằng 

cách đánh số”. -Và “đầu đề” sau cùng trong “3 tiểu đề “ấy, tên là 

“PHÁP TRUNG TÍNH” (Abyàkatà dhammà), cũng bao gồm 

những “hiện tượng vật chất”, mà “bảng đánh số” còn được mệnh 

danh là “Phân đoạn nói về sắc vật” (Rùpa kaṇḍa). 

 -Rồi một “đề cao” khác được nêu ra với từ ngữ “Niết-bàn”, ám 

chỉ “VÔ VI giới” (Asaṅkhatà dhàtu). -Tuy “Vô vi giới” nằm 

trong danh sách những “Pháp trung tính” (Abyàkatà dhammà), 

nhưng nó không đi vào trong sự bàn luận chi tiết. 

<>Như trọng tâm của hầu hết những từ ngữ, có nội dung triết 

học đặc biệt, đã được giảng giải trong cuốn “Vi Diệu Pháp 

Thống Kê Tâm thức” (Abhidhammaṭṭhasaṅgaha), tiếp theo đây 

chúng ta sẽ chú trọng đến những nét chính của hệ thống diễn tả 

và phân phối các PHÁP (Dhammà). 

§2. Thứ tự và phân loại các “mẫu tâm thức” (Città). 



 

 

99 

 

<>Đoạn nói về “SỰ PHÁT SINH TÂM THỨC” (Cittuppàda 

kaṇḍa) là một “bản kê khai đầy đủ” về các mẫu tâm (citta), đã 

được “sắp xếp”, dưới “3 đầu đề” của “nhóm pháp 3 chi thứ 

nhất”, gọi là “Pháp thiện” (Kusala dhammà), “Pháp bất thiện” 

(Akusala dhammà), và “Pháp trung tính” (Abyàkatà dhammà).  

<>Mỗi đầu đề được tiếp nối bỡi một danh sách khá dài, về 

những “thuộc tố”, hay “Tâm sở” (Cetasikà), mà nhờ đó TÂM 

(Citta) được thành lập. -Và cùng một loại “thuộc tố” hay “tâm 

sở” ấy, “TÂM” (Citta) có thể được nhắc lại “nguyên mẫu” nhiều 

lần, trong những “thành lập tâm thức khác”.  

-Thứ tự và phân loại của những “Mẫu tâm thức” (Citta) được 

trình bày như sau : 

I.  

PHÁP THIỆN (Kusalà dhammà). 

(A) 

<> Dục giới (Kàmàvacarà) : Có “8 Mẫu tâm đại hạnh” (8 

Mahàcittàni) thuộc SẮC GIỚI. -Như đã trình bày trong “Tịnh 

quang tâm” (Sobhaṇa citta), thuộc cuốn I. 

(B) 

<> Sắc giới (Rùpàvacarà), ám chỉ tiến trình của THIỀN, có “4 

đề mục” thành lập từ “TỨ ĐẠI” (Catu mahàbhùta), là : 

i 

Đề mục ĐẤT (Paṭhavì kasiṇa), liên quan đến : 



 

 

100 

 

*Bốn tầng thiền (jhànà), căn cứ theo “pháp phân ra 4 chi” 

(Catukkanaya). 

*Năm bậc thiền (jhànà), căn cứ theo “pháp phân ra 5 chi” 

(Pañcakanaya). 

*Bốn tầng thiền (jhànà), căn cứ theo “pháp phân ra 4 chi” 

(Catukkanaya), phối hợp với “4 cách đắc đạo” (catu paṭipadà). 

*Năm bậc thiền (jhànà), căn cứ theo “pháp chia 5 chi” 

(Pañcanaya), phối hợp với “4 cách đắc đạo” (catu paṭipadà). 

*Năm tầng thiền (jhàna), phối hợp với “4 đối tượng”=“đề mục” 

(Àrammana). 

*Năm bậc thiền (jhàna), trong 16 phương diện khác nhau, gồm 

sự “phối hợp của 4 cách đắc đạo” (catu paṭipadà) và các “đề 

mục tu thiền” (Àrammaṇa). 

ii-viii 

<>Tương tự như trên, các số ii/“Đề mục nước” (Àpo kasiṇa), 

iii/“Đề mục lửa” (Tejo kasiṇa), iv/“Đề mục khí” (Vàyo kasiṇa), 

v/“Đề mục màu biển” (Nìla kasiṇa), vi/“Đề mục màu vàng” (Pìta 

kasiṇa), vii/“Đề mục màu đỏ” (Lohita kasiṇa), và  viii/“Đề mục 

màu trắng” (Odàta kasiṇa), thì có : 

* Những tầng thiền (Jhànà), làm cho phát sinh “Vượt thắng xứ” 

(Abhibhù-àyatanà). 

* Những tầng thiền (Jhànà), làm cho phát sinh “Giải thoát xứ” 

(Vimokkha-àyatana). 



 

 

101 

 

* Những tầng thiền (Jhànà), làm cho phát sinh “Phạm hạnh” 

(Brahma vihàrà). 

* Những tầng thiền (Jhànà), làm cho phát sinh “Đối tượng bất 

tịnh” (Asubhà). 

(C) 

<> VÔ SẮC giới (Arùpàvacarà). 

*Gồm 4 bậc Thiền vô sắc. -Xem lại cuốn I. 

(D) 

“Trình độ thành tựu” (Paṭipadà) và “Tính ưu thế” (Adhipati). 

<>Cũng với các “mẫu tâm thức” (Città), được mô tả trên đây, 

phối hợp với “3 phẩm cách thiền”, chẳng hạng như “hạ” (hìna), 

“trung” (majjhima), và “thượng” (Paṇìta), -cùng “4 ưu thế” (ám 

chỉ “tứ thần túc”), là “DỤC” (Chanda), “TẤN” (Viriya), “TÂM” 

(Citta) và “KHÁN” (Vimaṃsa). 

(E) 

<> SIÊU THẾ giới (Lokuttara), gồm : 

-Những tầng thiền của Đệ nhất đạo (Paṭhama magga), gồm các 

“thiền tâm” (jhànacittà) giống như trên, phối hợp với “4 trình độ 

thành tựu” (Catu paṭipadà dhammà). 

* Các mẫu tâm thức tương tự, an trú trên “thực tại tánh không” 

(Suññatà), hoàn toàn vô ngã. 

* Các mẫu tâm thức tương tự, an trú trên “phẩm cách vô lượng” 

(Appaṇihità), vô sắc giới. 



 

 

102 

 

* Các mẫu tâm thức tương tự, phối hợp với “Niệm xứ siêu thế” 

(Lokuttara saṭipaṭṭhàna), với “Chánh cần” (Sammappadhàna), 

với “Như như ý túc” (Iddhipàda), với “Căn quyền” (Indriya), với 

“Thần lực” (Bàla), với “Giác chi” (Bojjhaṅgà), với “Diệu đế” 

(Sacca), với “Thiền định” (Samatha), với “Pháp” (Dhammà), với 

“Uẩn” (Khandha), với “Xứ” (Àyatana), với “Giới tố” (Dhàtu), 

với “Thực phẩm” (Àhàra), với “Xúc” (Phassà), với “Thọ” 

(Vedanà), với “Tưởng” (Saññà), với “Chủ ý” (Cetanà), và với 

“Tâm” (Citta). 

* Các tầng thiền, phối hợp với “4 pháp ưu thế” (Catu adhipati) 

được củng cố vững chắc. 

* Các mẫu tâm đệ nhị thiền, đệ tam thiền, đệ tứ thiền, hướng 

thẳng đến ĐẠO (magga). 

----------- 

 

II 

PHÁP BẤT THIỆN  

(Akusala dhammà), gồm : 

            - Tám mẫu tâm (Citta) câu hữu với THAM (Lobha). 

            - Hai mẫu tâm (Citta) câu hữu với SÂN (Dosa). 

            - Hai mẫu tâm (Citta câu hữu với SI (Moha). 

<>Những «Mẫu tâm bất thiện» (Akusala cittàni) nầy, đã được 

nói rõ, và tương đối dễ hiểu. Mời đọc lại cuốn I. 

------------- 



 

 

103 

 

                                   

                                III 

PHÁP TRUNG TÍNH (Abyàkatà dhammà), gồm : 

-Tám «mẫu tâm quả thiện vô nhân» (Attha Ahetuka Kusala 

Vipàka Citta). 

-Tám «mẫu tâm quả thiện hữu nhân» (Attha Sahetuka Kusala 

Vipàka Citta). 

-Năm «mẫu tâm quả sắc giới» (Pañca Rùpàvacara Vipàka citta). 

-Bốn «mẫu tâm quả vô sắc» (Catu Arùpàvacara Vipàka citta). 

-Bốn «mẫu tâm quả siêu thế» (Catu Lokuttara Phala Citta).  

-Và : 

-Những «mẫu tâm thức tương ứng với những tâm siêu thế thiện» 

(Lokuttara Kusala città).  

*** 

*Bảy «mẫu tâm quả bất thiện vô nhân» (Satta Ahetuka Akusala 

Vipàka Città) tuy thuộc về loại «bất thiện», nhưng chúng là 

những «mẫu tâm quả vô nhân», nên cũng được ghi và «pháp 

trung tính». 

                                        *** 

-Ngoài ra, trong «Pháp Trung Tính» (Abyàkatà dhammà), còn 

có các «mẫu tâm» khác sau đây : 

*«3 mẫu tâm duy tác vô nhân» (Ti Ahetuka Kiriya Città). 



 

 

104 

 

*«8 mẫu tâm duy tác hữu nhân» (Attha Sahetuka Kiriya-Città). 

*«5 mẫu tâm duy tác sắc giới» (Pañca Rùpàvacara Kiriya-Città). 

*«4 mẫu tâm duy tác vô sắc giới» (Catu Arùpavacara Kiriyà-

Città). 

------------- 

 

§3. Những «MẪU TÂM» (Citta) 

được «nói đến như thế nào ? 

<>Sự nói đến một cách «quyền biến» về những «mẫu tâm» 

(Città), bắt đầu với các câu hỏi, chẳng hạng như : 

-Có bao nhiêu pháp thiện ? (-Katame dhammà kusalà ?), 

-Có bao nhiêu pháp bất thiện ? (-Katame dhammà akusalà ?), 

-Có bao nhiêu pháp trung tính ? (-Katame dhammà 

abyàkatà ?)…. 

<>Theo mỗi trường hợp, người ta có thể đặt ra các câu hỏi, -và 

sau đó, một câu trả lời có thể được «thiết lập», bằng sự bắt đầu 

nhận diện một loại tâm nào có «trạng thái» liên quan đến : 

(i) 

*Cõi cao và thấp, như Dục giới (Kàmàvacara), Sắc giới 

(Rùpàvacara), Vô sắc giới (Arùpàvacara), hay Siêu thế giới 

(Lokuttara) chẳng hạng. 

(ii) 



 

 

105 

 

*Phẩm cách hoặc giá trị : Thiện (Kusala), Bất thiện (Akusala), 

Quả (Vipàka), hay Duy tác (Kiriya)…v..v… 

(iii) 

*Cảm giác, đi đôi với “HỶ” (Somanassa), với “ƯU” 

(Domanassa), với “LẠC” (Sukha), với “KHỔ” (Dukkha), hay 

với “XẢ” (Upekkhà). 

(iv) 

*Đặc tính “Hiệp trí” (Ñàna-sampayutta),  hay “Ly trí” (Ñàna-

vippayutta), “Có tà kiến” (Diṭṭhigata sampayutta), hay “Không 

tà kiến” (Diṭṭhigata vippayutta)..v..v… 

(v) 

*Đối tượng : “Đối tượng hình sắc” (Rùpa àrammaṇa), “Đối 

tượng âm thinh” (Sadda àrammaṇa), “Đối tượng mùi hương” 

(Gandha àrammaṇa)..v..v… 

<>Sau đây là Pàlì văn : 

§1.“Katame dhammà kusalà ? Yasmiṃ samaye kàmàvacaraṃ 

kusalaṃ cittaṃ uppannaṃ hoti somanassasahagataṃ 

ñànasampayuttaṃ, rùpàrammaṇaṃ và saddàrammaṇaṃ và 

gandhàrammaṇaṃ và rasàrammaṇaṃ và phoṭṭhabbàrammaṇaṃ 

và dhammàrammaṇaṃ và, yaṃ yaṃ và pana àrabbha…” 

(§160) “Katame dhammà kusalà ? Yasmiṃ samaye 

rùpùpapattiyà maggaṃ bhàveti vivicceva kàmehi vivicca 

akusalehi dhammehi savitakkaṃ savicàraṃ vivekajaṃ 



 

 

106 

 

pìtisukhaṃ paṭhamaṃ jhànaṃ upasampajja viharati paṭhavì 

kasiṇaṃ…”. 

(§365) “Katame dhammà akusalà ? Yasmiṃ samaye akusalaṃ 

cittaṃ uppannaṃ hoti diṭṭhigatasampayuttaṃ rùparammaṇaṃ 

và….yaṃ yaṃ và pana àrabbha…..” 

(§431) “Katame dhammà abyàkata ? Yasmiṃ samaye 

kàmàvacarassa kusalassa kammassa katattà upacitattà vipàkaṃ 

cakkhuviññàṇaṃ uppannaṃ hoti upekkhà sahagataṃ 

rùpàrammaṇaṃ….”.  

---------- 

 

Về phía THIỆN = KUSALA 

§4. Những TÂM SỞ (Cetasikà) của “mẫu tâm” thứ nhất. 

<>Mẫu tâm thức bắt đầu với kinh văn “Yasmiṃ samaye…”, và 

qui kết với kinh văn “tasmiṃ samaye…”, thì được nối tiếp bằng 

những “danh sách tâm sở”, -và mỗi “danh sách” được “ấn định” 

bỡi trợ động từ “HOTI”. 

<>Chúng ta xem qua danh sách kết hợp với “mẫu tâm” thứ I :  

“…Yasmiṃ samaye………tasmiṃ samaye………”, như sau : 

*Có 11 nhóm, với “”số đếm liên tục”   

I 

(1)-Là XÚC (Phasso hoti), (2)-Là THỌ (Vedanà hoti), (3)-Là 

TƯỞNG (Saññà hoti), (4)-Là CHỦ Ý (Cetanà hoti), (5)-Là 

TÂM (Citta hoti). 



 

 

107 

 

II 

(6)-Là TẦM (Vitakka hoti), (7)-Là TỨ (Vicàro hoti), (8)-Là HỶ 

(Pìti hoti), (9)-Là LẠC (Sukha hoti), (10)-Là NHẤT TÂM 

(Ekaggatà hoti). 

III 

(11)-Là TÍN CĂN (Saddhindriyaṃ hoti), (12)-Là TẤN CĂN 

(Viriyindriyaṃ hoti), (13)-Là NIỆM CĂN (Saṭindriyaṃ hoti), 

(14)-Là ĐỊNH CĂN (Samàdhindriyaṃ hoti), (15)-Là TUỆ CĂN 

(Paññindriyaṃ hoti), (16)-Là Ý CĂN (Manindriyaṃ), (17)-Là 

HỶ CĂN (Somanassindriyaṃ), (18)-Là MẠNG CĂN 

(Jìvitindriyaṃ hoti). 

IV 

(19)-Là CHÁNH KIẾN (Sammà diṭṭhi hoti), (20)-Là CHÁNH 

TƯ DUY (Sammà saṅkappo hoti), (21)-Là CHÁNH TINH TẤN 

(Sammà vàyàmo hoti), (22)-Là CHÁNH NIỆM (Sammà saṭi 

hoti), (23)-Là CHÁNH ĐỊNH (Sammà samàdhi hoti). 

V 

(24)-Là TÍN LỰC (Saddhà-balaṃ hoti), (25)-Là TẤN LỰC 

(Viriya-balaṃ hoti), -Là NIỆM LỰC (Saṭi-balaṃ hoti), (27)-Là 

ĐỊNH LỰC (Samàdhi-balaṃ hoti), (28)-Là TUỆ LỰC (Paññà-

balaṃ hoti), (29)-Là TÀM LỰC (Hiri-balaṃ hoti), (30)-Là ÚY 

LỰC (Ottappa-balaṃ hoti). 

VI 



 

 

108 

 

(31)-Là VÔ THAM (Alobho hoti), (32)-Là VÔ SÂN (Adoso 

hoti), (33)-Là VÔ SI (Amoho hoti), (34)-Là KHÔNG KHAO 

KHÁT (Anabhijjà hoti), (35)-Là KHÔNG ÁC Ý (Abyàpàdo 

hoti), (36)-Là CHÁNH KIẾN (Sammà diṭṭhi hoti). 

VII 

(37)-Là TÀM hay hổ thẹn (Hiri hoti), (38)-Là ÚY hay sợ tội 

(Ottappa hoti). 

VIII 

(39)-Là THÂN THƯ THÁI (Kàya-passaddhi hoti), (40)-Là 

TÂM THƯ THÁI (Citta passaddhi-hoti), (41)-Là THÂN 

KHINH AN (Kàya-lahutà hoti), (42)-Là TÂM KHINH AN 

(Citta-lahutà hoti), (43)-Là THÂN HOAN HỶ (Kàya-mudutà 

hoti), (44)-Là TÂM HOAN HỶ (Citta-mudutà hoti), (45)-Là 

THÂN NHU NHUYỄN (Kàya-kamaññatà hoti), (46)-Là TÂM 

NHU NHUYỄN (Citta-kammaññatà hoti), (47)-Là THÂN 

THÍCH ỨNG (Kàya-pàguññatà hoti), (48)-Là TÂM THÍCH 

ỨNG (Citta-pàguññatà hoti), (49)-Là THÂN TINH LUYỆN 

(Kàyujjukatà hoti), (50)-Là TÂM TINH LUYỆN (Cittujjukatà 

hoti). 

IX 

 (51)-Là TOÀN NIỆM (Saṭi sabba hoti), (52)-Là TOÀN THỨC 

(Sampajaññaṃ hoti). 

X 



 

 

109 

 

(53)-Là THIỀN ĐỊNH (Samatho hoti), (54)-Là MINH SÁT 

(Vipassanà hoti). 

XI 

(55)-Là CHUYÊN CẦN với «ấn chứng» (Paggàho hoti), (56)-Là 

BÌNH AN, hay an trụ và bình đẳng (Avikkhepo hoti). 

<>Ở đây, xin hướng dẫn : 

*Nhóm thứ I, bắt nguồn từ «4 vô sắc uẩn sỡ hữu tâm» (Cattàro 

arùpino khandhà), cùng với XÚC (Phassa), -cái tâm sở căn bản 

làm phát sinh một «mẫu tâm thức» (Citta). 

*Nhóm thứ II, gồm 5 chi thiền (Pañca jhànaṅgà), ám chỉ «những 

yếu tố» của «tâm tịnh». Và vì chúng thuộc về dục giới 

(kàmàvacara), nên chúng vẫn còn yếu. 

*Nhóm thư III, gồm 8 căn quyền (Attha-iṅdriyàni). Phần hành 

của chúng là «dập tắc những chướng ngại đối lập». -Vì vậy, Chú 

giải sách Pháp Tụ nói : 

«Sà (saddhà) ca assaddhi- yassa abhibhavanato 

 adhipatiyaṭṭhena indriyaṃ». –Hay… 

«Tadeva (viriyaṃ) kosajjassa abhibhavanato  

adhipatiyaṭṭhena indriyaṃ»…v…v…..(p.124). 

*Nhóm thứ IV, phát sinh từ Bát Chánh Đạo (Atthaṅgika magga). 

Nhưng 3 pháp tiết chế (Tiyo viratì), là Chánh ngữ (sammà 

vàcà), Chánh nghiệp (sammà kammantà), và Chánh mạng 



 

 

110 

 

(sammà àjìvà) thì không được kể vào, vì chúng nằm trong «Hiệu 

lực nối liền với những thiện pháp khác» (Yevàpanakà). 

*Nhóm thứ V, được gọi là «tiềm lực» (Bala), (gồm có 5, là TÍN, 

TẤN, NIỆM, ĐỊNH, và TUỆ), -vì nó giữ cho tâm thiền vững 

vàng, không bị «đối lập» (=triền cái) làm cho lung lay. 

Palì văn trong Atthasàlinì là : 

«Akampiyaṭṭhena pana balaṃ veditabbaṃ. Asaddhiye na 

kampatìti saddhà-balaṃ, kosajje na kampatìti viriya-balaṃ, 

muṭṭhasacce na kampatìti saṭi-balaṃ, uddhacce na kampatìti 

samàdhi-balaṃ, avijjà na kampatìti pañña-balaṃ, ahirike na 

kampatìti hiri-balaṃ, anottappe na kampatìti anottappa balaṃ» 

(p.128). 

<>Có thể nói rằng, «5 yếu tố»  ở đây cùng phản ảnh «nhóm thứ 

III», là những «căn quyền» (Indriyà). -Sự khác biệt chỉ là «cách 

trình bày». -Đầu tiên, nó «dập tắc đối lập» (hay triệt tiêu chướng 

ngại). -Tiếp theo, nó biểu lộ sức mạnh (bala), không để cho 

chướng ngại tái phát, làm lay chuyển. 

*Nhóm thứ VI, -Vô tham (alobha) tức là không khao khát 

(abhijja), -Vô sân (adosa), tức là không ác ý (abyàpàda), và -Vô 

si (amoha), tức là có chánh kiến (sammà diṭṭhi). -Theo Chú giải 

(Aṭṭhakathà), thì ấy là sự «biểu dương» của NHÂN lành hay 

CĂN lành. -Và cái «bộ ba thứ hai», gồm «không khao khát», 

«không ác ý», và «chánh kiến» sẽ biểu dương hành động !  

-Kinh văn Pàli : 



 

 

111 

 

«Alobhàdìnaṃ yevetàni (anabhijjà…pe…) nàmàni heṭṭhà pana 

ete dhammà mùlavasena gahità, idha kammapathavasenàti 

veditabbà» (Aṭṭhasàlinì. p.132). 

*Nhóm thứ VII, thì tương tự như 2 pháp sau cùng của nhóm thứ 

V, tức là ám chỉ ĐỊNH LỰC (Samàdhi-bala) và TUỆ LỰC 

(Paññà-bala). -Sự lập lại chỉ là gián tiếp nói rằng, dù 2 pháp ấy 

đã được đề cập trong «TIỀM LỰC» (bala), nhưng Đức Phật vẫn 

nhấn mạnh cái «vai trò hộ trì vững chắc» của chúng. -Vì nếu 

CHÚNG thường xuyên vắng mặt, thì đạo đức hay hệ thống sống 

thiện không thể được pháp nào khác, thay thế và duy trì ! 

-Kinh văn Pàlì : 

«Hirottappàni pi heṭṭhà bala vasena gahilàni, idha lokapàla 

vasena. Lokaṃ hi ime dve dhammà palàyanti. Yathàha, -Dve me 

bhikkhave, sukhà dhammà lokaṃ pàlenti». (Aṭṭhasàlinì. p. 132). 

*Nhóm thứ VIII, bao gồm «sáu cặp tâm thức có chung tâm sở», 

tuy ở đây liên quan đến «thân vật lý», nhưng chúng ám chỉ 

«danh thân» (nàma kàya), tức là ám chỉ tập khí, THỌ (vedanà), 

TƯỞNG (saññà), và HÀNH (saṅkhàra). 

*Nhóm thứ IX, thì tương tự như KHẢ NĂNG của niệm 

(Saṭindriya), và KHẢ NĂNG cuả tuệ (Paññindriya) trong nhóm 

thứ III. -Sự nhắc lại chứng tỏ rằng, «các pháp ấy thì đặc biệt 

quan trọng, ngay trong nhóm của chính nó». 

-Kinh văn Pàlì : 

«Lakkhaṇàdìni cetesaṃ (…saṭi ca sampajañña ca…) saṭindriya-

paññindriyesu vutta-nayeneva veditabbàni. Iti heṭṭhà 



 

 

112 

 

vuttamevetaṃ dhammadvayaṃ puna imasmiṃ thàne 

upakàravasena gahitaṃ». (Aṭṭhasàlinì. p.134). 

*Nhóm thứ X, thì yếu tố thiền định có mặt, bỡi vì có «mẫu tâm  

hướng đến dập tắc chướng ngại» (Nìvaraṇà), -chẳng hạng như 

«dục thần túc» (kàmachanda), và những «thần túc» khác 

(aññiddhi), ám chỉ «tấn thần túc=viriyiddhi», «tâm thần 

túc=cittiddhi)», và «khán thần túc=vimaṃsiddhi». -Còn MINH 

SÁT (Vipassanà) thì tương tự như TRÍ TUỆ (Paññà), đã được 

nói đến trên đây. -Lập lại hiệu quả của «thiền định», để nhắc 

rằng, nó có «2 mặt hổ tương, không tách rời, không thể thiếu», 

là «thiền chỉ» (Samatha) và «thiền quán» (Vipassanà). 

-Kinh văn Palì : 

«Aniccàdivasena vividhehi àkàrehi dhamme passatìti vipassanà. 

Paññavesà. Atthato imesaṃ dvinnaṃ lakkhaṇàdìni heṭṭhà 

vuttàneva. Idha panete yuganandhavasena gahità….». 

(Aṭṭhasàlinì. p.134). 

*Nhóm thứ XI, gồm chuyên cần với ấn chứng (Paggàha), và 

bình an hay an trụ trong bình đẳng (Avikkhepo), thì cũng giống 

như tinh tấn (viriya) và thiền định (samàdhi).  

-Hai pháp nầy được nhắc lại trong nhóm thứ XI nầy, để chỉ ra 

rằng hai yếu tố «tinh tấn» (viriya) và «thiền định» (samàdhi) lại 

«hòa hợp» trong một «mẫu tâm» (Citta).* 

-Kinh văn Pàli : 

«Idha panìtaṃ dvayaṃ viriyasamàdhi-yojanaṭṭhàya gahitanti 

veditabbaṃ». (Aṭṭthasàlinì. P. 139). 



 

 

113 

 

§5. Những TÂM SỞ (Cetasikà)  

trong «mẫu tâm thiện dục giới». 

(Kàmavacara-kusala-cittànaṃ cetesikaṃ) 

<>Trong «mẫu tâm thức thứ  I» (Akusala-citta = Bất thiện) và 

«mẫu tâm thức thứ II» (Kusala-citta = Thiện), một số tâm sở thì 

giống nhau. 

<>Nhưng trong “mẫu tâm thức thứ III”, vì không đi chung với 

«sự sáng suốt» hay «trí tuệ» (Paññavippayutta), nên 7 loại tâm 

sở sau đây vắng mặt : 

1. Tuệ căn (Paññindriya), năng lực sáng suốt, như được ghi 

trong nhóm thứ III. 

2-3.Chánh kiến (Sammà diṭṭthi), thấy hiểu đúng, như được ghi 

trong nhóm thứ IV và VI. 

4. Tuệ lực (Pañña bala), hay nội công minh mẫn, như được ghi 

trong thứ V. 

5. Vô si (Amoha), hay không say mê, không bị che áng, như 

được ghi trong nhóm thứ VI. 

6. Toàn thức (Sampajañña), hay thường xuyên cảnh giác, tỉnh 

táo, như được ghi trong nhóm thứ IX. 

7. Minh sát (Vipassanà), hay «thấu đáo thực tại», «nắm vững 

vấn đề», như được ghi trong nhóm thứ XI. 

<>Trong «mẫu tâm thức thứ IV», các tâm sở (Cetasikà) cũng 

giống như tâm sở trong «mẫu tâm thứ III», như vừa nêu. 



 

 

114 

 

<>Trong «mẫu tâm thức thứ V», vì đi chung với cảm giác «thản 

nhiên» (hay XẢ=Upekkhà sahagatà), nên HỶ (pìti) và LẠC 

(Sukha) trong nhóm thứ II, được thay thế bằng «Hỷ căn» 

(Somanassindriya), và «Xả căn» (Upekkhindriya) trong nhóm 

thứ III. -Đó là thái độ «trung hòa », «bình đẳng». 

<>Trong “mẫu tâm thức thứ VI”, các tâm sở cũng giống như 

trong «mẫu tâm thức thứ V». 

<>Trong “mẫu tâm thức thứ VII”, vì đi chung với XẢ (Upekkhà 

sahagata) mà LY TRÍ (Ñànavippayutta), nên có 2 sự «biến đổi» 

của «mẫu tâm thức» thứ III và thứ V được nói đến. 

<>Trong “mẫu tâm thức thứ VIII”, các tâm sở cũng giống như 

trong «mẫu tâm thức thứ VII». 

§6. Những tâm sở trong «mẫu tâm thiện đại hạnh» 

(Mahaggata Kusala Città). 

<>Ngoại trừ «sự khác nhau về phẩm cách và sức mạnh», những 

«tâm thiện đại hạnh» (Mahaggata-kusala-città) thuộc về một bậc 

«tâm thức cao hơn», nên các tâm sở thuộc «tầng thiền hữu sắc 

thứ nhất» (Rùpavacara kusala paṭhamajjhàna) của nó, cũng 

giống như các tâm sở của «mẫu tâm thiện dục giới» 

(Kàmavacara kusalacittà). 

-Pàli văn : 

«Ime kàmàvacara-paṭhama-kusala-citte vuttappakàràya 

padapaṭipàṭiyà chapaññàsa dhammà honti, kevalaṃ hi te 



 

 

115 

 

kàmàvacarà, ime bhummantaravasena mahaggatà rùpàvacaràti. 

Ayamettha viseso, sesaṃ tàdisameva». (Aṭṭhasàlinì. p.163). 

<>Ở tầng thiền hữu sắc thứ II, nói theo “bộ tứ” (Catukka-naya) 

thuộc tạng KINH, gồm 4 bậc thiền, thì từ TẦM (Vitakka) và TỨ 

(Vicàra) khi được tính lên, chúng ta thấy những «tâm sở» 

(Cetasikà) sau đây, sẽ lần lượt «vắng mặt» : 

1-2. Tầm (Vitakka) và Tứ (Vicàra), đã ghi trong nhóm thứ II. 

3. Chánh tư duy (Sammà saṅkappa), ghi trong nhóm thứ IV. 

<>Ở bậc thiền hữu sắc thứ III, tâm sở “HỶ» cũng biến mất trong 

nhóm thứ II. 

<>Ở tầng thiền hữu sắc thứ IV (dựa theo tạng KINH), sự thay 

đổi, tiến hóa giống trên, -nghĩa là tâm sở LẠC (Sukha) được 

thay thế bằng tâm sở XẢ (Upekkhà), như ghi trong nhóm thứ II, 

-và tâm sở «Hỷ Căn» (Somanassindriya) được thay thế bằng tâm 

sở «Xả Căn» (Upekkhindriya), đã ghi trong nhóm thứ III. 

<>Nhưng với «bộ ngũ» (Pañcaka-naya, -theo Vi diệu pháp), 

gồm 5 tầng thiền, thì bậc thiền thứ III được chẻ ra làm đôi. 

<>Riêng «4 tâm thiền vô sắc» (Arùpàvacara-kusala jhànacittà), 

thì tương đương với bậc thiền cao nhất (=đệ ngũ) của «thiền hữu 

sắc» (Rùpajhàna). 

§7. Những tâm sở trong «mẫu tâm siêu thế»  

(Lokuttaracitta). 



 

 

116 

 

<>Số lượng và thứ tự tâm sở, trong «mẫu tâm đạo thứ nhất» 

(Paṭhama magga), khi phối hợp với «đệ nhất thiền», thì cũng 

giống như «mẫu tâm dục giới thiện» (Kàmàvaca Kusala-citta), 

và với sự «thêm vào» như sau : 

1. -Tâm sở gọi là «Quyền năng của tâm thiền, biết những pháp 

chưa đắc» (Anaññàtaññassàmìtindriyaṃ), như trong nhóm III. 

2, 3 và 4. -Ba tâm sở tiết chế, gồm Chánh ngữ (Sammà vàcà), 

Chánh nghiệp (Sammà kammantà), và Chánh mạng (Sammà 

àjivà), như đã ghi trong nhóm thứ IV. 

<>Những tâm sở của «3 mẫu tâm đạo còn lại», thì cũng tương tự 

như trên, ngoại trừ sự «biến thiên» của «thiền tâm biết những 

pháp chưa đắc» (Anaññàtaññàmìtindriyaṃ), bỡi một «căn quyền 

khác» (Aññindriyaṃ). 

<>Do đó, tổng số những tâm sở trong «3 mẫu tâm» nầy, khi phối 

hợp với đệ nhất thiền, là 60. 

<>Nhưng các «biến thiên» có thể làm cho thay đổi, khi chúng 

kết hợp với những tầng thiền khác. 

---------------- 

 

Về phía BẤT THIỆN (Akusala) 

§8. Những tâm sở trong «mẫu tâm bất thiện thứ I» 

(Akusala-citta). 



 

 

117 

 

<>Những tâm sở (Cetasikà) trong «mẫu tâm thức bất thiện thứ 

nhất» (Akusala-città), kết hợp với nhân THAM, có thể xếp đặt 

thành nhiều nhóm tương ứng. 

-Kinh văn Pàli tượng trưng là : 

«…Yasmiṃ samaye……….tasmiṃ samaye…» 

-Với các nhóm, như sau : 

I 

(1)-Là XÚC (Phasso hoti), (2)-Là THỌ (Vedanà hoti), (3)-Là 

TƯỞNG (Saññà hoti), (4)-Là TƯ hay «chủ ý» (Cetanà hoti), (5)-

Là TÂM (Citta hoti). 

II 

(6)-Là TẦM (Vitakka hoti), (7)-Là TỨ (Vicàro hoti), (8)-Là HỶ 

(Pìti hoti), (9)-Là LẠC (Sukha hoti), (10)-Là NHẤT TÂM (Citta 

ekaggatà hoti). 

III 

(11)-Là TẤN CĂN (Viriyindriyaṃ hoti), (12)-Là  ĐỊNH CĂN 

(Samàdhindriyaṃ hoti), (13)-Là Ý CĂN (Manindriyaṃ hoti), 

(14)-Là HỶ CĂN (Somanassindriyaṃ hoti), (15)-Là MẠNG 

CĂN (Jìvindriyaṃ hoti).  

IV 

(16)-Là TÀ KIẾN (Micchà-diṭṭhi hoti), (17)-Là TÀ TƯ DUY 

(Micchà-saṅkappo hoti), (18)-Là TÀ TINH TẤN (Micchà 

vàyàmo hoti), (19)-Là TÀ ĐỊNH (Micchà-samàdhi hoti),  



 

 

118 

 

V 

(20)-Là TẤN LỰC (Viriya balaṃ hoti), (21)-Là ĐỊNH LỰC 

(Samàdhi balaṃ hoti), (22)-Là VÔ TÀM LỰC (Ahirika-balaṃ 

hoti), (23)-Là VÔ ÚY LỰC (Anottappa-balaṃ hoti). 

VI 

(24)-Là THAM lam (Lobho hoti), (25)-Là SI mê (Moho hoti), 

(26)-Là KHAO KHÁT (Abhijjà hoti), (27)-Là TÀ KIẾN 

(Micchà diṭṭhi hoti), 

VII 

(28)-Là VÔ TÀM hay không hổ thẹn (Ahirikaṃ hoti), (29)-Là 

VÔ ÚY hay không sợ tội (Anottappaṃ hoti). 

X 

(30)-Là THIỀN ĐỊNH hay “tâm nhất điểm” (Samatho hoti), 

XI 

(31)-Là CHUYÊN CẦN với «ấn chứng» (Paggàho hoti), (32)-Là 

BÌNH AN, hay an trụ lẫn bình đẳng (Avikkhepo hoti). 

<>So sánh “sự kê khai” nầy với 2 trang trước (-Nói về Trung 

Tính : Abyàkatà), chúng ta thấy rằng : 

(a) 

-Những tâm sở sau đây vắng mặt : 

*Trong nhóm III : Tín căn (Saddhindriyaṃ), Niệm căn 

(Saṭindriyaṃ), và Tuệ căn (Paññindriyaṃ). 



 

 

119 

 

*Trong nhóm IV : Chánh niệm (Sammà saṭi). 

*Trong nhóm V  : Tín lực (Saddhà-balaṃ), Niệm lực (Saṭi-

balaṃ), và Tuệ lực (Pañña-balaṃ). 

*Trong nhóm VI : Vô sân (Adoso), và Không ác ý (Abyàpàda). 

*Trong nhóm VIII :  Tất cả 12 tâm sở. (Từ số 10 đến số 21). 

*Trong nhóm IX : Hai tâm sở (số 22 và 23). 

*Trong nhóm X  : Tâm sở Minh sát (Vipassanà). 

<>Sự “đổi khác” chứng minh tại sao ở trường hợp nầy, chúng ta 

có con số “32”. (Tức là 56 – 24 = 32 tâm sở). 

(b) 

-Những thay đổi tâm sở sau đây xuất hiện trong những phẩm 

cách đạo đức : 

*Nhóm IV : Chữ “TÀ” (Micchà) được thay thế bằng chữ 

“CHÁNH” (Sammà). 

*Nhóm VI : Các từ “Vô tham” (Alobha), “Vô si” (Amoha), 

“Không khao khát” (Anabhijjà), và “Chánh kiến” (Sammà 

diṭṭhi), được thay thế bằng THAM (Lobha), SI (Moha), KHAO 

KHÁT (Abhijjà), và TÀ KIẾN (Micchà diṭṭhi). 

------------- 

§9. Những “TÂM SỞ CÒN LẠI”  

trong các “mẫu tâm bất thiện”. 

(Akusala-città) 



 

 

120 

 

THAM (Lobha) : 

-Tâm sở trong “mẫu tâm thức thứ I” thì giống như trong “mẫu 

tâm thức thứ II”. 

-Tâm sở trong “mẫu tâm thức thứ III”, vì “LY TRÍ” (Diṭṭhigata 

vippayutta), nên qua 2 nhóm IV và VI, tâm sở TÀ KIẾN 

(Micchà diṭṭhi) vắng mặt. 

-Tâm sở trong “mẫu tâm thức thứ IV”, giống như trong “mẫu 

tâm thức thứ III”. 

-Tâm sở trong “mẫu tâm thức thứ V”, có LẠC (Sukha) được 

thay thế bằng tâm sở XẢ (Upekkhà) ở nhóm thứ II, và tâm sở 

HỶ CĂN (Somanassindriya) được thay thế bằng tâm sở XẢ 

CĂN (Upekkhindriya), ở nhóm III. 

-Tâm sở trong “mẫu tâm thức thứ VI”, giống như trong “mẫu 

tâm thức thứ V”. 

*Cả hai mẫu tâm vừa nói, đều có sự “biến đổi”, qua “7 mẫu tâm 

thức”, vì chúng đi chung với XẢ (Upekkhà) và cũng LY TÀ 

(Diṭṭhigata vippayutta). 

-Trong “mẫu tâm thứ VIII”, các tâm sở giống như trong “mẫu 

tâm thứ VII”. 

SÂN (Dosa) 

<>Trong “mẫu tâm số 9” và “mẫu tâm số 10” thuộc “loại thức 

thứ IX”, tức là “tâm ưu đi chung với hận” (Domanassa sahagata 

paṭigha sampayutta citta), những biến đổi sau đây chen vào, kể 

từ “nhóm thứ I”.  



 

 

121 

 

-Qua nhóm thứ II : Tâm sở HỶ (Pìti) vắng mặt, và tâm sở LẠC 

(Sukha) được thay thế bằng tâm sở KHỔ (Dukkha). 

-Qua nhóm thứ III : Tâm sở HỶ CĂN (Somanassindriya) được 

thay thế bằng tâm sở ƯU CĂN (Domanassindriya). 

-Qua nhóm thứ IV : Tâm sở TÀ KIẾN (Miccha diṭṭhi) vắng mặt, 

không được thay thế gì cả. 

Qua nhóm thứ VI : Hai tâm sở THAM (Lobha) và KHAO 

KHÁT (Abhijjà) được thay thế bằng 2 tâm sở SÂN (Dosa) và 

ÁC Ý (Byàpàda). 

SI (Moha) 

<>Trong “mẫu tâm thức thứ XI”, tức tâm thọ Xả đi chung với 

NGHI, thì những biến đổi sau đây, có mặt : 

-Nhóm II : Tâm HỶ (Pìti) bị loại, và tâm LẠC được thay thế 

bằng tâm XẢ (Upekkhà). 

-Nhóm III : Tâm sở ĐỊNH CĂN (Samàdhindriyaṃ) bị loại, và 

tâm sở HỶ CĂN (Somanassindriya) được thay thế bằng XẢ 

CĂN (Upekkhindria). 

-Nhóm IV : TÀ KIẾN (Micchà diṭṭhi) và TÀ ĐỊNH (Michhà 

samàdhi) bị loại. 

-Nhóm V :  ĐỊNH LỰC (Samàdhi balaṃ) bị loại. 

-Nhóm VI : THAM LAM(Lobha) được thay thế bỡi HOÀI 

NGHI (Vicikicchà), -rồi KHAO KHÁT (Abhijjà) và TÀ KIẾN 

(Miccha diṭṭhi) bị loại. 



 

 

122 

 

Nhóm X : Không có tâm sở nào cả. 

Nhóm XI :  Tâm sở AN BÌNH (Avikkhepo) bị loại. 

<>Trong “mẫu tâm thứ XII”, tức là “tâm thọ xả đi chung với 

phóng tâm” (Upekkhàsahagata uddhaccasampayutta), thì có 

những “biến đổi” sau đây :  

(a) 

*Những tâm sở không bị loại, gồm có : ĐỊNH CĂN 

(Samàdhindriya), TÀ ĐỊNH (Miccha samàdhi), ĐỊNH LỰC 

(Samàdhi bala), THIỀN ĐỊNH (Samatha), và BÌNH AN 

(Avikkhepa). 

(b) 

*TÂM NGHI (Vicikicchà) được thay thế bằng PHÓNG TÂM 

hay TRẠO CỬ (Uddhacca). 

------------------ 

 

TRUNG TÍNH = ABYÀKATÀ 

A/ Loại THỤC QUẢ (Vipàka). 

§10. Tâm sở trong “mẫu tâm thục quả” (Vipàkacitta). 

Có 2 phẩm cách : 

(i) 

*Thục quả THIỆN (Kusala Vipàka) 

-Nhắc tượng trưng Pàlì văn : 



 

 

123 

 

“…Yasmiṃ samaye……….tasmiṃ samaye…”. Và… 

<>Liên quan đến “NHÃN THỨC” (Cakkhu-viññàṇa), thì có 

những tâm sở (Cetasikà), sau đây :  

I 

(1)-Là XÚC (Phasso hoti), (2)-Là THỌ (Vedanà hoti), (3)-Là 

TƯỞNG (Saññà hoti), (4)-Là TƯ hay Chủ ý (Cetanà hoti), (5)-

Là TÂM (Citta hoti). 

II 

(6)-Là XẢ (Upekkhà hoti), (7)-Là NHẤT TÂM (Citta ekaggatà 

hoti),  

III 

(8)-Là Ý CĂN (Manindriyaṃ hoti), (9)-Là XẢ CĂN 

(Upekkhindriyaṃ hoti), (10)-Là MẠNG CĂN (Jìvitindriyaṃ 

hoti). 

<>Rồi liên quan đến «những thức khác», như «NHĨ THỨC» 

(Sota-viññàṇa), như «TỶ THỨC» (Ghàna-viññàṇa), như 

«THIỆT THỨC» (Jìvhà-viññàṇa), thì những tâm sở cũng tương 

tự như «NHÃN THỨC» nói trên. 

<>Nhưng trong THÂN THỨC (Kàya-viññàṇa), thì tâm sở LẠC 

(Sukha) được thay thế bằng tâm sở XẢ (Upekkhà) trong nhóm 

II, và LẠC CĂN (Sukhindriya) được thay thế bằng XẢ CĂN 

(Upekkhindriya) trong nhóm III. 

Chú ý 



 

 

124 

 

-Tâm QUẢ thuộc «Ý GIỚI» (Vipàka Mano-dhàtu), chẳng hạng 

«tâm tiếp nhận» (Sampaṭicchana), thì có những tâm sở tương tự, 

như trong «nhãn thức» (cakkhu viññàṇa), với sự thêm vào 2 tâm 

sở Tầm (vitakka) và Tứ (vicàra) trong nhóm thứ II. 

-Tâm Quả thuộc Ý THỨC GIỚI thọ HỶ (Vipàka Mano 

Viññàṇa-dhàtu Somanassa-sahagatà) cũng có những tâm sở 

tương tự, với sự «biến thiên» rằng : 

a- Tâm sở HỶ được thêm vào nhóm thứ II. 

b- Hai tâm sở LẠC (Sukha) và HỶ CĂN (Somansìndriya), được 

thay thế bỡi tâm sở XẢ (Upekkhà) và XẢ CĂN 

(Upekkhindriya). 

<>Trong 8 tâm ĐẠI QUẢ (Mahà Vipàka Citta), thì những tâm 

đại quả sắc giới (Rùpavacara mahà vipàka), đại quả vô sắc giới 

(Arùpavacara mahà vipàka), và đại quả siêu thế (Lokuttara mahà 

vipàka), cũng có những tâm sở tương tự, như trong các «mẫu 

tâm thiện» (Kusala citta) tương ứng. 

(ii) 

*QUẢ BẤT THIỆN (Akusala). 

<>Nói đến các HIỆN TƯỢNG của KẾT QUẢ (Vipàka), thì 

«Tâm quả» (Vipàka-citta) là một đề tài chính. -«Tâm quả» thông 

thường là những «Tâm vô nhân» (Ahetuka citta) hay «tâm 

nhược nhân», -tức là «Những tâm tự thành lập từ nghiệp kiếp 

trước, nên có nhân hiện tại rất yếu, không đóng nổi vai trò động 

cơ trong giây phút ấy».  



 

 

125 

 

-Và vì cũng là TÂM VÔ NHÂN (Ahetuka citta), nên «phẩm 

cách BẤT THIỆN» (Akusala) hay «phẩm cách THIỆN» 

(Kusala) của chúng không đối lập, nhất là xét về mặt cảm thọ 

(Vedanà). -Hầu hết các tâm quả (vipàka citta), đều «câu hữu» 

với «thọ XẢ» (Upekkhà sahagatà).  

-Ngoại trừ tâm ám chỉ THÂN THỨC (Kàya viññàṇa), biểu lộ ra 

KHỔ (Dukkha) hay LẠC (Sukha), dưới 2 cái tên của 2 tâm sở 

đặc biệt, là «LẠC CĂN» (Sukhindriyaṃ) và «KHỔ CĂN» 

(Dukkhindriyaṃ), các tâm quả bất thiện thuộc về «NHÃN 

THỨC» (Cakkhu viññàṇa), thuộc về «NHĨ THỨC» (Sota 

viññàṇa), thuộc về «TỶ THỨC» (Ghàna viññàṇa), và thuộc về 

«THIỆT THỨC» (Jìvhà viññàṇa), thì có những tâm sở tương tự, 

ở cả 2 mặt BẤT THIỆN (Akusala) và THIỆN (Kusala), vì chúng 

đều «thọ XẢ» (Upekkha sahagatà). 

-Rồi 2 tâm quả ám chỉ «Ý GIỚI» (Mano dhàtu), và « Ý THỨC 

GIỚI» (Mano viññàṇa dhàtu) cũng có những tâm sở tương tự. 

B/Loại DUY TÁC (Kiriyà). 

§11. TÂM SỞ trong «mẫu tâm DUY TÁC». 

(Kiriyà città). 

(i) 

-VÔ NHÂN (Ahetuka) 

<>“TÂM QUẢ” (Vipàka città) trong CHƯ THÁNH, thì gọi là 

VÔ NHÂN DUY TÁC (Ahetuka Kiriyà). 



 

 

126 

 

<>Tâm “Vô Nhân Duy Tác” (Ahetuka Kiriyà) thuộc về “Ý 

Giới” (Mano-dhàtu).  

-Pàli văn là : 

“Kiriyà manoviññàṇadhàtu somassasahagatà” 

Chúng gồm có 3 là : 

-Một ngũ môn hướng tâm (Pañcadvàràvajjana-citta), 

-Một Ý môn hướng tâm (Manodvàravajjana-citta), và 

-Một Tiếu sinh tâm (Hasituppàda-citta). 

<>Ngũ môn hướng tâm và Ý môn hướng tâm, là 2 tâm quả duy 

tác của phàm hay Thánh, thì có những tâm sở giống nhau đi 

chung, như sau : 

I 

(1)XÚC (Phassa), (2)THỌ (Vedanà), (3)TƯỞNG (Saññà), 

(4)TƯ (Cetanà), (5)TÂM (Citta). 

                                              II 

(6)TẦM (Vitakka), (7)TỨ (Vicàra), (8)HỶ (Pìti), (9)LẠC 

(Sukha), (10)NHẤT-TÂM (Citta ekaggatà). 

III 

(11)TẤN CĂN (Viriyindriya), (12)ĐỊNH CĂN 

(Samàdhindriya), (13)Ý CĂN (Manindriya), 

(14)Somanassindriya), (15)MẠNG CĂN (Jìvitindriya). 



 

 

127 

 

<>Còn Tiếu sinh tâm (Hasituppàda-citta) tuy là thọ HỶ 

(Somassa sahagatà), nhưng nó vẫn thuộc về “Ý Thức Giới” 

(Manoviññàṇa dhàtu), nên được xếp vào đây. 

 

<>Riêng “cái tâm” gọi là “Ý thức giới duy tác thọ XẢ” (Kiriyà 

mano-viññàṇa dhàtu upekkhà sahagatà), hay “Ý môn hướng 

tâm” (Manodvàràvajjana), thì những tâm sở cũng tương tự như 

trên, -cộng với “sự biến thiên” rằng “tâm sở HỶ vắng mặt”, -và 

“tâm sở XẢ” (Upekkhà) cùng “tâm sở XẢ CĂN”, được thay thế 

bằng “tâm sở LẠC” (Sukha) và bằng “tâm sở LẠC CĂN” 

(Sukhindriya). 

ii 

Tâm sở trong những Tâm HỮU NHÂN (Sahetuka Citta). 

<>Tâm HỮU NHÂN (Sahetuka Citta) cũng có những Tâm sở 

(Cetasikà) tương tự như Tâm THIỆN (Kusala Citta). 

§12. Các thứ tâm sở tùy tiện khác. (Yevàpanakà). 

<>Danh sách Tâm sở (Cetasika) trong tất cả trường hợp, chấm 

dứt với câu : 

“Yeva pana tasmiṃ samaye aññe pi atthi paṭiccasamuppannà 

arùpino dhammà, ime dhammà kusalà, akusalà và abyàkatà 

và…”.                              -Nghĩa là : 

“Liên quan đến bất cứ tình trạng tinh thần nào, mỗi lần các Tâm 

sở (Cetasikà) phát sinh, thì chúng tùy thuộc theo điều kiện, tùy 

thuộc theo phẩm cách THIỆN (Kusala), hay BẤT THIỆN 



 

 

128 

 

(Akusala), và tùy thuộc theo phẩm cách TRUNG TÍNH 

(Abyàkatà)”. 

<>Nhưng cái “tiểu đề” nầy được nêu ra, để nói đến “những tâm 

sở còn lại”, đã chưa được trình bày. -Chú giải Pàlì (Aṭṭhakathà) 

ghi rõ rằng : -“Gọi là các thứ tâm sở khác” (Yevapanakà), vì chữ 

bắt đầu kinh văn Pàli trên đây, có 9 là : 

(1)DỤC (Chanda), (2)THẮNG GIẢI (Adhimokkha), (3)TÁC Ý 

(Maṇasikàra), (4)TRUNG THỰC (Tatramajjhattatà), (5)BI 

(Karuṇà), (6)HỶ (Mudità), (7)TIẾT CHẾ THÂN (Kàya 

ducaritavirati), (8)TIẾT CHẾ KHẨU (Vacìducaritavirati), 

(9)TIẾT CHẾ TÀ MẠNG (Micchajìvavirati). 

<>Chú giải nhìn nhận rằng, sự “kê khai” ấy được thành lập, do 

“lượm lặt nhiều pháp tố đây đó”, trong Tạng KINH (Sutta). 

Pàli văn như sau : 

“Tesu tesu hi suttapadesu chando, adhimokkho, maṇasikàro, 

tatramajjhattatà, karuṇà, mudità, kàya ducaritavirati, vacì 

ducaritavirati, micchajìvavirati, ime nava dhammà paññàyanti”. 

(Aṭṭhasàlinì. P.134). 

§13. Giảng giải tâm sở (Cetasika). 

<>Sau khi trình bày các PHÁP (Dhammà) dưới dạng “những 

MẪU TÂM THỨC” (Citta). -Và đây là phần tuần tự nói về “TÂM 

SỞ” (Cetasikà), theo kiểu “chất vấn” hay “nêu ra một số câu 

hỏi”, chẳng hạng như :  



 

 

129 

 

-“Khi tiếp xúc thì tâm sở ấy ra sao ?” = -Katamà tasmiṃ samaye 

phasso hoti ? 

-“Khi cảm giác thì tâm sở ấy ra sao ?”= -Katamà tasmiṃ 

samaye vedanà hoti ? 

<>Phần trả lời thì hầu hết được thành lập bằng những “chuỗi từ 

ngữ đồng nghĩa”. -Chúng ta hãy đọc kinh văn Pàlì : 

“…yo tasmiṃ samaye phasso phusanà samphusanà 

samphusitattaṃ, ayaṃ tasmiṃ samaye phasso hoti…”. -Hoặc : 

-Katamaṃ tasmiṃ samaye paññindriyaṃ hoti ? 

“Yà tasmiṃ samaye paññà pajànavà vicayo pavicayo 

dhammavicayo salakkhaṇà upalakkhaṇà paccupanna-lakkhaṇà 

paṇḍiccaṃ kosallaṃ nepuññaṃ vebhavyà cintà upaparikkhà 

bhùrì medhà pariṇàyikà vipassanà sampajaññaṃ patodo paññà 

paññindriyaṃ paññabalaṃ paññàsatthaṃ paññàpàsàdo paññà-

àloko paññà-obhàso paññàpajjoto paññà-ratanaṃ amoho 

dhammavicayo sammàdiṭṭhi, idaṃ tasmiṃ samaye paññindriyaṃ 

hoti”. 

§14. Khuôn loại và phân trình. 

(“Koṭṭhàsa-vàra” hay “Saṅgaha-vàra”). 

<>Sau khi đã nói về các “Mẫu TÂM THỨC” (Citta) và các 

“TÂM SỞ tùy thuộc” (Cetasikà), chúng ta bàn qua sự “PHỐI 

HỢP” của chúng, trong những “thể loại riêng biệt”, cũng bằng 

những câu hỏi và trả lời. -Chẳng hạng như tìm hiểu “chúng kết 



 

 

130 

 

hợp như thế nào”, trong “mẫu tâm thiện dục giới” (Kàmàvacara 

Kusala Citta). 

-Nhắc tượng trưng kinh văn Pàli :  

“…tasmiṃ kho pana samaye…..……” 

*Pháp tập hợp có 64 tất cả : 

(1)-Là “BỐN UẨN” (Cattàro khandhà honti), gồm THỌ uẩn 

(Vedanà), TƯỞNG uẩn (Saññà), HÀNH uẩn (Saṅkhàra), và 

THỨC uẩn (Viññàṇaṃ). 

(2)-Là “NHỊ XỨ” (Dvi-àyatanàni honti), gồm Ý XỨ (Mano-

àyatana), và PHÁP XỨ (Dhammà Àyatana). 

(3)-Là “NHỊ GIỚI” (Dve dhàtuyo honti), gồm Ý THỨC GIỚI 

(Mano dhàtu) và PHÁP GIỚI (Dhamma Dhàtu). 

(4)-Là “TAM THỰC” (Tayo àhàrà honti), gồm XÚC THỰC 

(Phassàhàro), TƯ NIỆM THỰC (Manosañcetanàhàro), và 

THỨC THỰC (Viññàṇàhàro). 

(5)-Là “BÁT CĂN” (Aṭṭhindriyàni honti), gồm TÍN (Saddhà), 

TẤN (Viriya), NIỆM (Saṭi), ĐỊNH (Samàdhi), TUỆ (Paññà), Ý 

(Mana), HỶ (Somanassa), và SINH MẠNG (Jìvita). 

(6)-Là “NGŨ CHI THIỀN” (Pañcaṅgiko jhànaṃ hoti), gồm 

TẦM (Vitakka), TỨ (Vicàra), HỶ (Pìti), LẠC (Sukha), và 

NHẤT TÂM (Ekaggatà). 

(7)-Là “NGŨ CHI ĐẠO” (Pañcaṅgiko maggo hoti), gồm 

CHÁNH KIẾN (Sammà diṭṭhi), CHÁNH TƯ DUY (Sammà 



 

 

131 

 

saṅkappo), CHÁNH TINH TẤN (Sammà vàyàmo), CHÁNH 

NIỆM (Sammà saṭi), và CHÁNH ĐỊNH (Sammà samàdhi) 

(8)-Là “THẤT NỘI LỰC” (Satta balàni honti), gồm TÍN 

(Saddhà), TẤN (Viriya), NIỆM (Saṭi), ĐỊNH (Smàdhi), TUỆ 

(Paññà), TÀM (Hiri), và ÚY (Ottappa). 

(9)-Là “TAM NHÂN” (Tayo hetù honti), gồm VÔ THAM 

(Alobha), VÔ SÂN (Adosa), và VÔ SI (Amoha). 

-Từ  số (10) đến số (64). -Mời đọc kinh văn sau đây : 

“…Eko phasso hoti, Ekà vedanà hoti, Ekà saññà hoti, Ekà 

cetanà hoti, Ekaṃ cittaṃ hoti, Eko vedanà-khandho hoti, Eko 

saññà-khandho hoti, Eko saṅkhàrà-khandho hoti, Eko 

viññàṇakkhando hoti, Ekaṃ manàyatanaṃ hoti, Ekaṃ 

maṇnindriyaṃ hoti, Ekà manoviññàṇadhàtu hoti, Ekaṃ 

dhammàyatanaṃ hoti, Ekà dhammadhàtu hoti. Ye và pana 

tasmiṃ manaye aññe pi atthi paṭiccasamuppannà arùpino 

dhammà ime dhammà kusalà…”. 

§15. Tiêu chuẩn của TÁNH KHÔNG 

(Suññata-vàra dhamma). 

<>Tiếp theo sự KẾT HỢP (Koṭṭhàsa-vàra) của các MẪU TÂM 

(Citta) và TÂM SỞ (Cetasikà), chúng ta đề cập đến “tiến trình 

đưa đến TÁNH KHÔNG” (Suññatà), bằng cách nhắc lại những 

“nhóm pháp tương tự”.  



 

 

132 

 

<>Sự khác biệt “trước” và “sau” trong trường hợp nầy, là “một 

số tâm sở biến mất”. -Ví như “cùng một mẫu tâm (citta), mà số 

tâm sở (cetasika) trước sau lại không giống nhau”.  

-Chúng ta hãy đọc văn bản Palì : 

“…Tasmiṃ kho pana samaye dhammà honti, khandhà honti, 

àyatanàni honti, dhàtuyo honti, àhàrà honti….Ye và pana 

tasmiṃ samaye aññe pi aṭṭhi paṭiccasamuppannà arùpino 

dhammà, ime dhammà kusalà…”. 

-Theo Chú giải (Aṭṭhakathà) thì mục đích của việc nói về TIẾN 

TRÌNH (Vàra), là nhấn mạnh rằng “bản ngã” hay “linh tánh 

sống” (Atta), trong Pháp Phật, chỉ là những “sự kết hợp hữu hạn 

và không có thực thể”.* 

“…Na hettha satto và bhàvo và attà và upalabbhati. Dhammà 

và ete dhammamattà asàrà aparinàyakà’ti. Imissà suññatàya 

dìpanatthaṃ vuttà…». Aṭṭha.p.152. 

 

Phân tập III 

Sự PHÂN PHỐI PHÁP  

tương ứng với nhóm thứ I (tiếp theo). 

(KUSALATTIKÀ) 

B 

Phần SẮC PHÁP = RÙPA KAṆḌA 



 

 

133 

 

 

§1. Vào đề 

<>Sự «ĐÁNH SỐ» các pháp dưới «tiểu đề» TRUNG TÍNH 

(Abyàkatà), đã được «kết thúc» bằng «phần nói về cách «phát 

sinh TÂM» (Cittuppanna kaṇḍa). -Và bên cạnh các «tình trạng 

phát sinh tâm» (-theo «giá trị đạo đức») ấy, «tiểu đề»TRUNG 

TÍNH (Abyàkatà) ở đây cũng bao gồm tất cả «những hiện tượng 

vật chất», và bao gồm luôn cả «VÔ HÀNH GIỚI PHÁP» 

(Asaṅkhatà dhàtu dhammà), hay Niết-bàn (Nibbàna). 

<>Để «cô đọng» và «soi sáng» vấn đề, đoạn sách (Kaṇḍa) hiện 

tại, chính là «sự tiếp nối» của cách «phân phối Vi Diệu Pháp», 

dưới những «chủ đề», trong «pháp 3 chi» (Tikà) thứ nhất. -Nó 

trình bày «một cách tập hợp» tất cả PHÁP gọi là «TRUNG 

TÍNH» (Abyàkatà).  

-Chẳng hạng như kinh văn Pàli sau đây : 

«….-Katame dhammà abyàkatà ? -Kusalàkusalànaṃ 

dhammànaṃ vipàkà kàmavacarà rùpàvacarà arùpavacarà 

apariyàpannà vedanà-khandho saññà-khandho saṅkhàra-

khandho viññàṇa-khandho, ye ca dhammà kiriyà neva-kusalà-

nàkusalà na ca kamma-vipàkà sabbaṃ ca rùpaṃ, asaṅkhatà ca 

dhàtu, ime dhammà abyàkatà….». 

<>Và bỡi vì hầu hết các từ ngữ, có mặt trong «phần pháp» nầy 

(Dhamma kaṇḍa), đã được đề cập trong chương VI của sách «Vi 

Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức» (Abhidhammaṭṭhasaṅgaha). -Ở 

đây, chúng ta chỉ nói đến các «mối liên hệ» với «cách đối xử». -

Dù cho chúng ta sẽ không đi sâu vào chi tiết, nhưng chúng ta 



 

 

134 

 

cũng đặc biệt nghiên cứu về «sự qui nạp» (Màtikà), nhất là các 

«đầu đề» nói về các «hiện tượng vật chất», đã từng được đưa ra. 

§2. Những ĐẶC TÍNH CHUNG. 

<>Giới hạn của những hiện tượng vật chất, ám chỉ «pháp của 

TỨ ĐẠI» (Catu mahà bhùtà dhammà), và cách thức mà TỨ ĐẠI 

ấy kết hợp.*  

-Như kinh văn sau đây : 

*«…..-Tattha kamataṃ sabbaṃ rùpaṃ ? -Cattàro ca mahàbhùtà, 

catunnaṃ ca mahàbhùtànaṃ upàdàya rùpaṃ, idaṃ vuccati 

sabbaṃ rùpaṃ… ». 

<>Trong cái danh sách khá dài, kê khai các «đặc tính chung», 

của những hiện tượng vật chất, theo đó mỗi «nhóm qui nạp» 

(Màtika) bắt đầu với một số «từ ngữ», như «không có nhân» 

(na-hetu)», như «chẳng có tầm-tứ-hỷ đi chung» (na-savitakka-

savicàraṃ, na-pìtisahagataṃ»…và những «nhóm từ» khác, mà 

chúng ta đã dùng, để chỉ nói về tinh thần.  

-Những «nhóm từ» như thế mà ám chỉ vật chất, thì quả thật là 

kỳ ! -Khi hai cái không cùng loại, mà ta lại lấy cái nầy để phủ 

nhận cái kia, là làm chuyện thừa ! 

-Ví như chúng ta nói «tất cả nhà không phải là ngựa», hay «tất 

cả núi không phải là sông» vậy. 

<>Chúng ta đã biết qua rằng «lý lẽ chính của việc làm nầy là nói 

cặn kẽ, về pháp toàn diện, giữa 2 đầu đề (Dukà)».  



 

 

135 

 

-Do đó, với sự trích ra «kinh văn nhị đề» (Dukà) sau đây, chúng 

ta có thể xác nhận những «đặc tính chung» của SẮC PHÁP 

(Rùpa dhammà). 

«…Sabbaṃ rùpaṃ na-hetu, ahetukaṃ, hetu-vippayuttaṃ, 

sappaccayaṃ, saṅkhataṃ, rùpaṃ, lokiyaṃ, sàsavaṃ, 

saṃyojaniyaṃ, ganthaniyaṃ, oghaniyaṃ, yojaniyaṃ, 

nìvaraniyaṃ, paràmaṭṭhaṃ, upàdàniyaṃ, saṅkilesikaṃ, 

abyàkataṃ, anàrammanaṃ, acetasikaṃ, cittavippayuttaṃ, neva-

vipàka-na-vipàkadhammadhammaṃ, asaṅkiliṭṭha-saṅkilesikaṃ, 

na-savitakka-savicàraṃ, na-avitakka-vicàramattaṃ, avitakka-

avicàraṃ, na-pìti-sahagataṃ, na-sukhasahagataṃ, na-upekkhà 

sahagataṃ, neva dassanena-na-bhàvanàya-pahàtabaṃ, neva-

dassanena-na-bhàvanàya-pahàtabbahetukànaṃ, neva-

àcayagàmina-apaccayagàmiṃ, neva-sekkhaṃ-nàsekkaṃ, 

parittaṃ, kamàvacaraṃ, na-rùpàvacaraṃ, na-arùpàvacaraṃ, 

pariyàpannaṃ, no-apariyàpannaṃ, aniyataṃ, aniyyànikaṃ, 

uppannaṃ  chahi viññànehi viññeyyaṃ aniccaṃ, jaràbhibhùtaṃ 

- evaṃ ekavidhena rùpa-saṅgaho… ». 

§3. Phân phối những «cặp đầu đề song đối». 

<>Có tất cả 104 «cặp đầu đề», theo đó SẮC PHÁP hay vật chất 

được nói đến : 

I-Các cặp LINH TINH (Pakiṇṇaka duka), gồm : 

(1) Sắc y sinh (Upàdà rùpa) thì nghịch lại với Sắc bất y sinh (No 

upàdà),  



 

 

136 

 

(2) Sắc thủ (Upàdinnaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô thủ 

(Anupàdinnaṃ), 

(3) Sắc cảm (Upàdinnaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô cảm 

(Upàdàniyaṃ), 

(4) Sắc hữu hình (Sanidassanaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô hình 

(Anidassanaṃ). 

(5) Sắc phản ứng (Sappaṭighaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô phản 

ứng (Appaṭighaṃ). 

(6) Sắc hữu năng (Indriyaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô năng (Na 

indriyaṃ). 

(7) Sắc siêu đại (Mahàbhùtaṃ) thì nghịch lại với Sắc vô siêu đại 

(Na mahàbhùtaṃ). 

(8) Sắc khái niệm (Viññatti) thì nghịch lại với Sắc vô khái niệm 

(Na viññatti). 

(9) Sắc khởi sinh tâm (Citta samuṭṭhàna) thì nghịch lại với Sắc 

vô khởi sinh tâm (Na citta samuṭṭhàna). 

(10) Sắc đồng sinh với tâm (Citta-sahabhù) thì nghịch lại với Sắc 

không đông sinh với tâm (Na citta-sahabhù). 

(11) Sắc hậu thoại tâm (Cittànuparivatti) thì nghịch lại với Sắc 

vô hậu thoại tâm (Na-cittànuparivatti). 

(12) Sắc nội thân (Ajjhattikaṃ) thì nghịch lại với Sắc ngoại thân 

(Bàhiraṃ). 



 

 

137 

 

(13) Sắc thô kệch (Olàrikaṃ) thì nghịch lại với Sắc tinh vi 

(Sukhumaṃ). 

(14) Sắc Viễn (Dùre) thì nghịch lại với Sắc cận (Santike). 

II-Các cặp nói về NƠI CHỐN (Vatthu dukà), gồm : 

*MẮT (Cakkhu). -Tính số tiếp… 

(15) Sắc pháp tiếp xúc ở MẮT (Cakkhu samphassa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tiếp xúc ở MẮT (Na cakkhu samphassa). 

(16) Sắc pháp cảm thọ ở MẮT (Cakkhu vedanà) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không cảm thọ ở MẮT (Na cakkhu vedanà). 

(17) Sắc pháp hồi tưởng ở MẮT (Cakkhu saññà) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không hồi tưởng ơ MẮT (Na cakkhu saññà). 

(18) Sắc pháp vận hành ở MẮT (Cakkhu saṅkhàra) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không vận hành ở MẮT (Na cakkhu saṅkhàrà). 

(19) Sắc pháp tạo thức ở MẮT (Cakkhu viññàṇa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tạo thức ở MẮT (Na cakkhu viññàṇa). 

*TAI (Sota). -Tính tiếp… 

(20) Sắc pháp tiếp xúc ở TAI (Sota samphassa) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không tiếp xúc ở TAI (Na sota samphassa). 

(21) Sắc pháp cảm thọ ở TAI (Sota vedanà) thì nghịch với Sắc 

pháp không cảm thọ ở TAI (Na sota vedanà). 

(22) Sắc pháp hồi tưởng ở TAI (Sota saññà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không hồi tưởng ở Tai (Na sota saññà). 



 

 

138 

 

(23) Sắc pháp vận hành ở TAI (Sota saṅkhàrà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không vận hành ở TAI (Na sota saṅkhàrà) 

(24) Sắc pháp tạo thức ở TAI (Sota viññàṇa) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không tạo thứ ở TAI (Na sota viññàṇa). 

*MŨI (Ghàna). -Tính số tiếp… 

(25) Sắc pháp tiếp xúc ở MŨI (Ghàna samphassa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tiếp xúc ở MŨI (Na ghàna samphassa). 

(26) Sắc pháp cảm thọ ở MŨI (Ghàna vedanà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không cảm thọ ở MŨI (Na ghàna vedanà). 

(27) Sắc pháp hồi tưởng ở MŨI (Ghàna saññà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không hồi tưởng ở MŨI (Na ghàna saññà). 

(28) Sắc pháp vận hành ở MŨI (Ghàna saṅkhàrà) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không vận hành ở MŨI (Na ghàna saṅkhàrà) 

(29) Sắc pháp tạo thức ở MŨI (Ghàna viññàṇa) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không tạo thức ở MŨI (Na ghàna viññàṇa). 

*LƯỠI (Jìvhà). -Tính số tiếp… 

(30) Sắc pháp tiếp xúc ở LƯỠI (Jìvhà samphassa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tiếp xúc ở LƯỠI (Na jìvhà samphassa). 

(31) Sắc pháp cảm thọ ở LƯỠI (Jìvhà vedanà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không cảm thọ ở LƯỠI (Na jìvhà vedanà). 

(32) Sắc pháp hồi tưởng ở LƯỠI (Jìvhà saññà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không hồi tưởng ở LƯỠI (Na jìvhà saññà). 



 

 

139 

 

(33) Sắc pháp vận hành ở LƯỠI (Jìvhà saṅkhàrà) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không vận hành ở LƯỠI (Na jìvhà saṅkhàrà) 

(34) Sắc pháp tạo thức ở LƯỠI (Jìvhà viññàṇa) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không tạo thức ở LƯỠI (Na jìvhà viññàṇa). 

*THÂN (Kàya). -Tính số tiếp… 

 (35) Sắc pháp tiếp xúc ở THÂN (Kàya samphassa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tiếp xúc ở THÂN (Na kàya samphassa). 

(36) Sắc pháp cảm thọ ở THÂN (Kàya vedanà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không cảm thọ ở THÂN (Na kàya vedanà). 

(37) Sắc pháp hồi tưởng ở THÂN (Kàya saññà) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không hồi tưởng ở THÂN (Na kàya saññà). 

(38) Sắc pháp vận hành ở THÂN (Kàya saṅkhàrà) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không vận hành ở THÂN (Na kàya saṅkhàrà) 

(39) Sắc pháp tạo thức ở THÂN (Kàya viññàṇa) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không tạo thức ở THÂN (Na kàya viññàṇa). 

III-Các cặp nói về CẢNH (Àrammana dukà), gồm : 

*MẮT (Cakkhu). -Tính tiếp… 

(40) Sắc CẢNH tiếp xúc ở MẮT (Cakkhu samphassa 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc cảnh không tiếp xúc ở MẮT 

(Na cakkhu samphassa àrammaṇaṃ). 

(41) Sắc CẢNH gây cảm thọ ở MẮT (Cakkhu vedanà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với sắc CẢNH không gây cảm thọ ở 

MẮT (Na cakkhu vedanà àrammaṇaṃ). 



 

 

140 

 

(42) Sắc CẢNH làm hồi tưởng ở MẮT (Cakkhu saññà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không làm hồi tưởng 

ở MẮT (Na cakkhu saññà àrammaṇaṃ). 

(43) Sắc CẢNH vận hành ở MẮT (Cakkhu saṅkhàrà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không vận hành ở 

MẮT (Na cakkhu saṅkhàra àrammanṇṃ). 

(44) Sắc CẢNH tạo thức ở MẮT (Cakkhu viññàṇa àrammaṇaṃ) 

thì nghịch lại với Sắc CẢNH không tạo thức ở MẮT (Na cakkhu 

viññàna àrammaṇaṃ). 

*TAI (Sota). -Tính tiếp… 

(45) Sắc CẢNH (=thinh) tiếp xúc ở TAI (Sota samphassa 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc cảnh không tiếp xúc ở TAI 

(Na sota samphassa àrammaṇaṃ). 

(46) Sắc CẢNH (=thinh) gây cảm thọ ở TAI (Sota vedanà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với sắc CẢNH không gây cảm thọ ở 

TAI (Na sota vedanà àrammaṇaṃ). 

(47) Sắc CẢNH (=thinh) làm hồi tưởng ở TAI (Sota saññà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không làm hồi tưởng 

ở TAI (Na sota saññà àrammaṇaṃ). 

(48) Sắc CẢNH (=thinh) vận hành ở TAI (Sota saṅkhàrà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không vận hành ở 

TAI (Na sota saṅkhàra àrammaṇaṃ). 



 

 

141 

 

(49) Sắc CẢNH (=thinh) tạo thức ở TAI (Sota viññàṇa 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không tạo thức ở TAI 

(Na sota viññàṇa àrammaṇaṃ). 

*MŨI (Ghàna). -Tính tiếp… 

(50) Sắc CẢNH (=mùi) tiếp xúc ở MŨI (Ghàna samphassa 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc cảnh không tiếp xúc ở MŨI 

(Na ghàna samphassa àrammaṇaṃ). 

(51) Sắc CẢNH (=mùi) gây cảm thọ ở MŨI (Ghàna vedanà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với sắc CẢNH không gây cảm thọ ở 

MŨI (Na ghàna vedanà àrammaṇaṃ). 

(52) Sắc CẢNH (=mùi) làm hồi tưởng ở MŨI (Ghàna saññà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không làm hồi tưởng 

ở MŨI (Na ghàna saññà àrammaṇaṃ). 

(53) Sắc CẢNH (=mùi) vận hành ở MŨI (Ghàna saṅkhàrà 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không vận hành ở 

MŨI (Na ghàna saṅkhàra àrammaṇaṃ). 

(54) Sắc CẢNH (=mùi) tạo thức ở MŨI (Ghàna viññàṇa 

àrammaṇaṃ) thì nghịch lại với Sắc CẢNH không tạo thức ở 

MŨI (Na ghàna viññàṇa àrammaṇaṃ). 

*LƯỠI (Jivhà). -Tính tiếp… 

(55) Sắc CẢNH (=vị) tiếp xúc ở LƯỠI (Jìvhà samphassa 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc cảnh không tiếp xúc ở LƯỠI 

(Na jìvhà samphassa àrammaṇaṃ). 



 

 

142 

 

(56) Sắc CẢNH (=vị) gây cảm thọ ở LƯỠI (Jivhà vedanà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với sắc CẢNH không gây cảm thọ ở 

LƯỠI (Na jìvhà vedanà àrammaṇaṃ). 

(57) Sắc CẢNH (=vị) làm hồi tưởng ở LƯỠI (Jìvhà saññà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc CẢNH không làm hồi tưởng 

ở LƯỠI (Na jìvhà saññà àrammaṇaṃ). 

(58) Sắc CẢNH (=vị) vận hành ở LƯỠI (Jìvhà saṅkhàrà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc CẢNH không vận hành ở 

LƯỠI (Na jìvhà saṅkhàra àrammaṇaṃ). 

(59) Sắc CẢNH (=vị) tạo thức ở LƯỠI (Jìvhà viññàṇa 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc CẢNH không tạo thức ở 

LƯỠI (Na jìvhà viññàṇa àrammaṇaṃ). 

*THÂN (Kàya). -Tính tiếp… 

(60) Sắc CẢNH tiếp xúc ở THÂN (Kàya samphassa 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc cảnh không tiếp xúc ở 

THÂN (Na kàya samphassa àrammaṇaṃ). 

(61) Sắc CẢNH gây cảm thọ ở THÂN (Kàya vedanà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với sắc CẢNH không gây cảm thọ ở 

THÂN (Na kàya vedanà àrammaṇaṃ). 

(62) Sắc CẢNH làm hồi tưởng ở THÂN (Kàya saññà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc CẢNH không làm hồi tưởng 

ở THÂN (Na kàya saññà àrammaṇaṃ). 



 

 

143 

 

(63) Sắc CẢNH vận hành ở THÂN (Kàya saṅkhàrà 

àrammaṇaṃ), thì nghịch lại với Sắc CẢNH không vận hành ở 

THÂN (Na kàya saṅkhàra àrammaṇaṃ). 

(64) Sắc CẢNH tạo thức ở THÂN (Kàya viññàṇa àrammaṇaṃ), 

thì nghịch lại với Sắc CẢNH không tạo thức ở THÂN (Na kàya 

viññàṇa àrammaṇaṃ). 

IV-Các cặp nói về XỨ (Àyatana). -Tính tiếp… 

(65-66) Sắc pháp là NHÃN XỨ (Cakkhàyatanaṃ) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không là NHÃN XỨ (Na cakkhàyatanaṃ). 

(67-68) Sắc pháp là NHĨ XỨ (Sotàyatanaṃ) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là NHĨ XỨ (Na sotàyatanaṃ). 

(69-70) Sắc pháp là TỶ XỨ (Ghànàyatanaṃ) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là TỶ XỨ (Na sotàyàtanaṃ). 

(71-72) Sắc pháp là THIỆT XỨ (Jìvhàyatanaṃ) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là THIỆT XỨ (Na Jìvhàyatanaṃ). 

(73-74) Sắc pháp là THÂN XỨ (Kàyàyatanaṃ) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là THÂN XỨ (Na kàyàyatanaṃ). 

V-Các cặp nói về GIỚI (Dhàtu dukà). -Tính tiếp… 

(75-76) Sắc pháp là NHÃN GIỚI (Cakkhu dhàtu) thì nghịch lại 

với Sắc pháp không là NHÃN GIỚI (Na cakkhu dhàtu). 

(77-78) Sắc pháp là NHĨ GIỚI (Sota dhàtu) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là NHĨ GIỚI (Na sota dhàtu). 



 

 

144 

 

(79-80) Sắc pháp là TỶ GIỚI (Ghànà dhàtu) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là TỶ GIỚI (Na ghàna dhàtu). 

(81-82) Sắc pháp là THIỆT GIỚI (Jìvhà dhàtu) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là THIỆT GIỚI (Na Jìvhà dhàtu). 

(83-84) Sắc pháp là THÂN GIỚI (Kàya dhàtu) thì nghịch lại với 

Sắc pháp không là THÂN GIỚI (Na kàya dhàtu). 

VI-Các cặp nói về CĂN QUYỀN (Indriya dukà). -Tính tiếp… 

*MẮT 

(85-86) Sắc pháp là CĂN QUYỀN ở MẮT (Cakkhu indriya) thì 

nghịch lại với Sắc pháp không là CĂN QUYỀN ở MẮT (Na 

cakkhu indriya). 

(87-88) Sắc pháp là CĂN QUYỀN ở TAI (Sota indriya) thì 

nghịch lại với Sắc pháp không là CĂN QUYỀN ở TAI (Na sota 

indriya). 

(89-90) Sắc pháp là CĂN QUYỀN ở MŨI (Ghàna indriya) thì 

nghịch lại với Sắc pháp không là CĂN QUYỀN ở MŨI (Na 

ghàna indriya). 

(91-92) Sắc pháp là CĂN QUYỀN ở LƯỠI và ở THÂN (Jìvhà 

indriya ca Kàya indriya ca) thì nghịch lại với Sắc pháp không là 

CĂN QUYỀN ở LƯỠI và ở THÂN (Na jìvhà indriya na ca Kàya 

indriya).  

*LƯỠI và THÂN phải «đụng chạm» đối tượng, thì mới có «hiệu 

lực», nên xem là MỘT nhóm. 



 

 

145 

 

VII-Các cặp nói về SẮC TẾ (Sukhuma-rùpa-dukà). 

Hay Sắc Siêu Việt. 

(93-94) Sắc pháp là «thân danh chế định» (Kàya viññatti) thì 

nghịch lại với Sắc pháp không là «thân danh chế định» (Na kàya 

viññatti). 

(95-96) Sắc pháp là «khẩu danh chế định» (Vacì viññatti) thì 

nghịch lại với Sắc pháp không là «khẩu danh chế định» (Na vacì 

viññatti). 

(97) Sắc pháp là «không gian giới» (Àkàsa dhàtu).  

(98) Sắc pháp là «thủy giới»  (Àpo dhàtu). 

(99) Sắc pháp là «tính nhẹ» (Rùpassa lahutà). 

(100) Sắc pháp là «tính mềm» (Rúpassa mudutà). 

(101) Sắc pháp là «tính thích ứng» (Rùpassa kammaññaṭà). 

(103) Sắc pháp là «tính tập hợp» (Rùpassa upasayo). 

(104) Sắc pháp là «hằng tiêu hoại, vô thường» (Rùpassa 

upacayo ….santati….jaratà…..aniccatà……kabaliṅkàro). 

§4. Phân phối qua nhiều đầu đề hơn. 

<>Với «một cách gần giống như trước», và bằng một «tiến trình 

biến đổi phức tạp của những sắc pháp tương tự», sự PHÂN 

PHỐI QUA NHIỀU ĐẦU ĐỀ HƠN sẽ cung cấp cho chúng ta 

một ít «điều mới lạ». 



 

 

146 

 

*Nghĩa là những tình trạng vật chất ấy, đã được trình bày, dưới 

«3 đầu đề» trong 103 nhóm, và dưới «4 đầu đề» trong 22 nhóm. 

*Rồi chúng cũng được «trưng ra» dưới «5 đầu đề», gồm 1/«Thổ 

giới» (Paṭhavì-dhàtu), 2/«Thủy giới» (Àpo-dhàtu), 3/«Hỏa giới» 

(Tejo-dhatu), 4/«Phong giới» (Vàyo dhàtu), và 5/«Sắc y sinh» 

(Rùpa-upàdà).  

-Như kinh văn Pàlì sau đây : 

«Paṭhavìdhàtu, Àpodhàtu, Tejodhàtu,  

Vàyodhàtu yaṃ ca rùpaṃ upàdà… » 

*Còn dưới dạng «6 đầu đề», thì chúng ta có : 

1/«Tiếp nhận qua nhãn thức» (Cakkhuviññeyyaṃ),  

2/«Tiếp nhận qua nhĩ thức» (Sotaviññeyyaṃ),  

3/«Tiếp nhận qua tỷ thức» (Ghànaviññeyyaṃ),  

4/«Tiếp nhận qua thiệt thức» (Jìvhàviññeyyaṃ),  

5/«Tiếp nhận qua thân thức» (Kàyaviññeyyaṃ), và  

6/«Tiếp nhận qua ý thức» (Manoviññeyyaṃ). 

*Và dưới «7 đầu đề», chúng ta có : 

1/«Tiếp nhận qua nhãn thức» (Cakkhuviññeyyaṃ),  

2/«Tiếp nhận qua nhĩ thức» (Sotaviññeyyaṃ),  

3/«Tiếp nhận qua tỷ thức» (Ghànaviññeyyaṃ),  

4/«Tiếp nhận qua thiệt thức» (Jìvhàviññeyyaṃ),  



 

 

147 

 

5/«Tiếp nhận qua thân thức» (Kàyaviññeyyaṃ),   

6/«Tiếp nhận qua ý giới» (Mano-dhàtu-viññeyyaṃ), và  

7/ «Tiếp nhận qua ý thức giới» (Mano-viññàna-dhàtu 

viññeyyaṃ). 

*Dưới «8 đầu đề» thì : 

1/«Tiếp nhận qua nhãn thức» (Cakkhu-viññeyyaṃ),  

2/«Tiếp nhận qua nhĩ thức» (Sota-viññeyyaṃ),  

3/«Tiếp nhận qua tỷ thức» (Ghàna-viññeyyaṃ),  

4/«Tiếp nhận qua thiệt thức» (Jìvhà-viññeyyaṃ),  

5/«Tiếp nhận qua thân thức» (Kàya-viññeyyaṃ),  

6/«Tiếp nhận qua ý thức» (Mano-viññeyyaṃ),  

7/«Tiếp nhận qua xúc thọ LẠC» (Aṭṭhi sukhasamphassa), và 

 8/«Tiếp nhận qua ý thức giới» (Aṭṭhi viññàṇa-dhàtu-

viññeyyaṃ). 

*Dưới «9 đầu đề» thì : 

1/«Tiếp xúc qua nhãn quyền» (Cakkhundriyaṃ),  

2/«Tiếp xúc qua nhĩ quyền» (Sotindriyaṃ),  

3/«Tiếp xúc qua tỷ quyền» (Ghànindriyaṃ),  

4/«Tiếp xúc qua thiệt quyền» (Jìvhindriyaṃ),  

5/«Tiếp xúc qua thân quyền» (Kàyindriyaṃ),  



 

 

148 

 

6/«Tiếp xúc qua ý quyền» (Manindriyaṃ),  

7/«Tiếp xúc qua nữ căn quyền» (Iṭṭhindriyaṃ),  

8/«Tiếp xúc qua nam căn quyền» (Purisindriyaṃ), và 

9/«Tiếp xúc qua mạng quyền» (Jìvitindriyaṃ). 

*Dưới «10 đầu đề», thì : 

1/«Tiếp xúc qua nhãn quyền» (Cakkhundriyaṃ),  

2/«Tiếp xúc qua nhĩ quyền» (Sotindriyaṃ),  

3/«Tiếp xúc qua tỷ quyền» (Ghànindriyaṃ),  

4/«Tiếp xúc qua thiệt quyền» (Jìvhindriyaṃ),  

5/«Tiếp xúc qua thân quyền» (Kàyindriyaṃ),  

6/«Tiếp xúc qua ý quyền» (Manindriyaṃ),  

7/«Tiếp xúc qua nữ căn quyền» (Iṭṭhindriyaṃ),  

8/«Tiếp xúc qua nam căn quyền» (Purisindriyaṃ),  

9/«Tiếp xúc qua mạng quyền» (Jìvitindriyaṃ), và  

10/«Tiếp xúc qua sắc vô quyền» (Na indriya rùpaṃ). 

*Dưới «11 đầu đề», thì : 

1/«Tiếp xúc qua nhãn xứ» (Cakkhàyatanaṃ),  

2/«Tiếp xúc qua nhĩ xứ» (Sotàyatanaṃ),  

3/«Tiếp xúc qua tỷ xứ» (Ghànàyatanaṃ),  

4/«Tiếp xúc qua thiệt xứ» (Jivhàyatanaṃ),  



 

 

149 

 

5/«Tiếp xúc qua thân xứ» (Kàyàyatanaṃ),  

6/«Tiếp xúc qua ý xứ» (Manàyatanaṃ)  

7/«Tiếp xúc qua sắc xứ» (Rùpàyatanaṃ),  

8/«Tiếp xúc qua thọ xứ» (Vedànàyatanaṃ),  

9/«Tiếp xúc qua tưởng xứ» (Saññàyatanaṃ),  

10/«Tiếp xúc qua hành xứ» (Saṅkhàràyatanaṃ), và 

11/«Tiếp xúc qua thức xứ» (Viññàyatanaṃ). 

 

 

Phân tập IV 

PHẦN LƯỢC KÊ = NIKKHEPA KAṆḌA 

§1. Vào đề. 

<>Đến đây, các PHÁP (Dhammà) đã được nói đến một cách chi 

tiết, dưới «3 loại đầu đề», trong «Tụ Pháp thứ nhất», gọi là «tam 

chi» (Tikà).  

-Đó là 1/PHÁP THIỆN (Kusalà dhammà), 2/PHÁP BẤT THIỆN 

(Akusala dhammà), và 3/PHÁP TRUNG TÍNH (Abyàkatà 

dhammà). 

<>Nhưng cách trình bày ấy có thể được tiếp tục, bỡi sự «phân 

chia các pháp», dưới những «thể loại» như «21 đầu đề 3 chi» 



 

 

150 

 

(Tikà), và «100 đầu đề 2 chi» (Dukà). -Ví dụ «đầu đề 3 chi thứ 

hai», có kinh văn sau đây : 

«-Katame dhammà sukhàya vedanàya sampayuttà ?» 

«-Yasmiṃ samaye kàmàvacara kusalaṃ cittaṃ uppannaṃ hoti 

somanassasahagataṃ ñànasampayuttaṃ rùpàrammaṇaṃ….ye 

và pana tasmiṃ samaye aññe pi aṭṭhi paṭicca-samuppannà 

arùpino dhammà ṭhapetvà vedanàkkhandhaṃ, ime dhammà 

sukhàya vedanàya sampayuttà…(pe)»….v….v…. 

<>Và cách trình bày ấy được tiếp tục đến cùng, với những «đầu 

đề» 2 chi hay 3 chi còn lại. -Như thế, «công việc trong cuốn 

sách nầy đòi hỏi khá nhiều sự tinh tế vậy».  

-Nhưng xét ra nó chẳng phục vụ được gì hơn (!). -Vì «bản chất» 

của PHÁP đã được cắt nghĩa một cách tham chiếu, theo «đầu đề 

3 chi thứ I» (Tikà) trước đây rồi.  

-Bây giờ, chúng ta chỉ «nhắc lại phần cắt nghĩa» một cách 

«đương nhiên» thôi. -Ấy là sự «phân phối» các pháp, tùy theo 

«nhóm Pháp Tụ» (Màtikà). 

<>Do đó, «sự trình bày và qui nạp hợp lý» chính là việc rất cần 

làm ở đây, -không cần phải quá tô điểm hay quá khiêm nhượng, 

-mà chỉ tham chiếu một cách đứng đắn, theo các «đầu đề» 3 chi 

(Tikà) hoặc 2 chi (Dukà) mà thôi. -Như thế, nội dung của «qui 

nạp» sẽ tự nhiên dễ hiểu. -Đó là lý do chúng ta gọi phân tập nầy, 

là «phần lược kê» (Nikkhepa kaṇḍa).* 

*Pàli văn : 



 

 

151 

 

*«Taṃ vitthàradesanaṃ nikkhipitvà aññena nàtisaṅkhepa-

vitthàranayena sabba-tika-duka-dhammaribhàgaṃ dassetuṃ 

‘katame dhammà kusalà’ti Nikkhepakaṇḍaṃ àradhaṃ». 

(Aṭṭhasàlinì. P. 204). 

<>Chú giải (Aṭṭhakathà) còn nêu ra 1 tên khác cho đề tài. -Đó là 

«bảng qui nạp». -Chữ «Nikkhepa kaṇḍa» ngoài cái ý nghĩa là 

«lược kê», nó còn chuyên chở nội dung «QUI NẠP» nữa. -Bỡi 

vì tất cả các pháp đã được đề cập 1 cách «cô đọng», qua những 

từ ngữ trước đây, như  -NHÂN (Hetu hay cái rễ = Mùla), -UẨN 

hay tập khí (Khandha), =MÔN hay giác quan (Dvàra), =CẢNH 

GIỚI hay cõi (Bhùmi), -CHỖ TỰA hay nền tảng (Aṭṭha), -PHÁP 

(Dhamma), -DANH XƯNG (Nàma), và -GIỐNG (Liṅga).** 

**Pàli văn : 

** «Mùlato khandhato càpi dvàrato càpi bhùmino, 

      Aṭṭhato dhammato càpi nàmato càpi liṅgato. 

      Nikkhipitvà desitattà nikkhepoti vuccatì’ti»  

      (Aṭṭhasàlinì. 365). 

§2. Một số «nhóm mẫu». 

<>Để chỉ ra được cái phương pháp tóm tắt trong «Phần lược kê» 

(Nikkhepa kaṇḍa), soạn giả xin trích ra các kinh văn sau đây. 

Những «số ghi» trong đó vốn được ấn định, theo mỗi «nhóm 

pháp» (màtikà). 

NHÓM 3 CHI = TIKĀ 



 

 

152 

 

Số I (xem lại trang có liên quan phía trước) 

Pàli văn : 

(a)-Katame dhmmà kusalà ? -Tìni kusala-mùlàni, -alobho, 

adoso, amoho, taṃ sampayutto vedanàkkhandho saññàkkhandho 

saṅkhàrakkhandho, viññaṇakkhandho taṃsamuṭṭhànaṃ kàya-

kammaṃ vacì-kammaṃ mano-kammaṃ, ime dhammà kusalà. 

(b)-Katame dhammà akusala ? -Tìni akusala-mùlàni, -lobho, 

doso moho, tadekaṭṭhà ca kilesà taṃ sampayutto 

vedanàkkhandho saññakkhandho saṅkhàrakkhandho 

viññàṇakkhandho, taṃ samuṭṭhànaṃ kàya-kammaṃ vacì-

kammaṃ mano-kammaṃ, ime dhammà akusalà. 

(c)-Katame dhammà abyàkatà ? -Kusalàkusalànaṃ dhammànaṃ 

vipàkà kàmàvacarà rùpavacarà arùpavacarà apariyàpannà 

vedanàkkhandho saññakkhandho saṅkhàrakkhando 

viññàṇakkhandho, ye ca idha kiriyà neva-kusalànàkusalà na ca 

kammavipàka, sabbaṃ ca rùpaṃ asaṅkhatà ca dhàtu, ime 

dhammà abyàkatà. 

Số IV (xem trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà upàdinnupàdàniyà ? Sàsavà 

kusalakusalànaṃ dhammànaṃ vipàkà, kàmàvacarà rùpàvacarà 

arùpàvacarà, vedanàkkhandho saññakkhandho 

saṅkhàrakkhandho, viññàṇakkhandho, yaṃ ca rùpaṃ kammassa 

kaṭattà, ime dhammà upàdinnupàdàniyà. 

(b)-Katame dhammà anupàdinnupàdàniyà ? Sàsavà 

kusalàkusalà dhammà, kàmàvacarà rùpàvacarà arùpàvacarà 



 

 

153 

 

vedanàkkhandho saññàkkhandho saṅkhàràkkhandho 

viññàṇakkhandho, ye ca dhammà kiriyà* neva kusalà-nàkusalà 

na ca kammavipàkà, yaṃ ca rùpaṃ na kammassa kaṭattà ime 

dhammà anupàdinnupàdàniyà. 

(c)-Katame dhammà anupàdinnànunupàdàniyà ? Apariyàpannà 

maggà ca maggaphalàni ca, asaṅkhatà ca dhàtu, ime dhammà 

anupàdinna-anupàdàniyà. 

Ghi chú Kiriyà* trên đây: 

-Câu hỏi chữ Pàlì có thể tạm dịch là “Tình trạng nào là sắc pháp 

không đến từ quả của tiền nghiệp, nhưng lại là mục tiêu của sự 

bám chặt, hay của THỦ ?” 

-Và thật là thích thú để biết rằng “Trong số những pháp duy tác 

(Kiriyà*), lại có vài cái làm cho con người phát sinh tâm bất 

thiện (akusala-citta), khi chưa đắc quả A-la-hán (Arahatta)”. 

Số XXII (xem trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà sanidassana-sappaṭighà rùpàyatanaṃ, ime 

dhammà sanidassanasappaṭighà. 

(b)-Katame dhammà anidassana-sappaṭighà ? Cakkhàyatanaṃ 

Sotàyatanaṃ Ghànàyatanaṃ Jivhàyatanaṃ Kàyàyatanaṃ 

Saddàyatanaṃ gandhàyatanaṃ Rasàyatanaṃ 

Phoṭṭhabbàyatanaṃ, ime dhammà anidassana-sappaṭighà. 

(c)-Katame dhammà anidassana appaṭighà ? Vedanàkkhandho 

saññàkkhandho saṅkhàràkkhandho dhammàyatanà-



 

 

154 

 

pariyàpannaṃ, asaṅkhatà ca dhàtu, ime dhammà anidassana 

appaṭighà. 

NHÓM 2 CHI = DUKĀ 

(Xem đoạn liên quan “số III” phía trước) 

(a)-Katame dhammà hetù ceva sahetukà ca ? -Lobho mohena 

hetu ceva sahetuko ca, Moho lobhena hetu ceva sahetuko ca, 

Doso mohena hetu ceva sahetuko ca. Alobho adodsa amoho –te 

aññamaññaṃ hetù ceva sahetukà ca, ime dhammà hetù ceva 

sahetukà ca. 

(b)-Katame dhammà sahetukà ceva na ca hetù ? -Tehi dhammehi 

ye dhammà sahetukà, te dhamme ṭhapetvà vedanàkkhando, 

saññànakkhando, saṅkhàràkkhando, viññàṇakkhando, ime 

dhammà sahetukà ceva na ca hetù. 

Số VII (xem trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà sappaccayà ? -Pañcakkhandhà 

rùpakkhandho vedanàkkhandho saññakkhandho 

saṅkhàrakkhando viññàṇakkhando, ime dhammà sappaccayà. 

(b)-Katame dhammà apaccayà ? Asaṅkhatà dhàtu, ime dhammà 

apaccayà. 

 

 



 

 

155 

 

Phân tập V 

PHẦN TOÁT YẾU = ATTHUDDHARA KAṆḌA 

§1. Vào đề 

<>Mục đích và phương pháp của phần nầy (kaṇḍa), thì rất giống 

như phần trước. Nhưng nó được mệnh danh là «Tóm lược» 

(Atthuddhàra), dưới những «đầu đề» khác nhau, trong các pháp 

thuộc «nhóm 3 chi», và thuộc «nhóm 2 chi». 

<>Tuy nhiên, nó vẫn thấy khác qua khía cạnh trình bày một cách 

«cô đọng» hơn. -Chúng ta hãy trích vài đoạn «song song» sau 

đây, để đối chiếu cái «phương pháp» và sự «tương đồng» với 

«phần lược kê» (Nikkhepa kaṇḍa). 

NHÓM 3 CHI = TIKĀ 

Số I (xem lại trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà kusalà ? -Catùsu bhùmisu kusalaṃ, ime 

dhammà kusalà. 

(b)-Katame dhammà akusalà ? -Dvàdasa akusala-cittuppàdà, 

ime akusalà. 

(c)-Katame dhammà abyàkatà ? -Catùsu bhùmisu vipàko, tìsu 

bhùmisu kiriyàbyàkataṃ rùpaṃ ca nibbànaṃ ca. 

Số IV (cũng xem trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà upàdinnupàdàniyà ? -Tìsu bhùmìsu vipàko, 

yaṃ ca rùpaṃ kammassa katattà, ime dhammà 

upàdinnupàdàniyà. 



 

 

156 

 

(b)-Katame dhammà anupàdinnupàdàniyà ? -Tìsu bhùmìsu 

kusalaṃ, akusalaṃ, tìsu bhùmìsu kiriyàbyàkataṃ, yaṃ ca rùpaṃ 

na kammassa kaṭattà, ime dhammà  anupàdinnupàdàniyà. 

(c)-Katame dhammà anupàdinna-anupàdàniyà ? -Cattàro 

maggà….cattàri phalàni, nibbànaṃ ca, ime dhammà 

anupàdinna-anupàdàniyà. 

Số XXII (coi lại trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà sanidassana-sappaṭighà ? -Rùpàyatanaṃ, 

ime dhammà sanidassana sappaṭighà. 

(b)-Katame dhammà anidassana sappaṭighà ? -Cakkhàyatanaṃ, 

Sotàyatanaṃ, Ghànàyatanaṃ, Jìvhàyatanaṃ, 

Phoṭṭhabbàyatanaṃ, ime dhammà anidassana -sappaṭighà. 

(c)-Katame dhammà anidassana appaṭighà ? -Catùsu bhùmisu 

kusalaṃ akusalaṃ catùsu bhùmìsu vipàko, tìsu bhùmìsu 

kiriyàbyàkataṃ yaṃ ca rùpaṃ anidassanaṃ appaṭighaṃ 

dhammàyatanapariyàpannaṃ, nibbànaṃ ca, ime dhammà 

anidassana appaṭighà. 

NHÓM 2 CHI = DUKĀ 

Số III (xem trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà hetù ceva sahetukà ca ? -Yattha dve tayo 

hetù ekato upajjanti, ime dhammà hetù ceva sahetukà ca. 

(b)-Katame dhammà sahetukà ceva na ca hetù ? -Catùsu 

bhùmìsu kusalaṃ akusalaṃ, kàmàvacarassa vipàkato ahetuke 

cittuppàde ṭhapetvà catùsu bhùmìsu vipàko, kàmàvacarakiriyato 



 

 

157 

 

ahetuke cittuppàde ṭhapetvà tìsu bhùmisu kiriyà-byàkataṃ, -

etthuppanne hetù ṭhapetvà, ime dhammà sahetukà ceva na ca 

hetù. Ahetukà dhammà na vattabbà hetù ceva sahetukà cà ti pi, 

sahetukà ceva na ca hetù’ti pi. 

Số VII (xem lại trang liên hệ phía trước) 

(a)-Katame dhammà sappaccayà ? -Catùsu bhùmisu kusalaṃ, 

akusalaṃ, catùsu bhùmìsu vipàko, tìsu bhùmìsu kiriyàbyàkataṃ, 

sabbaṃ ca rùpaṃ, ime dhammà sappaccaya. 

(b)-Katame dhammà appaccaya ? -Nibbànaṃ, ime dhammà 

appaccaya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

158 

 

 

 

 

 

Chương III 

Việc XẾP LOẠI 

(Vibhaṅga pakaraṇa) 

§1. Vào đề 

<>Về phương diện «xếp loại» trong sách «Vi Diệu Pháp Tụ» 

(Abhidhammasaṅganì), chúng ta đã thấy những chương trước 

«đánh số» các pháp cho từng nhóm 3 chi (Tikà) hoặc 2 chi 

(Dukà) theo «PHÁP TỤ» (Saṅganì). -Rồi trong trường hợp phải 

chia thành «Phân bộ pháp» (Koṭṭha vàra), thì nó phân ra «UẨN» 

(Khandha), «XỨ» (Àyatana), «GIỚI» (Dhàtu), «CĂN» 

(Indriya), và «CHI THIỀN» (Jhànaṅga)…v…v…. 

<>Điều nầy dĩ nhiên tuy để cắt nghĩa sự liên quan giữa Phật 

ngôn và các pháp nằm «bên ngoài những từ ngữ qui ước đối với 

đạo Phật», nhưng nó chắc chắn không nêu ra một «thuyết lý» 

nào khác hẳn, khi đối chiếu với nội dung chính.  

<>Vì vậy, thật là cần thiết ở đây, rằng chúng ta phải tìm ra cái 

giới hạn, mà không tạo «sự mất liên hệ» giữa những pháp tương 

quan. -Và đây chính là mục đích của «Pháp xếp loại» (Vibhaṅga 

pakaraṇa). 

<>Sách «Vibhaṅga pakaraṇa» (phân loại) có 18 chương. -Mỗi 

chương tự chu toàn nội dung của nó. -Chúng đi sau những đoạn 



 

 

159 

 

kinh dài, là những «kỹ thuật móc nối» vào các «nhóm pháp» 

(Màtikà), tìm thấy trong quyển VI DIỆU PHÁP TỤ 

(Abhidhammasaṅganì). -Và chúng «được mệnh danh» theo cái 

khung của «đầu đề» mà chúng định nghĩa. 

<>Vì «việc phân loại» (Vibhaṅga) chính là sự bổ túc cho VI 

DỆU PHÁP, nên nó phải được thực hiện đúng «tinh thần pháp 

tụ». Trong đó, phần thứ nhất chỉ ra «UẨN» (Khandha), «XỨ» 

(Àyatana), GIỚI (Dhàtu)…v…v…luôn luôn là Pháp (Dhamma). 

-Và phần thứ hai ám chỉ trong mỗi «sự mệnh danh ấy», có chứa 

những pháp gì. 

§2. Mười tám chương. 

*Mười tám chương ấy là : 

1- Phân loại «UẨN» (Khandha Vibhaṅga). 

2- Phân loại «XỨ» (Àyatana Vibhaṅga). 

3- Phân loại «GIỚI» (Dhàtu Vibhaṅga). 

4- Phân loại «CHÂN LÝ» (Sacca Vibhaṅga). 

5- Phân loại «CĂN QUYỀN» (Indriya Vibhaṅga). 

6- Phân loại «TƯƠNG QUAN» (Paccayakàra Vibhaṅga). 

7- Phân loại «NIỆM XỨ» (Saṭipaṭṭhàna Vibhaṅga). 

8- Phân loại «CHÁNH CẦN» (Sammappadhàna Vibhaṅga). 

9- Phân loại «THẦN TÚC» (Iddhipàda Vibhaṅga). 

10- Phân loại «GIÁC CHI» (Bojjghaṅga Vibhaṅga). 



 

 

160 

 

11- Phân loại «THÁNH ĐẠO» (Ariya Magga Vibhaṅga). 

12- Phân loại « THIỀN-NA» (Jhàna Vibhaṅga). 

13- Phân loại «VÔ LƯỢNG» (Appamaññà Vibhaṅga). 

14- Phân loại «PHÁP HỌC» (Sikkhàpada Vibhaṅga). 

15- Phân loại «VÔ NGẠI GIẢI» (Paṭisambhidà Vibhaṅga). 

16- Phân loại «TRÍ TUỆ» (Ñàṇa Vibhaṅga). 

17- Phân loại «TIỂU LÃNH VỰC» (Khuddaka vatthu 

Vibhaṅga). 

18- Phân loại «CƠ TÂM PHÁP» (Dhamma hadaya Vibhaṅga). 

<>Khi xem xét cẩn thận, chúng ta nhận thấy rằng «bảng kê khai 

trên đây đã được thành lập, bỡi những từ ngữ đặc biệt dùng 

trong «Phân Bộ Pháp» (Koṭṭhàsa-vàra)». Nhưng nói chung, thì 

chúng đã xuất hiện rải rác, đó đây trong suốt cuốn sách, với phần 

nghĩa lý của chúng. 

*Các từ ngữ, như -UẨN=Khandha (đánh số 1), -XỨ=Àyatana 

(đánh số 2), -GIỚI=Dhàtu (đánh số 3), -CĂN QUYỀN=Indriya 

(đánh số 5) -TƯƠNG QUAN=Paṭicca-samuppàda (đánh số 6), -

NIỆM XỨ=Saṭipaṭṭhàna (đánh số 7), -THẦN TÚC=Iddhipàda 

(đánh số 9), -GIÁC CHI=Bojjhaṅga (đánh số 10), -THÁNH 

ĐẠO=Ariya magga (đánh số 11), -THIỀN-NA=Jhàna (đánh số 

12), và -VÔ LƯỢNG=Appamaññà (đánh số 13), rõ ràng là 

những «danh tự» lấy từ sách PHÁP TỤ (Dhammasṅganì) thì có 

mối liên quan hiển nhiên nhất. 



 

 

161 

 

-CHÁNH CẦN=Sammappadhàna (số 8), thì giống như CHÁNH 

TINH TẤN=Sammàvàyàma, trong «Phân tích THÁNH 

ĐẠO»=Ariya magga vibhaṅga (số 11),  

-PHÁP HỌC=Sikkhàpada (số 14) thì tương tự như CHÁNH 

NGHIỆP = Sammà kammanta, cũng trong «Phân tích THÁNH 

ĐẠO»=Ariya magga vibhaṅga (11). 

-VÔ NGẠI GIẢI=Paṭisambhidà (số 15) và TRÍ TUỆ=Ñàna (số 

16) thì giống như CHÁNH KIẾN=Sammà diṭṭhi, trong «Phân 

tích THÁNH ĐẠO»=Āriya magga vibhaṅga (11). 

-CHÂN LÝ=Sacca (số 4) thì ý nghĩa rất rộng, «chiều sâu nội 

dung» của nó nằm trong tất cả các Pháp (Dhammà). 

-TIỂU LÃNH VỰC=Khuddaka vatthu vibhaṅga (số 17) thì định 

nghĩa một số «từ ngữ nhỏ nhặt, rải rác», với phẩm cách bất 

thiện (Akusala). -Và sau cùng là….. 

-PHÁP TÂM CƠ=Dhamma hadaya vibhaṅga là một «phê bình 

rút ngắn» của cả cuốn sách, dưới dạng hỏi và đáp.  

§3. Ba phân bộ. 

<>Như một qui luật, tất cả sự phân tích được chia làm 3 phần : 

(1)-Phần KINH VĂN (Suttanta-bhàjaniya), hay «xếp loại Phật 

ngôn», theo chiều rộng của nghĩa lý phổ thông, dễ hiểu…., đã 

được giảng giải. 

(2)-Phần VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma bhàjaniyà), hay «xếp 

loại Phật ngôn», theo chiều sâu của «chùm pháp» (Matikà), và 

dựa trên phân tích tinh vi. 



 

 

162 

 

(3)-Phần SUY ĐẠT VẤN (Pañha pucchakaṃ), hay qui kết Phật 

pháp theo các «nhóm 3 chi» (Tikà), và các «nhóm 2 chi» 

(Dukà), dưới dạng hỏi và đáp. 

<>Vậy chúng ta thử duyệt qua một ít «phần pháp» quan trọng, 

phát họa những nét chính, và khảo sát kỹ thuật đào sâu, trong 

các pháp ấy. 

Phân tập I 

PHÂN TÍCH UẨN  

(Khandha vibhaṅga) 

(A) 

§4. Phần KINH VĂN 

(Suttanta bhàjaniya) 

*Kinh văn nầy mở đầu với sự giới thiệu về “5 UẨN” (Pañca 

khandhà), gồm SẮC UẨN (Rùpa khandha), THỌ UẨN (Vedanà 

khandha), TƯỞNG UẨN (Saññà khandha), HÀNH UẨN 

(Saṅkhàra khandha), và THỨC UẨN (Viññàṇakhandhà). Nó mô 

tả các “UẨN” ấy từng cái một, qua cách thức như sau : 

1-Sắc uẩn (Rùpa khandha) 

<>“SẮC UẨN” được long trọng đề cập với câu hỏi “Tattha 

katamo rùpakkhando ?” (-“Sắc uẩn có bao nhiêu, và như thế 

nào ?”). -Rồi phần trả lời là một “khung Pháp” chứa nhiều trích 

dẫn từ Tạng KINH (Suttanta), rằng : 



 

 

163 

 

“-Bất cứ pháp nào, quá khứ, tương lai, hay hiện tại, “hội thuộc” 

về một cá thể, đang hiện hữu có hình thức, thô kệch hay vi tế, tốt 

hay xấu, xa hay gần. -Tất cả được coi như một hỗn hợp, gọi là 

‘tập khí vật chất’, tiêu biểu cho một chúng sinh….”. 

<>Khi xem cái TẬP KHÍ (hay UẨN) ấy là “căn bản”, thì các từ 

ngữ đưa ra trong câu hỏi, sẽ mô tả chúng, xuyên qua những 

“đồng nghĩa” và qui nạp. 

Hãy đi vào kinh văn, liên quan tới QUÁ KHỨ (=Atìtaṃ) : 

“…Tattha katamaṃ rùpaṃ atìtaṃ ? -Yaṃ rùpaṃ atìtaṃ 

niruddhaṃ vigataṃ vipariṇataṃ atthaṅgataṃ abbhattaṃ 

uppajjitvà vigataṃ atìtaṃ atìtaṃsena saṅgahìtaṃ cattàro ca 

mahàbhùtà catunnañca mahàbhùtànaṃ upàdàya rùpaṃ, idaṃ 

vuccati rùpaṃ atìtaṃ…” 

<>Tương tự như thế, nhóm chữ “TỨ ĐẠI (=Catu mahàbhùtà), 

và sự kết hợp của chúng”, trong câu Pàlì “Cattàro ca mahàbhutà 

catunnañca mahàbhùtànaṃ àpàdàya rùpaṃ”, ám chỉ sự kết hợp 

của “quá khứ” (Atìta) với “tương lai” (Anàgatà) và hiện tại 

(Paccuppannà). -Rồi những “từ ngữ” khác đi song song, hầu hết 

bỡi những “chữ đồng nghĩa”, hoặc bất cứ ở đâu khi cần, thì có 

một sự dẫn giải, đúng theo tinh thần của chương IV, trong cuốn 

“Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm Thức” (Abhidhammasaṅgaha). 

2-Thọ uẩn (Vedanà khandhà) 

<>Cũng một cách trích dẫn như thế, đối với THỌ UẨN (Vedanà 

khandhà), với 3 thời “QUÁ KHỨ” (Atìta), “TƯƠNG LAI” 



 

 

164 

 

(Anàgata), và “HIỆN TẠI” (Paccuppannà), kết hợp trong đó một 

cách tương tự.  

<>Những cảm giác phát sinh, từ bên trong của một người được 

gọi là “nội thân thọ cảm” (ajjhatta-vedanà). Còn những cảm 

giác phát sinh từ bên ngoài, gọi là “ngoại thân thọ cảm” 

(bahiddhà vedanà). 

<>Liên quan đến những cảm giác thô (oḷàrika) và tế (sukhuma), 

thì kinh văn Pàli nói đến như sau : 

“-Tattha katamà vedanà oḷàrikà sukhuma ?”  

(i)-Akusalà vedanà oḷàrikà kusalàbyàkatà vedanà sukhumà. 

(ii)-Kusalà-akusalà vedana oḷàrikà, abyàkatà vedanà sukhumà. 

(iii)-Dukkhà vedanà oḷàrikà, sukhà ca adukkhamasukhà ca 

vedanà sukhumà. 

(iv)-Sukha-dukkhà vedanà oḷàrikà, adukkhamasukhà vedanà 

sukhumà. 

(v)-Asamàpannassa vedanà oḷàrikà samàpannassa vedanà 

sukhumà. 

(vi)-Sàsavà vedanà oḷàrikà, anàsavà vedanà sukhumà…-taṃ và 

pana vedanaṃ upàdàyupàdàya vedana oḷàrikà sukhumà 

daṭṭhabbà….”. 

<>Chúng ta dùng “lối văn biến hóa” tương tự, để diễn tả “bản 

pháp” của “cặp từ” tiếp theo. -Chẳng hạng như cặp 

“Hìna/Paṇìta”. -“Hìna” là “thấp”, thế vào chỗ của “oḷàrika” 



 

 

165 

 

(thô). -“Paṇìta” là “cao”, thế vào chỗ của “sukhuma”(tế), để 

chúng ta có kinh văn : 

“-Tattha katamà vedanà hìna paṇìta ?”  

(i)-Akusalà vedanà hìna kusalàbyàkatà vedanà paṇìta. 

(ii)-Kusalà-akusalà vedana hìna, abyàkatà vedanà paṇìta. 

(iii)-Dukkhà vedanà hìna, sukhà ca adukkhamasukhà ca vedanà 

paṇìta. 

(iv)-Sukha-dukkhà vedanà hìna, adukkhamasukhà vedanà 

paṇìta. 

(v)-Asamàpannassa vedanà hìna samàpannassa vedanà paṇìta. 

(vi)-Sàsavà vedanà hìna, anàsavà vedanà paṇìta…-taṃ và pana 

vedanaṃ upàdàyupàdàya vedana hìna paṇìta daṭṭhabbà….”. 

<>Về “cặp chữ” VIỄN (Dùre=xa) và CẬN (Santike=gần), thì 

“CẢM THỌ” (Vedanà) xa hay gần, được kinh văn Pàlì diễn tả 

liên quan đến VIỄN (Dùre), như sau : 

“Akulalà vedaṇà kusalàbyàkatàhi vedaṇàhi dùre, kusalàbyàkatà 

vedaṇà akusalàya vedanàya dùre… …” 

“Dukkha vedaṇà sukhàya ca adukkhamasukhàya ca vedaṇàhi 

dùre….” 

“Sukhà ca adukkhamasukhà ca vedaṇà dukkhàya vedaṇàya 

dùre….” 

“Asamàpannassa vedaṇà samàpannassa vedaṇàya dùre….” 



 

 

166 

 

“Samàpannassa vedaṇà asamàpannassa vedaṇàya dure….”. 

<>Liên quan đến «cảm thọ GẦN» (Santike vedaṇà), thì cũng 

không khác : 

«Akusalà vedaṇà akusalàya vedaṇàya santike. Kusala vedaṇà 

kusalàya vedaṇàya santike. Abyàkatà vedaṇà abyàkatàya 

vedaṇàya santike… …Anàsavà vedaṇà anàsavàya vedaṇàya 

santike». 

3-Tưởng uẩn (Saññà khandha) 

<>Cách trình bày tương tự cũng được áp dụng để diễn tả 

TƯỞNG UẨN (Sañña khandhà). -Và với sự «biến thể» trong 

mỗi kinh văn, «tưởng uẩn» được xem là «kết quả phát sinh từ 

tiếp xúc», khi những giác quan khác nhau «chạm đối tượng». 

-Chúng ta hãy đọc : 

«Yà saññà atìtà… …, atìtaṃsena saṅgahìtà cakkhu-

sampahassajà saññà, ayaṃ vuccati saññà atìtà… …». 

<>Trong số những loại TƯỞNG (saññà), THÔ KỆCH (oḷàrikà) 

và VI TẾ (sukhuma), kinh văn Pàli còn nêu thêm một «nét phân 

biệt», là «khi chạm cảnh và phản ứng (paṭigha=bức xúc vì bị 

chạm), TƯỞNG (saññà) hằng biểu lộ tính ghi nhận đối tượng 

theo mỗi trường hợp, một cách thô kệch hay vi tế» (=paṭigha-

samphassajà saññà oḷàrikà, adhivacana-samphassajà saññà 

sukhumà». 

<>Sách Chú giải nói rằng «-Loại thứ I trong nhận thức, phát 

sinh như hậu quả đơn thuần đối với cảnh, xuyên qua các giác 



 

 

167 

 

quan. -Nhưng loại thứ II trong nhận thức, như cái biết có thái 

độ, được ấn định do khuynh hướng của chủ thể trước khách 

thể». -Nó biểu lộ xa hơn, là «nhớ bỡi qui kết » (Adhivacana-

samphassajà saññà).  

-Chúng ta hãy khách quan suy gẫm về «TƯỞNG UẨN», qua 

câu chuyện «một tỳ khưu nhìn cô gái, không phải với cảm giác 

nhục dục, mà nhìn với cảm giác huynh muội». 

4- Hành uẩn (Saṅkhàra khandhà) 

<>HÀNH UẨN cũng được diễn tả như «tưởng uẩn», với cùng 

những từ ngữ đã dùng. Và chữ «CHỦ Ý» (Cetanà) sẽ thay thế 

chữ «TƯỞNG» (Saṅkhàrà), như trong Pàli văn sau đây : 

«Ye saṅkhàra atìtà…cakkhu-samphassà cetanà…mano-

samphassà cetanà, ime vuccati saṅkhàrà atìtà… »  

<>Còn CHÚ GIẢI (Aṭṭhakathà) thì nhấn mạnh rằng : «Từ ngữ 

CETANÀ được dùng để ám chỉ tất cả tâm sở, gồm đủ trong đó. -

Bỡi vì hầu hết những tâm sở đóng vai trò chính và nổi bật trong 

hành động»*. -«Cetanà»  hay «chủ ý» đã được xem như «người 

thợ mộc đầu đàn» (Jeṭṭha vaḍḍhakì), trong việc vẽ mẫu bàn ghế, 

và thực hiện sản phẩm, với những người thợ khác. 

*Pàlì văn ghi chú : 

*«…Tesu cetanà padhànà, àyùhanaṭṭhena pàkaṭattà. Tasmà 

ayameva hagità. Taṃ sampayuttà saṅkhàrà pana tàya gahitàya 

gahitàva honti». -Theo Sammohavinodanà. P. 14. 

5- Thức uẩn (Viññàṇakkhandha). 



 

 

168 

 

<>THỨC UẨN (Viññàṇakkhandha) thì diễn tả giống như trên. 

Và chúng ta cũng dùng đa số những từ ngữ tương tự. Chỉ thay 

thế các chữ TƯỞNG và chữ HÀNH bằng chữ THỨC. 

(B) 

§5. Vi Diệu pháp chia chẻ 

(Abhidhamma bhàjaniya) 

<>Cũng như “phân tích KINH” (Suttanta bhàjaniya), phần nầy 

sẽ bắt đầu bằng “5 uẩn” (Pañca khandhà), và sau đó trình bày 

từng UẨN một, bằng những câu hỏi, -chẳng hạng như :  

“-Tattha katamo rùpakkhandho ?” 

“-Tattha katamo vedanàkkhandho ?”,  

“-Tattha katamo saññàkkhandho ?”,  

“-Tattha katamo saṅkhàràkkhandho ?”  

“-Tattha katamo viññàṇàkkhandho ?”. Và trả lời đầy đủ.  

-Lần nầy, sự trình bày nhân danh các “đầu đề 2 chi” (DUKA) 

của những “nhóm pháp (MÀTIKÀ), mà chúng ta đã học và thảo 

luận qua một cách có căn bản, trong Vi Diệu Pháp Thống Kê 

Tâm Thức (Abhidhammasaṅgaha). 

1. SẮC UẨN (Rùpakkhandha). 

<>Trong Vi Diệu Pháp Tụ (Abhidhammasaṅganì), phần SẮC 

PHÁP, tất cả tình trạng vật chất, khi phân loại đều được diễn tả 

đầy đủ, theo “nhóm pháp” (Màtikà) của chúng, bằng cách “đánh 



 

 

169 

 

số tăng tiến”. -Ở đây, chúng ta chỉ dùng lại các con số ám chỉ 

“nội dung bao nhiêu chi” của những “nhóm pháp” ấy. 

Với kinh văn Pàlì tượng trưng, như : 

“Ekavidhena rùpakkhando… …duvidhena rùpakkhando… 

…Tividhena rùpakkhandho… ….ekàdasavidhena 

rùpakkhando…”. 

-Cứ thế, Vi Diệu Pháp được trình bày có hệ thống, đã ghi trong 2 

bộ sách. 

2. THỌ UẨN (Vedanakkhando). 

<>THỌ UẨN cho chúng ta biết “các đặc tính chung” của tất cả 

những tình trạng cảm giác (Vedanà). Chẳng hạng như “nó đi 

chung với XÚC” (Phassa), hay “thọ uẩn đồng hành với XÚC 

(Phassa sampayutto). -Rồi sau đó tăng lên, nghĩa là “đi chung” 

với 2, 3, 4,….10 chi pháp, như sau : 

I 

<>Gồm 1 chi pháp. Mời xem lại “Phân tập I”. 

II 

-Gồm có (1) là Tâm hữu nhân (Sahetuka citta), (2) là Tâm vô 

nhân (Ahetuka citta). 

III 

-Gồm có (1) là Tâm thiện (Kusala citta), (2) là Tâm bất thiện 

(Akusala citta), (3) là Tâm trung tính (Abyàkata citta). 

IV 



 

 

170 

 

-Gồm có (1) là Tâm dục giới (Kàmavacara citta), (2) là Tâm sắc 

giới (Rùpàvacara citta), (3) là Tâm vô sắc giới (Arùpàvacara 

citta), (4) là Tâm chưa hoàn toàn giải thoát (Apariyàpanna 

citta). -Ám chi 3 bậc thánh đầu. 

V 

-Gồm có (1)Tâm là “LẠC căn quyền” (Sukhindriya citta), 

(2)Tâm là “KHỔ căn quyền” (Dukkhindriya citta), (3)Tâm là 

“HỶ căn quyền” (Somanassindriya citta), (4)Tâm là ƯU căn 

quyền” (Domanassindriya citta), và (5)Tâm là “XẢ căn quyền” 

(Upekkhindriya citta). 

VI 

-Gồm có (1)Tâm là “NHÃN XÚC” (Cakkhu-samphassajà), 

(2)Tâm là “NHĨ XÚC” (Sota-samphassajà), (3)Tâm là “TỶ 

XÚC” (Ghàna-samphassajà), (4)Tâm là “THIỆT-XÚC” (Jìvhà 

samphassajà), (5)Tâm là “THÂN XÚC” (Kàya-samphassajà), và 

(6)Tâm là “Ý XÚC” (Mano-samphassajà). 

VII 

-Gồm có (1)Tâm là “NHÃN XÚC” (Cakkhu-samphassajà), 

(2)Tâm là “NHĨ XÚC” (Sota-samphassajà), (3)Tâm là “TỶ 

XÚC” (Ghàna-samphassajà), (4)Tâm là “THIỆT-XÚC” (Jìvhà 

samphassajà), (5)Tâm là “THÂN XÚC” (Kàya-samphassajà), 

(6)Tâm là “Ý GIỚI XÚC” (Manodhàtu-samphassajà), (7)Tâm là 

“Ý THỨC GIỚI XÚC” (Manoviññàṇadhàtu samphassajà). 

VIII 



 

 

171 

 

-Gồm có (1)Tâm là “NHÃN XÚC” (Cakkhu-samphassajà), 

(2)Tâm là “NHĨ XÚC” (Sota-samphassajà), (3)Tâm là “TỶ 

XÚC” (Ghàna-samphassajà), (4)Tâm là “THIỆT-XÚC” (Jìvhà 

samphassajà), (5)Tâm là “THÂN LẠC XÚC” (Sukhà kàya-

samphassajà), (6)Tâm là “THÂN KHỔ XÚC” (Dukkhà kàya-

samphassajà), (7)Tâm là “Ý GIỚI XÚC” (Manodhàtu 

samphassajà), và (8)Tâm là “Ý THỨC GIỚI XÚC” 

(Manoviññàṇadhàtu samphassajà). 

IX 

-Gồm có (1)Tâm là “NHÃN XÚC” (Cakkhu-samphassajà), 

(2)Tâm là “NHĨ XÚC” (Sota-samphassajà), (3)Tâm là “TỶ 

XÚC” (Ghàna-samphassajà), (4)Tâm là “THIỆT-XÚC” (Jìvhà 

samphassajà), (5)Tâm là “THÂN XÚC” (Kàya-samphassajà), 

(6)Tâm là “Ý GIỚI XÚC” (Manodhàtu-samphassajà), (7)Tâm là 

“Ý THỨC GIỚI XÚC THIỆN” (Kusalà mano-viññàṇa-dhàtu-

samphassajà), (8)Tâm là “Ý THỨC GIỚI XÚC BẤT THIỆN” 

(Akusala mano-viññàṇa-dhàtu-samphassajà), (9)Tâm là “Ý 

THỨC GIỚI XÚC TRUNG TÍNH” (Abyàkatà mano-viññàṇa-

dhàtu samphassajà). 

X 

-Gồm có (1)Tâm là “NHÃN XÚC” (Cakkhu-samphassajà), 

(2)Tâm là “NHĨ XÚC” (Sota-samphassajà), (3)Tâm là “TỶ 

XÚC” (Ghàna-samphassajà), (4)Tâm là “THIỆT-XÚC” (Jìvhà 

samphassajà), (5)Tâm là “THÂN XÚC” (Kàya-samphassajà), 

(6)Tâm là “Ý GIỚI XÚC LẠC” (Sukha manodhàtu 

samphassajà), (7)Tâm là “Ý THỨC GIỚI XÚC KHỔ” (Dukkha 



 

 

172 

 

manodhàtu samphassajà), (8)Tâm là “Ý THỨC GIỚI XÚC 

THIỆN” (Kusalà manoviññàṇadhàtu samphassajà), (9)Tâm là 

“Ý THỨC GIỚI XÚC BẤT THIỆN” (Akusalà 

manoviññàṇadhàtu samphassajà), (10)Tâm là “Ý THỨC GIỚI 

XÚC TRUNG TÍNH” (Abyàkatà manoviññàṇadhàtu 

samphassajà). 

-------------- 

<>Tiếp theo là một dạng phân loại khác, có vẻ tương tự, nhưng 

căn cứ trên những từ ngữ, lấy từ các “nhóm pháp” (Màtikà). 

Đánh số chi pháp, từ I đến III : 

I 

*Tất cả các pháp độc lập, được mệnh danh là “đầu đề” và xem 

như gồm “1 chi”. 

II 

-Gồm có (1)Pháp là “tâm HỮU NHÂN” (Sahetuka citta), 

(2)Pháp là “tâm VÔ NHÂN” (Ahetuka citta). 

IIIa 

-Gồm có (1)Pháp ám chỉ “KẾT QUẢ” (Vipàka), (2)Pháp ám chỉ 

“PHÁP CỦA KẾT QUẢ” (Vipàkadhamma dhammà), (3)Pháp 

ám chỉ “KHÔNG PHẢI LÀ KẾT QUẢ, CŨNG KHÔNG PHẢI 

LÀ PHÁP CỦA KẾT QUẢ”. 

IIIb 



 

 

173 

 

-Gồm có (1)Pháp ám chỉ “THỦ và ĐƯA ĐẾN THỦ” 

(Upàdiṇṇupàdàniyà dhammà), (2)Pháp ám chỉ “KHÔNG PHẢI 

THỦ, NHƯNG ĐƯA ĐẾN THỦ” (Anupàdiṇṇupàdàniyà 

dhammà), (3)Pháp ám chỉ “KHÔNG PHẢI THỦ và KHÔNG 

ĐƯA ĐẾN THỦ” (Anupàdiṇṇa-anupàdàniyà dhammà). 

IIIc 

-Gồm có (1)Pháp “KẾT HỢP với PHIỀN NÃO và ĐƯA ĐẾN 

PHIỀN NÃO” (Saṃkiliṭṭha saṃkilesikà dhammà), (2)Pháp 

“KHÔNG KẾT HỢP với PHIỀN NÃO nhưng ĐƯA ĐẾN 

PHIỀN NÃO (Asaṃkiliṭṭhà saṃkilesikà dhammà). (3)Pháp 

“KHÔNG KẾT HỢP với PHIỀN NÃO, và KHÔNG ĐƯA ĐẾN 

PHIỀN NÃO” (Asaṃkiliṭṭha asaṃkilesikà dhammà). 

------------ 

<>Như thế, căn cứ vào những “Nhóm pháp 3 chi” (Tikà), và 

những “Nhóm pháp 2 chi” (Dukà), xuyên qua các dạng “biến 

chuyển” và “phối hợp”, thì THỌ UẨN (Vedanà khandha) trong 

sách PHÂN TÍCH (Vibhaṅga) đã được “qui tính cách” và “phân 

loại nhóm” một cách lập lại nhiều lần.  

-Nó đã cho chúng ta một “sự thực tập” để hiểu biết sâu sắc hơn 

về các “NHÓM PHÁP” (Màtikà), dưới những tương quan của 

chúng. -Sự “qui nạp” các BIẾN CHUYỂN và PHỐI HỢP ấy, có 

thể cho chúng ta cái dạng mới sau đây : 

(A)- Kết hợp “CĂN 2 CHI” (Duka mùlakà) : “Nhóm pháp 3 chi” 

(Tikà) kết hợp một chiều với “nhóm pháp 2 chi” (Dukà). 



 

 

174 

 

(B)-Kết hợp “CĂN 3 CHI” ((Tika mùlakà) : “Nhóm pháp 2 chi” 

(Dukà) kết họp một chiều với “nhóm pháp 3 chi” 

(C)-Kết hợp “CĂN 2 CHI” và “CĂN 3 CHI» (Ubhato 

baḍḍhitaka) của cả 2 nhóm pháp “3 chi” (TIKÀ) và “2 chi” 

(DUKÀ) giao thoa môt cách 2 chiều ràng buộc . (Tương quan và 

song phương). -Và cũng có một dạng thứ tư gọi là : 

(D)-Kết hợp “ĐA DẠNG” (Bahuvidha-vàra) : Hai nhóm pháp 

“2 CHI” (Dukà) và “3 CHI” tự biến dạng và kết hợp.  

<>Nó bắt đầu với sự “phân loại cảm thọ” thành “thất diện” (hay 

7 mặt), bằng cách làm cho cảm thọ trở thành “phức tạp”, bỡi các 

“hoán vị khác nhau” để “hợp nghĩa”, từ những chữ tương tự.* 

Kinh văn Pàlì : 

*“Tattha tike àdàya dukesu pakkhipitvà desitavàro dukamùlako 

nàma. Duke àdàya tikesu pakkhipitvà desitavàro tikamùlako 

nàma. Tike ca duke ca ubhato vaḍḍhetvà desitavàro ubhato-

vaḍḍitako nàma. Avasàne sattavidhenàti àdivàro bahuvidhavàro 

nàmà’ti”. 

3. TƯỞNG UẨN (Saññà khandha).  

-Như trước. 

4. HÀNH UẨN (Saṅkhàra khandha) 

-Như trước. 

5. THỨC UẨN (Viññàṇa khandha) 

-Như trước, nhưng tôn trọng những chỗ cần “biến đổi”. 



 

 

175 

 

(C) 

§6. Phần SUY ĐẠT VẤN 

(Pañha pucchakaṃ). 

<>Ở đây, đầu đề của các nhóm pháp “3 chi” và “2 chi” được chú 

ý từng cái một, và được “chất vấn” là “có bao nhiêu trong NGŨ 

UẨN” (Khandhà), cần phải nêu ra. -Chẳng hạng như trong kinh 

văn “PAÑCANNAṂ KHANDHAṂ” sau đây : 

“Kati kusalà ?” “Kati akusalà ?” “Kati abyàkatà ?” 

“Kati sukhàya vedanàya sampayuttà ?”  

“Kati dukkhàya vedanàya sampayuttà ?” 

“Kati adukkhamasukhàya vedanàya sampayuttà ? 

“Kati vipàkà ?” “Kati vipàkadhamma-dhammà ?” 

“Kati neva-vipàka-na-vipàkadhamma dhammà ?”. 

-Và cứ thế tiếp tục với toàn thể 22 “Pháp 3 chi” (TIKÀ), và 100 

“Pháp 2 chi” (DUKÀ) 

<>Cái “danh sách dài về những câu hỏi” nầy, thường được viết 

ngắn, bỡi 1 vần chữ Pàlì, đọc là “Pe” (có nghĩa là 

“…vân…vân…”), đặt giữa câu hỏi đầu và câu hỏi chót. -Ví dụ 

trong nhóm sau đây : “-Kati saraṇà ?…..pe…..-Kati araṇà ?”. 

<>Rồi tiếp theo là những câu trả lời, chỉ tương xứng với số 

“UẨN” (Khandhà), bao gồm trong đó, mà không cần nêu tên, 

cốt để làm cho người đọc hiểu, nhờ họ đã nhớ (thuộc lòng) tên 

các Vi Diệu Pháp. 



 

 

176 

 

 -Kinh văn Pàlì được trích dưới đây, tiên biểu cho “một phần” 

của sự trả lời. Và con số ghi trên mỗi đoạn, ám chỉ “thứ tự nhóm 

pháp” (Màtikà). 

TIKÀ : Phần “3 CHI” : 

I 

-Rùpakkhandho abyàkato. -Cattàro khandhà (vedanà, saññà, 

saṅkhàrà, viññàṇa) siyà kusalà, siyà akusalà, siyà abyàkatà. 

II 

-Dve khandhà na-vattabbà sukhàya vedanàya sampayuttà’ti pi, 

dukkhàya vedanàya sampayuttà’ti pi, adukkhamasukhàya 

vedanàya sampayuttà’ti pi. Tayo khandhà siyà sukhàya 

dukkhàya adukkhamasukhàya vedanàya sampayuttà. 

III 

-Rùpakkhando neva-vipàka-na-vipàkadhamma-dhammo. 

Cattàro khandhà siyà vipàkà, siyà vipàka-dhammadhammà, siyà 

neva-vipàka-na-vipàkadhamma-dhammà. 

VIII 

-Rùpakkhandho neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà. 

Cattàro khandhà siyà dassanena pahàtabbà, siyà bhàvanàya 

pahàtabbà, siyà neva-dassanena-na-bhàvanàya pahàtabbà. 

XXII 



 

 

177 

 

-Cattàro khandhà anidassana-appaṭighà. Rùpakkhandho siya 

sanidassana-sappaṭigho, siyà anidassana-sappaṭigho, siyà 

anidassana appaṭigho. 

DUKÀ : Phần “2 CHI” : 

I 

-Cattàro khandhà na hetù. Saṅkhàrakkhando siyà hetu, siyà na 

hetu. 

XCIII 

-Rùpakkhandho kàmàvacaro. Cattàro khandhà siyà 

kamàvacarà, siyà na kamàvacarà. 

XCVII 

-Rùpakkhando aniyyàniko. Cattàro khandhà siyà niyyànikà, siyà 

aniyyànikà. 

C 

-Rùpakkhando araṇo. Cattàro khandhà siyà saraṇà, siyà araṇà. 

------------ 

Phân tập II 

PHÂN TÍCH XỨ 

(Àyatana Vibhaṅga) 

(A) 

§7. Phân loại theo KINH 



 

 

178 

 

(Suttanta-bhàjaniya) 

<>Phần nầy đánh số một cách giản dị “12 XỨ” (12 Àyatanàni) 

là  1/Nhãn xứ (Cakkhàyatana), 2/Sắc xứ (Rùpàyatana), 3/Nhĩ xứ 

(Sotàyatana), 4/Thinh xứ (Saddàyatana), 5/Tỷ xứ (Ghànàyatana), 

6/Hương xứ (Gandhàyatana), 7/Thiệt xứ (Jìvhàyatana), 8/Vị xứ 

(Rasàyatana), 9/Thân xứ (Kàyàyatana), 10/Xúc xứ 

(Phoṭṭhabbàyatana), 11/Ý xứ (Manàyatana), 12/Pháp xứ 

(Dhammàyatana).  

(B) 

§8. Phân loại theo Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma-bhàjaniyà) 

-Đầu tiên là NHÃN XỨ (Cakkhàyatana). 

<>“Sự phân loại” (theo Vi Diệu Pháp) có thể mô tả “nhãn xứ”, 

như cái “CƠ SỞ” gồm từ tính, phát sinh do 4 nguyên tố vi diệu 

vật lý (Mahàbhùta). “Toàn bộ” là MỘT trong “các đặc tính” nơi 

con người. -Nó vốn không đơn giản chỉ là “sản phẩm” của SỰ 

THẤY, mà nó còn có “khả năng nhạy cảm”, để nhận sự “chạm 

vào” của cảnh sắc, gọi là “THẤY”, bao gồm 3 thời “đã” “sẽ”, và 

“đang”. -Nói nôm na là “THỊ GIÁC”. 

Kinh văn Pàlì : 

“Cakkhàyatana, cakkhu dhàtu, cakkhu indriya, loka, dvàra, 

samudda, pandara, khetta, ratthu, netta, nayana, orima-tira, 

suñña gàma”.  



 

 

179 

 

-Rồi NHĨ XỨ (Sotàyatana), TỶ XỨ (Ghànàyatana), THIỆT XỨ 

(Jìvhàyatana), và THÂN XỨ (Kàyàyatana), thì cũng có kinh văn 

tương tự như trên, -chỉ thay thế NHÃN XỨ (Cakkhàyatana), 

bằng NHĨ XỨ (Sotàyatana) hay TỶ XỨ 

(Ghànàyatana)…v…v… 

-Riêng Ý XỨ (Manàyatana) thì chẳng những giống “4 tâm sở 

uẩn” (Catu cetasika khandhà), mà nó còn được xem là 4 thứ 

khác nhau, của “phân loại” đi trước. 

-Như Kinh văn sau đây : 

“Ekaridhena manàyatanaṃ phassasampayuttaṃ. Davidhena 

manàyatanaṃ atthi sahetukaṃ, atthi ahetukaṃ. Tiridhena 

manàyatanaṃ aṭṭhi kusalaṃ, atthi akusalaṃ, aṭṭhi abyàkataṃ. 

Catubbidhena manàyatanaṃ aṭṭhi kàmàvacaraṃ, aṭṭhi 

rùpàvacaraṃ, aṭṭhi arùpàvacaraṃ, aṭṭhi 

apariyàpannaṃ”…v…v…. 

<>Tiếp theo là SẮC XỨ (Rùpàyatana), THINH XỨ 

(Saddàyatana), HƯƠNG XỨ (Gandhàyatana), và VỊ XỨ 

(Rasàyatana), tuy được mô tả với một số “từ ngữ thay thế”, vì 

chúng cấu kết một cách khác nhau, -nhưng “nguyên ủy của 

chúng” vẫn đến từ “4 nguyên tố vật lý”, gọi là “TỨ ĐẠI Y 

SINH” (Catunnaṃ mahàbhùtànaṃ upàdàya). 

<>Rồi XÚC XỨ (Phoṭṭhabbàyatana) liên quan trực tiếp với 

“THỔ GIỚI” (Paṭhavì-dhàtu), “HỎA GIỚI” (Tejo-dhàtu), 

“PHONG GIỚI” (Vàyo-dhàtu), CƯƠNG NHU GIỚI” 

(Kakkhalaṃ mudukaṃ dhàtu). 



 

 

180 

 

Pàlì văn 

“Phoṭṭhabbàyatana, -Paṭhavì-dhàtu, -Tejo-dhàtu, -Vàyo-dhàtu, -

Kakkhalaṃ mudukaṃ dhàtu, idaṃ vuccati phoṭṭhabbàyatanaṃ”. 

<>Sau cùng là PHÁP XỨ (Dhammàyatana), được diễn tả qua 3 

dạng THỌ UẨN (Vedanà khandha), TƯỞNG UẨN (Saññà 

khandha), và HÀNH UẨN (Saṅkhàrà khandha), như sau : 

“Dhammàyatana, -Vedanakkhando, Saññàkhandho, 

Saṅkhàràkhandho, yaṃ ca rùpaṃ anidassanaṃ appaṭighaṃ 

dhammàyatana-pariyàpannaṃ, asaṅkhatà ca dhàtu”. 

(C) 

§9. Phần SUY ĐẠT VẤN. 

(Pañha pucchaka) 

-Có bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu) là THIỆN (Kusala), bao nhiêu 

“GIỚI” là BẤT THIỆN (Akusala), và bao nhiêu “GIỚI” là 

TRUNG TÍNH (Abyàkatà) ? 

-Và trong đó, có bao nhiêu thuộc về «TẬP HỢP, TƯƠNG 

SINH” (Saraṇà), và bao nhiêu thuộc về “TRƠ TRỌI, ĐỘC 

SINH” (Araṇà) ? 

<>Chúng ta hãy trích ra những đoạn Pàli văn, để “trả lời chung” 

cho những nhóm câu hỏi ấy, lấy “UẨN PHÁP” (Khandha-

dhammaà) làm “tỷ giảo đối đáp”. 

<> TIKÀ : Nhóm 3 phần 

I 



 

 

181 

 

                           THẬP XỨ = Dasa Àyatanà 

                            -Mắt      <=>    Hình thức,   (2) 

                            -TAI      <=>    Âm thanh,   (2) 

                            -MŨI     <=>    Mùi,            (2) 

                            -LƯỠI   <=>    Vị,               (2) 

                            -DA       <=>    Xúc             (2) 

-Nghĩa là «Tất cả THẬP XỨ (Àyatanà) nằm trong SẮC UẨN 

(Rùpakhandha), TRUNG TÍNH (Abyàkatà)». 

-Còn «NHỊ XỨ» là -Ý XỨ cùng PHÁP XỨ, thì THIỆN 

(Kusala), BẤT THIỆN (Akusala), và DUY TÁC (Kiriya).  

II 

Kinh văn Pàlì về 12 XỨ, gồm : 

a/Vật chất có 10  

«Dasàyatana na vattabbà sukhàya vedanàya sampayuttà ti pi, 

dukkhàya vedanàya sampayuttà ti pi, adukkhamasukhàya 

vedanàya ti pi». (10 XỨ) 

b/Tinh thần có 2 

«-Manàyatanaṃ siyà sukhàya vedanàya sampayuttaṃ, siyà 

dukkhàya vedanàya sampayuttaṃ». «-Dhammàyatanaṃ siyà 

sukhàya vedanàya sampayuttaṃ, siyà dukkhàya vedànaya 

sampayuttaṃ, siyà adukkhamasukhàya vedanàya sampatuttaṃ, 



 

 

182 

 

siyà na-vattabbaṃ… adukkhamasukhàya vedanàya 

sampayuttaṃ ti pi». 

III 

*Danh pháp «bán phủ định» có 10 

«Dasàyatanà neva-vipàka-na-vipàka-dhamma-dhammà. 

Dvàyatanà siyà vipàkà, siyà vipàkakhandhadhammà, siya neva-

vipàka-na-vipàka-dhammadhammà». 

VIII 

*Danh pháp «toàn phủ định» có 10 

«Dasàyatanà neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà. 

Dvàyatanà siyà dassanena pahàtabbà, siyà bhàvanàya 

pahàtabbà, siyà neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà». 

XXII 

*Sắc pháp có 9 

«Rùpàyatanaṃ sanidassana sappaṭighaṃ. Navàyatanà 

anidassana sappaṭighà» 

 

<>DUKÀ : Nhóm 2 phần 

(Liên quan đến những chỉ số «Pháp 2 chi» nêu trước đây) 

I 

«Ekàdasàyatanà na hetù. Dhammàyatanaṃ siyà hetù, siyà na 

hetù». 



 

 

183 

 

XCIII 

«Dasàyatanà kàmàvacarà. Dvàyatanà siya kàmàvacarà, siyà na 

kàmàvacarà». 

XCVII 

«Dasàyatanà niyyànikà. Dvàyatanà siyà niyyànikà, siyà 

aniyyànikà». 

C 

«Dasàyatanà araṇà. Dvàyatanà siyà araṇà siyà saraṇà». 

 

 

 

Phân tập III 

PHÂN TÍCH GIỚI TỐ 

(Dhàtu vibhaṅga) 

A 

§10. Chia chẻ theo KINH 

(Suttanta bhàjaniyà) 

<>GIỚI TỐ (Dhàu) ở đây, khi «chia chẻ theo KINH» (Suttanta 

bhàjaniyà) thì có 18, rất khác trong sự phân chia các pháp.  



 

 

184 

 

-Hãy đọc các đoạn Pàli văn sau : 

(a) : 6  

«Chadhàtuyo, -Paṭhavìdhàtu, -Àpodhàtu, -Tejodhàtu, -

Vàyodhàtu, -Àkàsadhàtu, -Viññàṇadhàtu». 

(b) : 6 

«Aparà pi cha dhàtuyo, -Sukhadhàtu, -Asukhadhàtu, -

Somanassadhàtu, -Domanassadhàtu, -Upekkhàdhàtu, -

Avijjàdhàtu». 

(c) : 6 

«Aparà pi cha dhàtuyo, -Kàma-dhàtu, -Byàpada-dhàtu, -

Vimaṃsa-dhàtu, -Nekkhamma-dhàtu, -Abyàpàda-dhàtu, -

Avihiṃsa-dhàtu». 

«-Iti imàni tiṇi chakkàni, tadekajjaṃ abhisaññù-hitvà 

abhisaṅkhipitvà aṭṭhàrasa dhàtuyo honti». («Cha» = 6) 

B 

§11. Chia chẻ theo VI DIỆU PHÁP  

(Abhidhamma bhàjaniyà) : 

18 GIỚI TỐ là : 

(1)  *NHÃN giới (Cakkhu dhàtu), 

(2)  *SẮC giới (Rùpa dhàtu), 

(3)  NHÃN THỨC giới (Cakkhuviññàṇa dhàtu), 

------------ 



 

 

185 

 

(4)  *NHĨ giới (Sota dhàtu), 

(5)  *THANH giới (Sadda dhàtu), 

(6)  NHĨ THỨC giới (Sotaviññaṇa dhàtu), 

-------------- 

(7)  *TỶ giới (Ghàna dhàtu), 

(8)  *HƯƠNG giới (Gandha dhàtu), 

(9)  TỶ THỨC giới (Ghànaviññàṇa dhàtu), 

---------------- 

(10) *THIỆT giới (Jivhà dhàtu), 

(11) *VỊ giới (Rasa dhàtu), 

(12) THIỆT THỨC giới (Jìvhàviññàṇa dhàtu), 

---------------- 

(13) *THÂN giới (Kàya dhàtu), 

(14) *XÚC giới (Phoṭṭhabba dhàtu), 

(15) THÂN THỨC giới (Kàyaviññàṇa dhàtu), 

----------------- 

(16) Ý giới (Mano dhàtu), 

(17) PHÁP giới (Dhamma dhàtu), 

(18) Ý THỨC giới (Manoviññàṇa dhàtu). 

<>Trong số ấy, các “GIỚI TỐ” có dấu ngôi sao* thuộc về vật 

chất, và vì vậy chúng thuộc về SẮC UẨN (Rùpa khandha). 



 

 

186 

 

<>PHÁP GIỚI (Dhamma dhàtu), gồm những “giới tố” không có 

ngôi sao, thuộc về THỌ UẨN (Vedana khandha), TƯỞNG 

UẦN (Sañña khandha), và HÀNH UẨN (Saṅkhàra khandha). 

Kinh văn Pàli : 

“Vedanakkhandho, saññàkhandho, saṅkhàrakhandho, yaṃ ca 

rùpaṃ anidassanaṃ appaṭighaṃ dhammàyatana-pariyàpannaṃ, 

asaṅkhatà ca dhàtu”. 

<>Những “GIỚI TỐ” (Dhàtu) còn lại, -vừa thuộc về tinh thần, 

hay “danh pháp” (nàma dhammà) bao gồm “Ý” (Mano, -vừa 

thuộc về vật chất, hay “sắc pháp” (rùpa dhammà), được tính từ 

NHÃN GIỚI (Cakkhudhàtu), đến Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇadhàtu). 

<>Ý GIỚI (Mano dhàtu) được diễn tả như TÂM THỨC” (hay 

tinh thần), tự nó phát sinh “sau” NHÃN THỨC (Cakkhu 

viññàṇa), “sau” NHĨ THỨC (Sota viññàṇa), “sau” TỶ THỨC 

(Ghàna viññàṇa), “sau” THIỆT THỨC (Jìvhà viññàṇa), và “sau” 

THÂN THỨC (Kàya viññàṇa).  

<>Vi Diệu Pháp gọi “tiến trình phát sinh THỨC” ấy là TÂM 

TIẾP NHẬN (Sampaticchana Citta), căn cứ theo “việc làm” của 

nó.(+) 

Pàli văn : 

“(+) Cakkhuviññàṇadhàtuyà upajjitvà niruddha samanantarà 

upajjeti cittaṃ mano mànasaṃ hadayaṃ paṇḍaraṃ mano 

manàyatanaṃ manindriyaṃ viññàṇaṃ viññàṇakhandho tajjà 

manodhàtu”. 



 

 

187 

 

<>Ý GIỚI cũng được trình bày như loại “TÂM THỨC” chỉ phát 

sinh “sau” cái “tiếp xúc đầu tiên” của “chủ thể” (TÂM=Citta) và 

“khách thể” (VẬT (++): Àlambana). -Nghĩa là “tâm hướng NGŨ 

MÔN” (Pañcadvàràvajjana citta). 

Pàli văn : 

“(++)Sabbadhammesu và pana paṭhamasamannàhàre upajjati 

cittaṃ mano…ayaṃ vuccati manodhàtu». 

<>NHÃN THỨC GIỚI (Cakkhuviññàṇa dhàtu) là «tâm thức 

phát sinh tùy thuộc vào con mắt và hình ảnh». -Tương tự như 

thế, «4 thức kia», tính từ NHĨ GIỚI (Sotadhàtu) đến THÂN 

GIỚI (Kàyadhàtu), cũng phát sinh tùy thuộc vào NHĨ GIỚI (lỗ 

tai) cho đến THÂN GIỚI (làn da), trước «đối tượng của chúng» 

(=khách thể), là âm thanh (Sadda), mùi hương (Gandha), vị nếm 

(Rasà) và sự đụng chạm (Phoṭṭhabba). (+++). 

Pàli văn : 

« (+++) Cakkhuñca paṭicca rùpe ca uppajjati cittaṃ mano 

mànasaṃ hadayaṃ paṇḍaraṃ mano…pe (=etc)…. ». 

TIKÀ  

 Chùm pháp 3 chi 

-Liên quan đến các «nhóm» : 

I 



 

 

188 

 

-16 giới TRUNG TÍNH (Solasa dhàtuto abyàkatà), ám chỉ 18 

GIỚI TỐ nói trên,  trừ ra “Pháp giới” (Dhamma dhàtu) và “Ý 

thức gới” (Manoviññàṇa dhàtu). 

-2 giới tố chỉ PHẨM CÁCH (Siyà dhàtuyo), gồm chung phẩm 

cách THIỆN (Siyà kusala) lẫn phẩm cách BẤT THIỆN (Siyà 

akusalà), và phẩm cách TRUNG TÍNH (Siyà Abyàkatà). -Pàli 

văn : “Dve dhàtuto siyà kusalà, siyà akusalà, siyà abyàkatà”. 

II 

-Mười GIỚI TỐ (Dasadhàtu) đi chung với thọ LẠC (Sukha 

vedanà), gồm nhãn giới, nhĩ giới, tỷ giới, thiệt giới, thân giới, 

cộng với sắc giới, thinh giới, hương giới, vị giới, và xúc giới. 

Pàli văn : 

“Dasa dhàtuyo vattabbà (cakkhudhàtu, sotadhàtu, ghànadhàtu, 

jìvhàdhàtu, kàyadhàtu, rùpadhàtu, saddadhàtu, gandhadhàtu, 

rasadhàtu, phoṭṭhabbadhàtu, sukhàya vedanàya sampayuttà)”. 

-Năm GIỚI TỐ (Pañcadhàtu) đi chung với Thọ VÔ KHỔ VÔ 

LẠC, gồm nhãn thức giới, nhĩ thức giới, tỷ thức giới, thiệt thức 

giới, và ý giới.  

Pàli văn : 

“Pañca dhàtuyo adukkhamasukhàya vedanàya sampayuttà, -

cakkhuviññàṇadhàtu, -sotaviññàṇadhàtu, -ghànaviññàṇadhàtu, -

jìvhàviññàṇadhàtu, ca -manoviññàṇadhàtu ca” 

-Nhưng thân thức giới thì đi chung với thọ LẠC (Sukhà) và thọ 

KHỔ (Dukkha).  



 

 

189 

 

Pàli văn : 

“Kàya-viññàṇadhàtu siyà sukhàya vedanàya sampayuttà, siyà 

dukkhàya vedanàya sampayuttà”. 

-Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇadhàtu) có phẩm cách đi chung 

với thọ LẠC (Sukha), thọ KHỔ (Dukka), và đi chung với thọ 

“không LẠC không KHỔ” (Adukkhamasukhà). 

Pàli văn : 

“Manoviññàṇadhàtu siyà sukhàya vedanàya sampaytuttà, siyà 

dukkhàya vedanàya sampayuttà, siyà adukkhamasukhàya 

vedanàya sampayuttà”. 

-PHÁP GIỚI (Dhammadhàtu) đi chung với thọ LẠC (Sukha), đi 

chung với thọ KHỔ (Dukkha), và đi chung với “thọ không LẠC 

không KHỔ”. 

Pàli văn : 

“Dhammadhàtu, siyà sukhàya vedanàya sampayuttà, siyà 

dukkhàya vedanàya sampayuttà, siyà adukkhamasukhàya 

vedàya sampayuttà, siyà na vattabbà”. 

III 

-Pháp ám chí “10 GIỚI TỐ” (Dasa dhàtuyo), gồm “phi QUẢ phi 

phi QUẢ giới” (Neva-vipàka-navipàkadhammadhammà). -Tên 

gọi của “10 giới” thuộc về vật chất giống như trên. 

Pàli văn : 

“Dasa dhàtuyo neva-vipàka-navipàkadhamma-dhammà”. 



 

 

190 

 

-Pháp ám chỉ “5 GIỚI QUẢ” (Pañca dhàtuyo vipàkà), gồm 

“NHÃN thức” (Cakkhu viññàṇa), “NHĨ thức” (Sota viññàṇa), 

“TỶ  thức” (Ghàna viññàṇa), “THIỆT thức” (Jìvhà viññàṇa), và 

“THÂN thức” (Kàyaviññàṇa). 

Pàli văn : 

“Pañca dhàtuyo vipàkà, -Cakkhu viññàṇa, -Sota viññàṇa, -

Ghàna viññàṇa), -Jìvhà viññàṇa, -Kàyaviññàṇa”. 

-Pháp ám chỉ “QUẢ Ý GIỚI” (Manodhàtu siyà vipàka), -chẳng 

hạng “Tâm TIẾP NHẬN” (Sampaṭicchana citta), với phẩm cách 

“Phi QUẢ phi phi QUẢ GIỚI” (Neva vipàka na vipàka dhamma 

dhammà), giống như “Tâm hướng NGŨ MÔN” 

(Pañcadvàràvajjana citta). 

Pàli văn : 

“Manodhàtu siyà vipàka), -Sampaṭicchana citta, -Neva vipàka 

na vipàka dhamma dhammà”, (Pañcadvàràvajjana citta). 

-Pháp ám chỉ “Nhị GIỚI QUẢ” (Dve dhàtuyo siyà vipàkà), với 

phẩm cách “pháp quả” (Siyà vipàkadhamma dhammà), và với 

“phẩm cách phi phi PHÁP QUẢ” (Nevavipàka na 

vipàkadhamma dhammà), -như “Ý thức PHÁP” (Dhamma, 

mano viññàṇa). 

Pàli văn : 

“Dve dhàtuyo siyà vipàkà, -Siyà vipàkadhamma dhammà, -Siya 

nevavipàka na vipàkadhamma dhammà”, (Dhamma, mano 

viññàṇa). 



 

 

191 

 

VIII 

-Pháp ám chỉ “16 GIỚI TỐ” (Soḷasadhàtuyo), với phẩm cách 

“Phi đắc phi phi hữu đắc giới” (Neva dassanena na bhàvanàya 

pahàtabbà), -tức là 18 GIỚI trừ 2, là “Pháp giới” (Dhamma 

dhàtu), và “Ý THỨC PHÁP GIỚI” (Manoviññàṇa dhatu). 

Pàli văn : 

“Soḷasadhàtuyo, neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà”, (-

Dhamma dhàtu, -Manoviññàṇa dhatu). 

-Pháp ám chỉ “2 GIỚI TỐ” (Dve dhàtuyo), gồm “Thụ  đắc” 

(Dassanena pahàtabbà), với phẩm cách “Thụ đắc phi phi thụ 

đắc” (Siyà neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà). 

Pàli văn : 

“Dve dhàtuyo, -Dassanena pahàtabbà, -Siyà neva dassanena na 

bhàvanàya pahàtabbà”. 

XXII 

-Pháp ám chỉ “Sắc HỮU HÌNH” và “Sắc PHẢN ỨNG” 

(Sanidassaṇa-sappaṭighà dhammà), gồm “9 GIỚI TỐ” sau đây 

(Nava dhàtuyo). -Tức là “Sắc VÔ HÌNH” và “Sắc PHẢN ỨNG” 

(Anidassana-sappaṭighà dhammà) : 1:“Nhãn GIỚI” (Cakkhu-

dhàtu), 2/“Nhĩ GIỚI” (Sota-dhàtu), 3/“Tỷ GIỚI” (Ghàna-dhàtu), 

4/“Thiệt GIỚI” (Jìvhà-dhàtu), 5/“Thân GIỚI” (Kàya-dhàtu), - 

6/“Thinh GIỚI” (Sadda-dhàtu), 7/“Hương GIỚI” (Gandha 

dhàtu), 8/“Vị GIỚI” (Rasa-dhàtu), 9/“Xúc GIỚI” (Phoṭṭhabba-

dhàtu). 



 

 

192 

 

Pàli văn : 

“Rùpadhà sanidassaṇa-sappaṭighà dhammà, Nava dhàtuyo -

Anidassana-sappaṭighà dhammà : Cakkhu-dhàtu, Sota-dhàtu, 

Ghàna-dhàtu, Jìvhà-dhàtu, Kàya-dhàtu, Sadda-dhàtu, Gandha 

dhàtu, Rasa-dhàtu, Phoṭṭhabba-dhàtu”. 

-Pháp ám chỉ “Sắc VÔ HÌNH” và “Sắc PHẢN ỨNG” cũng có “9 

GIỚI TỐ” (Anidassana-sappaṭighà dhamma) : 1/”Sắc GIỚI” 

(Rùpadhàtu), 2/“Nhĩ GIỚI” (Sota-dhàtu), 3/“Tỷ GIỚI” (Ghàna-

dhàtu), 4/“Thiệt GIỚI” (Jìvhà-dhàtu), 5/“Thân GIỚI” (Kàya-

dhàtu), 6/“Thinh GIỚI” (Sadda-dhàtu), 7/“Hương GIỚI” 

(Gandha dhàtu), 8/“Vị GIỚI” (Rasa-dhàtu), 9/“Xúc GIỚI” 

(Phoṭṭhabba-dhàtu). 

Pàli văn : 

“Anidassana-sappaṭighà dhamma, Sota-dhàtu, Ghàna-dhàtu, 

Jìvhà-dhàtu, Kàya-dhàtu, Sadda-dhàtu, Gandha dhàtu, -Rasa-

dhàtu, -Phoṭṭhabba-dhàtu”. 

DUKÀ 

Chùm pháp 2 chi 

Liên quan đến các «nhóm» : 

I 

-Pháp ám chỉ «17 GIỚI KHÔNG LÀ NHÂN» (Sattarasa dhàtuyo 

na hetù), gồm các «phẩm cách là NHÂN và KHÔNG LÀ NHÂN» 

(Dhamma dhàtu siyà hetù, siyà na hetù). 



 

 

193 

 

Pàli văn : 

«Sattarasa dhàtuyo na hetù, 

dhamma dhàtu siyà hetù, siyà na hetù». 

XCIII 

-Pháp ám chỉ «16 GIỚI CÕI DỤC» (Soḷasa dhàtuyo 

kàmàvacarà). Tức là lấy «18 GIỚI» trừ ra «Pháp GIỚI» 

(Dhamma-dhàtu) và «Ý thức GIỚI» (Manoviññàṇa-dhàtu). 

Pàlì văn : 

«Soḷasa dhàtuyo kàmàvacarà,  

-Dhamma-dhàtu, -Manoviññàṇa-dhàtu». 

-Pháp ám chỉ «2 GIỚI», có phẩm cách dục giới, và không có 

phẩm cách dục giới» (Dve dhàtuyo siyà kàmàvacarà, siya na 

kàmàvacarà). 

Pàlì văn : 

«Dve dhàtuyo siyà kàmàvacarà, siya na kàmàvacarà». 

XCVII 

-Pháp ám chỉ «16 GIỚI THÔNG THOÁT» (Soḷasa dhàtuyo 

niyyànikà dhammà). 

Pàlì văn : 

«Soḷasa dhàtuyo niyyànikà dhammà». 



 

 

194 

 

-Pháp ám chỉ «2 GIỚI TỐ» (Dve dhàtutyo), có «phẩm cách dục 

giới và không có phẩm cách dục giới» (Siyà niyyànikà, siyà 

aniyyànikà). 

Pàli văn : 

«Dve dhàtutyo, Siyà niyyànikà, siyà aniyyànikà» 

C 

§12. Suy đạt VẤN  

Pháp ám chỉ «16 GIỚI TỐ độc sinh» (=Không có dạng thứ hai) 

(Soḷasa dhàtuyo araṇà). 

Pàlì văn : 

«Soḷasa dhàtuyo araṇà». 

-Pháp ám chỉ «2 GIỚI TỐ» giản dị (Dve dhàtuyo), có phẩm cách 

tương sinh, và phẩm cách độc sinh (Siyà saraṇà siyà araṇà). 

Pàlì văn : 

«Dve dhàtuyo, Siyà saraṇà siyà araṇà». 

 

 

Phân tập IV 

Phân tích SỰ THẬT hay CHÂN LÝ 

(SACCA vibhaṅga). 



 

 

195 

 

A 

§13. “Chia chẻ” theo tạng KINH 

(Suttanta bhàjaniya). 

<>Bốn SỰ THẬT cao thượng, hay gọi là TỨ DIỆU ĐẾ (Cattàri 

Ariyasaccàni) trong Phật giáo, gồm : 

1/SỰ THẬT là “tình trạng CHỊU ĐỰNG khổ vui” (Dukkhaṃ 

Ariyasaccaṃ),  

2/SỰ THẬT là “NGUYÊN NHÂN của CHỊU ĐỰNG khổ vui” 

(Dukkha-samudayaṃ Ariyasaccaṃ),  

3/SỰ THẬT là “chấm dứt CHỊU ĐỰNG khổ vui” (Dukkha 

nirodhaṃ Ariyasaccaṃ). 

4/SỰ THẬT là “con đường dẫn đến chấm dứt CHỊU ĐỰNG khổ 

vui” (Dukkha nirodha gàminì patipadà Ariyasaccaṃ). 

<>Bốn SỰ THẬT hay CHÂN LÝ nầy (Saccàni), được phân tích 

giống nhau, trong kinh “Đại Niệm Xứ” (Mahà Saṭipaṭṭhàna 

sutta), thuộc Trường Bộ (Dìgha Nikàya), và nhiều đoạn trong 

những kinh điển khác. 

B 

§14. Chia chẻ theo VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma bhàjaniyà). 



 

 

196 

 

<>Cần để ý rằng, ở đây “Bốn Sự Thật” vừa nêu, không được gọi 

là “Tứ Diệu Đế” (Cattàri Ariya-Saccàni), mà chỉ mệnh danh đơn 

giản là “NHỮNG CHÂN LÝ” (Ariya Saccàni). 

<>Lý do của việc “chẳng nêu ra” chữ “ARIYA” (=diệu đế), 

Sách “Chú Giải” (Aṭṭhakathà) nói rằng “nguồn gốc của sự CHIU 

ĐỰNG KHỔ VUI” (Dukkha Samudaya) không phải duy nhất chỉ 

là ÁI DỤC (Taṇhà), mà còn là những “mục nát” (=ô nhiễm) 

khác, hay do những “pháp bất thiện” (Akusala dhammà), cộng 

với 3 nhân “đạo đức” (Kusala hetù), là “Vô tham” (alobha), “Vô 

sân” (adosa), và “Vô si” (amoha), đi chung với LẬU HOẶC 

(Àsavà), và “Pháp Thiện” (Kuasala dhammà) của các “nhân 

duyên liên quan tương tự”.  

<>Tất cả những thứ ấy vốn là “đồng nguyên nhân của chịu đựng 

khổ vui”. -Chữ “TANHÀ” trong “Vi Diệu Pháp” (Abhidhamma) 

không bao gồm những điều ấy.* 

Trích Pàli văn : 

*“Ariya-saccànì‘ti hi vutte avasesà ca kilesà, arasenà ca 

akusalà dhammà, tìni ca kusala-mùlàni sàsavàni, avasesà ca 

sàsavà kusalà dhammà na saṅgayhanti. Na ca kevalaṃ taṇhà va 

dukkhaṃ samudàneti, imepi avasesà ca kilesàdayo paccayà 

mamudànenti yena”. -Theo SAMMOHAVINODANÌ. P. 84. 

*Giải về “4 nhóm từ Pàlì”, chứa Ý NGHĨA  

của từ  ngữ “SỰ THẬT” (Sacca) như sau : 

1/ “DUKKHA SAMUDAYA Ariya Sacca” là một “nhóm từ” 

trong kinh điển, có thể diễn dịch ra là “SỰ THẬT của nguồn gốc 



 

 

197 

 

của chịu đựng khổ vui”, -“Samudaya” là nguồn gốc, dựa theo 

văn Pàlì sau đây : 

 “Taṇhà ca, avasesà ca kilesà, avasesà ca akusalà dhammà, tìni 

ca kusala-mùlàni sàsavàni, avasesà ca sàsavà kusalà dhammà”. 

2/ “DUKKHA Ariya Sacca”, một “từ ngữ Pàlì” khác, có thể 

được giải nghĩa là “SỰ THẬT chịu đựng khổ vui”, chứ không 

ám chỉ duy nhất “ấy là kết quả của ái dục” (Taṇhà). -“KHỔ 

VUI” là một chân lý “nhị biên” hay “2 pháp đối nghịch”, hằng 

có trong mọi “hiện tượng”. 

-Pàli văn : 

“Sàsavà kusalàkusalànaṃ dhammànaṃ vipàkà ye ca dhammà 

kiriyà nevakusalà-nàkusalà na ca kammavipàkà, sabbañca 

rùpaṃ”. 

3/ “DUKKHA NIRODHA Ariya Sacca” cũng là một nhóm «từ 

ngữ Pàli” khác, chuyên chở cái ý nghĩa giản dị là “SỰ THẬT 

chấm dứt chịu đựng khổ vui”. (-Nirodha : Chấm dứt). -Không 

cần trích Pàlì văn. 

4/ “DUKKHA-NIRODHA-GÀMINÌ PAṬIPADĀ Ariya Sacca”, 

là một “nhóm từ ngữ Pàli đa hợp” gồm nhiều chữ “khá triết 

học”, ám chỉ “SỰ THẬT có con đường đưa đến chấm dứt chịu 

đựng khổ vui”. -“Dukkha” và -“Nirodha” đã được “nêu nghĩa” 

trên đây. -Còn “Gàminì” là “con đường dẫn đến mục tiêu của 

giải thoát”. -“Paṭipadà” là “thực hiện đầy đủ”.  

<>Theo sách “Vi Diệu Pháp Tụ” (Abhidhammasaṅganì), thì “ấy 

là sự thành tựu của các bậc thiền, lấy Niết-bàn và toàn xả làm 



 

 

198 

 

cứu cánh tối hậu”. -“CON ĐƯỜNG” ở đây chính là BÁT 

CHÁNH ĐẠO (Atthaṅgika magga). 

C 

§15. Suy đạt VẤN 

(Pañha pucchaka). 

<>Trong “4 SỰ THẬT” hay “TỨ DIỆU ĐẾ” (Catu Ariya 

Saccàni=chân lý), có : 

                   -Bao nhiêu pháp THIỆN (Kusala) ? 

                   -Bao nhiêu pháp BẤT THIỆN (Akusala) ? 

                   -Bao nhiêu pháp TRUNG TÍNH (Abyàkatà) ? 

                   -Bao nhiêu pháp ĐỘC SINH (Araṇà)  ? và  

                   -Bao nhiêu pháp PHỔ SINH (Saraṇà) ? 

<>Phần trả lời bằng Pàli văn xin cung cấp, như dưới đây. Người 

học Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) ở trình độ nầy, cần biết Pàli để 

“độc lập nghiên cứu”, tránh sự ảnh hưởng bỡi “nghĩa lý” trong 

bản dịch của người “chuyển ngữ”. 

* TIKÀ (Pháp 3 chi).  

-Liên quan đến các “nhóm pháp” (Màtikà) : 

I 

“Samudaya-saccaṃ akusalaṃ, magga-saccaṃ. Nirodha-saccaṃ 

abyàkataṃ. Dukkha-saccaṃ siyà kusalaṃ, siyà akusalaṃ, siyà 

abyàkataṃ”. 



 

 

199 

 

II 

“-Dve saccà siyà sukhàya vedanàya sampayuttà, siyà 

adukkhamasukhàya vedanàya sampayuttà. -Nirodhasaccaṃ na 

vattabbaṃ…” 

“-Dukkha-saccaṃ siyà sukhàya vedanàya sampayuttaṃ, siyà 

dukkhàya vedanàya sampayuttaṃ, siyà adukkhamasukhàya 

vedanàya sampayuttaṃ, siyà na vattabbaṃ…”. 

III 

“-Dve saccà vipàka dhamma-dhammà.  

-Nirodha-saccaṃ neva-vipàka-na-vipàkadhamma-dhammaṃ. 

-Dukkha saccaṃ siyà vipàkaṃ, siyà vipàkadhamma-dhammaṃ, 

siyà neva-vipàka-na-vipàkadhamma-dhammaṃ». 

VIII 

«-Dve saccà neva dassanena na bhàvanàya pahàtabbà. 

-Samudaya-saccaṃ siyà dassanena pahàtabbaṃ, siyà 

bhavanàya pahàtabbaṃ. 

-Dukkha-saccaṃ siyà dassanena pahàtabbaṃ, siyà bhàvanàya 

pahàtabbaṃ, siyà neva-dassanena-na-bhàvanàya pahàtabbaṃ». 

XXII 

«-Tìni saccàni anidassana appaṭighà. 

-Dukkha-saccaṃ sanidassana sappaṭighaṃ, siyà anidassana 

sappaṭighaṃ, siyà anidassana appaṭighaṃ». 



 

 

200 

 

* DUKÀ (Pháp 2 chi) 

-Liên quan đến «các nhóm pháp» (Màtikà) : 

I 

«-Samudaya sacca hetu.- Nirodha saccaṃ na hetu. -Dve saccà 

siyà na hetu». 

XCIII 

“-Samudaya-saccaṃ kàmàvacaraṃ. -Dve saccà na kàmàvacarà. 

-Dukkha saccaṃ siyà kàmàvacaraṃ, siyà na kàmàvacaraṃ”. 

XCVII 

“-Magga-saccaṃ niyyànikaṃ. -Tìni saccàni, aniyyànikàni”. 

C 

“-Samudaya saccaṃ saraṇaṃ. -Dve saccà araṇà. -Dukkha-

saccaṃ siyà saraṇaṃ, siyà araṇaṃ». 

 

 

Phân tập V 

PHÂN TÍCH THIỀN-NA 

(Jhàna vibhaṅga) 

§16. Chia chẻ theo KINH. 

(Suttanta bhàjaniya) 



 

 

201 

 

<>Trong nhiều kinh văn dài, ngôn ngữ mô tả về «Các Pháp» 

(Dhammà) tương tự, một cách «đại chúng», liên quan đến những 

bài giảng, mà trong đó Phật đã chỉ ra cho các tỳ-khưu, và tỳ-

khưu-ni đệ tử  (bhikkhu), «làm thế nào để đắc thiền và có đời 

sống trong sạch», dựa theo «Pháp Giải Thoát» (Paṭimokkha 

dhamma). -Chẳng hạng như Ngài nhấn mạnh : 

«Đó là sự cảnh giác, luôn luôn thận trọng, tránh những lỗi lầm, 

dù cho nhỏ nhất», 

«Đó là thường xuyên tri túc trong thực phẩm», 

«Đó là không ngừng tỉnh thức trong mọi di chuyển», 

«Đó là bền bĩ và vui vẻ an trú trong nơi sống thanh tịnh, cô độc, 

hòa bình», 

«Đó là dốc lòng xua đuổi THAM, SÂN, SI, và các TRIỀN CÁI 

(hay chướng ngại trong khi hành thiền)...v…v… » 

<>Toàn thể Phật ngôn như thế, được xếp đặt thành những 

«nhóm pháp» hay «pháp số» (Matikà). -Rồi sau đó, «mỗi từ 

ngữ» hay «mỗi chùm pháp» lại được nêu ra và cắt nghĩa một 

cách đầy đủ.  

§17. Chia chẻ theo VI DIỆU PHÁP 

(Abhidhamma-bhàjaniyà) 

<>Bốn bậc «THIỀN hữu sắc» (Rùpavacara Jhànà) theo tạng 

KINH (Sutta pitaka), viết ra thì «có bốn» (Catukka-naya), rồi 

«sắp lại» theo tạng VI DIỆU PHÁP (Abhidhamma pitaka) thì có 

«có năm» (Pañcaka-naya).  



 

 

202 

 

<>Tiếp theo, những bậc thiền ấy cộng với «Vô sắc thiền» 

(Arùpa jhàna) có 4, và những «Siêu thế thiền» (Lokuttara jhàna) 

có 8, đã được trình bày rõ ràng trong sách «Pháp Tụ» 

(Dhammasaṅganì). 

§18. Suy đạt VẤN 

(Pañha pucchaka). 

<>VẤN có nghĩa là nêu ra câu hỏi, rằng : “Trong số 4 tầng thiền 

ấy, có bao nhiêu chi là THIỆN (Kusala), bao nhiêu chi là BẤT 

THIỆN (Akusala), và bao nhiêu chi là TRUNG TÍNH hay PHI 

THIỆN ÁC ? (Abyàkatà)” 

<>Còn 2 câu hỏi khác là “-Có bao nhiêu chi thiền là PHỔ SINH 

(Saraṇà=nẩy nở, lan tràn) ? -Và bao nhiêu chi thiền là ĐỘC 

SINH ? (Araṇà=cô đơn, không nẩy nở)”. 

<>Rồi những câu trả lời cũng nhắm và các “nhóm pháp” 

(Màtikà) như trước :  

TIKÀ : Chùm 3 chi. 

I 

-Phẩm cách THIỆN (Siyà kusalà), và phẩm cách TRUNG TÍNH 

(Siyà abyàkatà). -Chẳng bao giờ có “Phẩm cách bất thiện” 

(Natthi Siyà Akusalà). -Vì “bất thiện” không phải là “phẩm 

cách”. 

Pàli văn : 

“Siyà kusalà, siyà abyàkatà”. 



 

 

203 

 

II 

-Ba bậc thiền do đó phát sinh thọ LẠC, rồi tách rời, hay để pháp 

đi chung với thọ lạc một bên. Tương tự như thế, bậc thiền thứ tư 

do đó phát sinh thọ không LẠC không KHỔ, rồi “tự tách rời”, 

để pháp đi chung với “cảm thọ vô lạc vô khổ” (trung tính) ấy 

một bên.  

Kinh văn : 

“Tìni jhànàni etthuppannaṃ sukhaṃ vedanaṃ ṭhapetvà sukhàya 

vedanàya sampayuttà. Cattujjhànaṃ etthuppannaṃ 

adukkhamasukhaṃ vedanaṃ ṭhapetvà adukkhamasukhàya 

sampayuttaṃ”. 

III 

-Pháp ám chỉ “KẾT QUẢ và nói về PHÁP QUẢ là phẩm cách” 

(Siyà vipàka, siyà vipàkadhamma-dhammà), -rồi pháp ám chỉ 

“PHI kết quả, và PHI PHÁP nói về QUẢ là phẩm cách” (Neva-

vipàka-na vipàkadhamma-dhammà). 

Pàli văn : 

“Siyà vipàkà, siyà vipàkadhamma-dhammà, siya neva-vipàka-

na-vipàkadhamma-dhammà”. 

VIII 

-Pháp ám chỉ “vô hữu chứng đắc” và “vô vô hữu chứng đắc”. 

Pàli văn : 

“Neva-dassanena-na-bhàvanàya-pahàtabbà”. 



 

 

204 

 

XXII 

-Pháp ám chỉ “vô đắc, vô phản ứng”, hoàn toàn bình đẳng. 

Pàli văn : 

“Anidassana appaṭighà”. 

------------- 

 

DUKÀ : Chùm 2 chi 

I 

-Pháp “KHÔNG CÓ NHÂN” (Na hetù). 

Pàli : “Na hetù dhammà”. 

XCIII 

-Pháp “không là DỤC GIỚI” (Na kàmàvacarà). 

Pàli : “Na kàmàvacarà dhammà”. 

XCVII 

Pháp “hướng đến giải thoát” và “không chấp vào giải thoát”. 

Pàli văn : “Siyà niyyànikà siyà aniyyànikà” 

C 

-Pháp ĐỘC SINH hay Pháp KHÔNG phổ biến (Araṇà). 

Pàli : “Araṇà dhammà”. 

 



 

 

205 

 

 

Phân tập VI 

Chia chẻ Pháp CỐT LÕI = Pháp TÂM ĐIỂM 

(Dhamma hadaya vibhaṅga) 

-I- 

§19. Vào đề 

<>Sự “CHIA CHẺ” (Vibhaṅga) nầy được đưa ra, trong một mẫu 

tâm trình bày như thường lệ, là với những câu hỏi và những câu 

trả lời, có đánh số thứ tự : 

1- Năm UẨN (Pañca KHANDHÀ). 

2- Mười hai XỨ (Dvàdasa ÀYATANÀNI). 

3- Mười tám GIỚI (Atthadasa DHÀTUYO). 

4- Bốn SỰ THẬT (Cattàro SACCÀNI). 

5- Hai mươi hai CĂN QUYỀN (Bàvisati INDRIYÀNI). 

6- Chín NHÂN (Nava HETÙ) gồm : -ba bất thiện (akusala) : 

1/Tham (lobha), 2/Sân (dosa), 3/Si (moha). -ba thiện (kusala) : 

4/Vô tham (alobha), 5/Vô sân (adosa), 6/Vô si (amoha), và -ba 

trung tính : 7/Trung tính phi thiện ác (abyàkatà), 8/Trung tính 

trong QUẢ (vipàka abyàkatà), và 9/Trung tính trong DUY TÁC 

(kiriya abyàkatà).  

7- Bốn THỰC PHẨM : Cattàro àhàrà. 



 

 

206 

 

8- Bảy XÚC (Satta PHASSÀ), gồm 1/NHÃN xúc (cakkhu 

samphassa), 2/NHĨ xúc (Sota samphassa), 3/TỶ xúc (Ghàna 

samphassa), 4/THIỆT xúc (Jivhà samphassa), 5/THÂN xúc 

(Kàya samphassa), 6/Ý GIỚI xúc (Manodhàtu samphassa), 7/Ý 

THỨC GIỚI xúc (Manoviññàṇadhàtu samphassa).  

9- Bảy THỌ (Satta VEDANÀ), gồm 1/NHÃN thọ (Cakkhu 

vedanà), 2/NHĨ thọ (Sota vedanà), 3/TỶ thọ (Ghàna vedanà), 

4/THIỆT thọ (Jìvhà vedanà), 5/THÂN thọ (Kàya vedanà), 6/Ý 

GIỚI thọ (Manodhàtu vedanà), 7/Ý THỨC GIỚI thọ 

(Manoviññàṇadhàtu vedanà). 

10- Bảy TƯỞNG (Satta SAÑÑÀ), gồm 1/NHÃN tưởng 

(Cakkhu saññà), 2/NHĨ tưởng (Sota saññà), 3/TỶ tưởng (Ghàna 

saññà), 4/THIỆT tưởng (Jìvhà saññà), 5/THÂN tưởng (Kàya 

saññà), 6/Ý GIỚI tưởng (Manodhàtu saññà), 7/Ý THỨC GIỚI 

tưởng (Manoviññàṇadhàtu saññà). 

11- Bảy Ý ĐỊNH (Satta cetanà), gồm 1/Ý định ở MẮT (Cakkhu 

cetanà), 2/Ý định ở TAI (Sota cetanà), 3/Ý định ở MŨI (Ghàna 

cetanà), 4/Ý định ở LƯỠI (Jìvhà cetanà), 5/Ý định ở THÂN 

(Kàya cetanà), 6/Ý định ở Ý GIỚI (Manodhàtu cetanà), 7/Ý định 

ở Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇadhàtu cetana). 

12- Bảy TÂM (Satta Città), gồm 1/NHÃN tâm (Cakkhu citta), 

2/NHĨ tâm (Sota citta), 3/TỶ tâm (Ghàna citta), 4/THIỆT tâm 

(Jìvhà citta), 5/THÂN tâm (Kàya citta), 6/Ý GIỚI tâm 

(Manodhàtu citta), 7/Ý THỨC GIỚI tâm (Manoviññàṇadhàtu 

citta).  



 

 

207 

 

§20. CÕI DỤC có bao nhiêu “Giới tố”. 

(Kàmà-dhàtu). 

<>Sau đây là những «giới tố» trong «Cõi Dục»  

(Kàma dhàtu) : 

1- Năm UẨN dục giới  (Pañca kàma KHANDHÀ). 

2- Mười hai XỨ dục giới (Dvàdasa kàma ÀYATANÀṆI). 

3- Mười tám dục GIỚI (Atthadasa kàma DHÀTUYO). 

4- Ba SỰ THẬT dục giới (Ti kàmadhàtu SACCÀNI). (Trừ 

DIỆT ĐẾ : Nirodha). 

5- Hai mươi hai CĂN QUYỀN dục giới (Bàvìsati kàmadhàtu 

INDRIYÀNI). 

6- Chín NHÂN dục giới (Nava kàmadhàtu HETÙ). 

7- Bốn THỰC PHẨM dục giới (Catu kàmadhàtu ÀHÀRÀ). 

8- Bảy dục giới XÚC (Satta kàmadhàtu PHASSÀ), gồm 

1/NHÃN dục giới xúc (cakkhu kàmadhàtu samphassa), 2/NHĨ 

dục giới xúc (Sota kàmadhàtu  samphassa), 3/TỶ dục giới xúc 

(Ghàna kàmadhàtu samphassa), 4/THIỆT dục giới xúc (Jivhà 

kàmadhàtu samphassa), 5/THÂN dục giới xúc (Kàya kàmadhàtu 

samphassa), 6/Ý GIỚI dục giới xúc (Mano kàmadhàtu 

samphassa), 7/Ý THỨC dục giới xúc (Manoviññàṇa kàmadhàtu 

samphassa).  

9- Bảy dục giới THỌ (Satta kàmadhàtu VEDANÀ), gồm 

1/NHÃN dục giới thọ (Cakkhu kàmadhàtu vedanà), 2/NHĨ dục 



 

 

208 

 

giới thọ (Sota kàmadhàtu vedanà), 3/TỶ dục giới thọ (Ghàna 

kàmadhàtu vedanà), 4/THIỆT dục giới thọ (Jìvhà kàmadhàtu 

vedanà), 5/THÂN dục giới thọ (Kàya kàmadhàtu vedanà), 6/Ý 

dục giới thọ (Mano kàmadhàtu vedanà), 7/Ý THỨC dục giới thọ 

(Manoviññàṇa kàmadhàtu vedanà). 

10- Bảy dục giới TƯỞNG (Satta kàmadhàtu saññà), gồm 

1/NHÃN dục giới tưởng (Cakkhu kàmadhàtu saññà), 2/NHĨ dục 

giới tưởng (Sota kàmadhàtu saññà), 3/TỶ dục giới tưởng (Ghàna 

kàmadhàtu saññà), 4/THIỆT dục giới tưởng (Jìvhà kàmadhàtu 

saññà), 5/THÂN dục giới tưởng (Kàya kàmadhàtu saññà), 6/Ý 

dục giới tưởng (Mano kàmadhàtu saññà), 7/Ý THỨC dục giới 

tưởng (Manoviññàṇa kàmadhàtu saññà). 

11- Bảy Ý ĐỊNH dục giới (Satta kàmadhàtu cetanà), gồm 1/Ý 

định dục giới ở MẮT (Cakkhu kàmadhàtu cetanà), 2/Ý định dục 

giới ở TAI (Sota kàmadhàtu cetanà), 3/Ý định dục giới ở MŨI 

(Ghàna kàmadhàtu cetanà), 4/Ý định dục giới ở LƯỠI (Jìvhà 

kàmadhàtu cetanà), 5/Ý định dục giới ở THÂN (Kàya 

kàmadhàtu cetanà), 6/Ý định dục giới ở ý (Mano kàmadhàtu 

cetanà), 7/Ý định dục giới ở Ý THỨC (Manoviññàṇa kàmadhàtu 

cetana). 

12- Bảy TÂM dục giới (Satta kàmadhàtu città), gồm 1/NHÃN 

dục giới tâm (Cakkhu kàmadhàtu citta), 2/NHĨ dục giới tâm 

(Sota kàmadhàtu citta), 3/TỶ dục giới tâm (Ghàna kàmadhàtu 

citta), 4/THIỆT dục giới tâm (Jìvhà kàmadhàtu citta), 5/THÂN 

dục giới tâm (Kàya kàmadhàtu citta), 6/Ý dục giới tâm (Mano 



 

 

209 

 

kàmadhàtu citta), 7/Ý THỨC dục giới tâm (Manoviññàṇa 

kàmadhàtu citta).  

§21. SẮC GIỚI có bao nhiêu «pháp tố» ? 

(Rùpa dhàtu) 

<>Sau đây là những «pháp tố» trong sắc giới (Rùpa dhàtu) : 

1- Năm UẨN sắc giới (Pañca rùpadhàtu KHANDHÀ). (-Lập tại 

các uẩn khác như trước). 

2- Sáu sắc XỨ (Cha rùpa àyatanàni), gồm 1/NHÃN sắc xứ 

(Cakkhu rùpa àyatana), 2/SẮC xứ (Rùpa àyatana), 3/NHĨ sắc xứ 

(Sota rùpa àyatana), 4/THANH sắc xứ (Sadda rùpa àyatana), 5/Ý 

sắc xứ (Mano rùpa àyatana), 6/PHÁP sắc xứ (Dhamma rùpa 

àyatana). 

 3- Chín GIỚI TỐ (Nava DHÀTUYO), gồm 1/NHÃN giới tố 

(Cakkhu dhàtu), 2/SẮC giới tố (rùpadhàtu), 3/NHÃN thức giới 

tố (Cakkhuviññàṇa dhàtu), 4/NHĨ giới tố (Sota dhàtu), 

5/THANH giới tố (Sadda dhàtu), 6/NHĨ thức giới tố 

(Sotaviññàṇa dhàtu), 7/Ý giới tố (Mana dhàtu), 8/PHÁP giới tố 

(Dhamma dhàtu), 9/Ý thức giới tố (Manoviññàṇa dhàtu). 

4- Ba SỰ THẬT hay «chân lý» (Ti SACCÀNI). -Lập lại các 

«diệu đế» kia như trước, trừ NIRODHA. 

5-Mười bốn CĂN QUYỀN (Catuddasa INDRIYÀNI), gồm 

1/NHÃN căn quyền (Cakkhu indriya), 2/NHĨ căn quyền (Sota 

indriya), 3/Ý căn quyền (Mana indriya), 4/MẠNG căn quyền 

(Jìvita indriya), 5/HỶ căn quyền (Somanassa indriya), 6/XẢ căn 



 

 

210 

 

quyền (Upekkhà indriya), 7/THINH căn quyền (Sadda indriya), 

8/TẤN căn quyền (Viriya indriya), 9/NIỆM căn quyền (Saṭi 

indriya), 10/ĐỊNH căn quyền (Samàdhi indriya), 11/TUỆ căn 

quyền (Paññà indriya), 12/Căn quyền BIẾT PHÁP CHƯA VIÊN 

MÃN (Aññàtaññassàmìti indriya), 13/SIÊU THẾ PHÁP căn 

quyền (Aññadhamma indriya), 14/GIẢI THOÁT PHÁP căn 

quyền (Aññàtàvì indriya). 

6- Tám NHÂN (Attha hetù). -Như trên, trừ nhân SÂN (Dosa). 

7- Ba THỰC PHẨM (Ti ÀHÀRÀ). -Như trước, trừ «Đoàn thực» 

(Kabaliṅkàra : Thực phẩm bằng vật chất cõi dục). 

8- Bốn tâm XÚC (Catu phassà), gồm 1/NHÃN xúc (Cakkhu 

phassa), 2/NHĨ xúc (Sota phassa), 3/Ý GIỚI xúc (Mano dhàtu 

phassa), 4/Ý THỨC GIỚI xúc (Manoviññàṇadhàtu phassa). 

9- Bốn THỌ (Cattàro Vedanà), gồm 1/ NHÃN thọ (Cakkhu 

vedanà), 2/NHĨ thọ (Sota vedanà), 3/Ý GIỚI thọ (Mano dhàtu 

vedanà), 4/Ý THỨC GIỚI thọ (Manoviññàṇadhàtu vedanà). 

10- Bốn TƯỞNG (Cattàro Saññà), gồm 1/Tưởng ở MẮT 

(Cakkhu saññà), 2/Tưởng ở TAI (Sota saññà), 3/Tưởng ở Ý 

GIỚI (Manodhàtu saññà) 4/Tưởng ở Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇadhàtu saññà). 

11- Bốn dự ĐỊNH (Cattàro Cetanà), gồm 1/Dự định ở MẮT 

(Cakkhu cetanà), 2/Dự định ở TAI (Sota Cetanà), 3/Dự định ở Ý 

GIỚI (Manodhàtu cetanà), 4/Dự định ở Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇadhàtu cetanà). 



 

 

211 

 

12- Bốn mẫu TÂM THỨC (Cattaro Città), gồm 1/Mẫu tâm ở 

MẮT (Cakkhu citta), 2/Mẫu tâm tở TAI (Sota citta), 3/Mẫu tâm 

ở Ý GIỚI (Manodhàtu citta), 4/Mẫu tâm ở Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇadhàtu citta). 

§22. Vô SẮC có bao nhiêu «Giới tố» ? 

(Arùpa-dhàtù) 

<>Sau đây là những «Pháp tố» ở Vô Sắc Giới (Arùpa-dhàtu) : 

1- Bốn UẨN tố (Cattàro KHANDHÀ), gồm như trước, trừ sắc 

uẩn (rùpa khandha). 

2- Hai XỨ tố (Dvi ÀYATANÀNI), gồm Ý XỨ (Mana àyatana) 

và Pháp XỨ (Dhammà àyatana). 

3- Hai GIỚI tố (Dvi DHÀTUYO), gồm Ý THỨC GIỚI tố 

(Manoviññàṇa dhàtu) và Pháp giới tố (Dhamma dhàtu). 

4- Ba CHÂN LÝ tố (Ti SACCÀNI), gồm như trước trừ 

«Nirodha» (Diệt Đế). 

5- Mười một CĂN QUYỀN tố (Ekadasa INDRIYÀNI), gồm 

như trên trừ Căn quyền ở MẮT (Cakkhu indriya), Căn quyền ở 

TAI (Sota indriya), và Căn quyền BIẾT PHÁP CHƯA VIÊN 

MÃN (Aññàtaññassamìtindriya). 

6- Tám NHÂN tố (Attha HETÙ), gồm như trước trừ nhân SÂN 

(Dosa hetu). 

7- Ba THỰC PHẨM tố (Ti ÀHÀRÀ), gồm như trước trừ «Đoàn 

thực» (Kabaḷiṅkàra : Thức phẩm bằng vật chất). 



 

 

212 

 

8- Bốn vô sắc XÚC tố (Catu ARÙPA phassà), gồm 1/NHÃN vô 

sắc xúc (Cakkhu arùpa phassa), 2/NHĨ vô sắc xúc (Sota arùpa 

phassa), 3/Ý GIỚI vô sắc xúc (Mano dhàtu arùpa phassa), và 

4/Ý THỨC GIỚI vô sắc xúc (Manoviññàṇadhàtu phassa). 

9- Bốn vô sắc THỌ (Cattàro ARÙPA Vedanà), gồm 1/ NHÃN 

vô sắc thọ (Cakkhu arùpa vedanà), 2/NHĨ vô sắc thọ (Sota arùpa 

vedanà), 3/Ý GIỚI vô sắc thọ (Mano dhàtu arùpa vedanà), 4/Ý 

THỨC GIỚI vô sắc thọ (Manoviññàṇadhàtu arùpa vedanà). 

10- Bốn vô sắc TƯỞNG (Cattàro ARÙPA Saññà), gồm 1/Tưởng 

vô sắc ở MẮT (Cakkhu arùpa saññà), 2/Tưởng vô sắc ở TAI 

(Sota arùpa saññà), 3/Tưởng vô sắc ở Ý GIỚI (Manodhàtu arùpa 

saññà) 4/Tưởng vô sắc ở Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇadhàtu 

arùpa saññà). 

11- Bốn dự ĐỊNH vô sắc (Cattàro ARÙPA Cetanà), gồm 1/Dự 

định ở MẮT vô sắc (Arùpa cakkhu cetanà), 2/Dự định ở TAI vô 

sắc (Arùpa sota Cetanà), 3/Dự định ở Ý GIỚI vô sắc (Arùpa 

manodhàtu cetanà), 4/Dự định ở Ý THỨC GIỚI vô sắc (Arùpa 

manoviññàṇadhàtu cetanà). 

12- Bốn mẫu TÂM THỨC vô sắc (Cattaro ARÙPA Città), gồm 

1/Mẫu vô sắc tâm ở MẮT (Arùpa cakkhu citta), 2/Mẫu vô sắc 

tâm ở TAI (Arùpa sota citta), 3/Mẫu vô sắc tâm ở Ý GIỚI 

(Arùpa manodhàtu citta), 4/Mẫu vô sắc tâm ở Ý THỨC GIỚI 

(Arùpa manoviññàṇadhàtu citta). 

§23. SIÊU THẾ có bao nhiêu pháp vô hành ? 

(Apariyàpanna) 



 

 

213 

 

<>Những pháp phát sinh ngoài 3 vòng luân hồi, hay SIÊU THẾ 

(Lokuttara) là : 

1- Bốn UẨN (Cattàro KHANDHÀ), gồm như trên, trừ ra «sắc 

uẩn» (Rùpa khandha). 

2- Hai XỨ (Dvi ÀYATANÀNI), gồm Ý xứ (Mano àyatana) và 

PHÁP xứ (Dhamma Àyatana). 

3- Hai GIỚI tố (Dvi DHÀTUYO), gồm Ý thức GIỚI 

(Manoviññàṇa-dhàtu) và Pháp GIỚI (Dhamma-dhàtu). 

4- Hai SỰ THẬT hay CHÂN LÝ (Dvi SACCÀNI), gồm ĐẠO 

đế (Magga) và DIỆT đế (Nirodha). 

5- Mười hai CĂN QUYỀN (Dvàdasa INDRIYÀNI), gồm như 

trên với sự có mặt của «Căn quyền biết pháp chưa viên mãn» 

(Aññàtaññassàmìtindriya). 

6- Ba NHÂN (Cha HETÙ), gồm như trước, nhưng phải trừ ra 

NHÂN bất thiện (Akusala hetu). 

7- Ba THỰC PHẨM (Ti ÀHÀRÀ), gồm như trước, trừ ra «đoàn 

thực» (Kabaḷiṅkàra : Thực phẩm bằng vật chất). 

8- Một XÚC (Eka PHASSA), chỉ gồm có TÂM THỨC 

(Manoviññàṇa). 

§24. KẾT HỢP DỤC GIỚI có bao nhiêu «PHÁP TỐ» ? 

(KÀMA DHÀTU sahagata) 

<>Những câu hỏi và trả lời như trước được lập lại, nhưng dưới 

một cách khác : 



 

 

214 

 

1- Sắc UẨN (Rùpa KHANDHA) luôn luôn kết hợp với Dục giới 

(Kàma dhàtu), nhưng những uẩn còn lại thì tùy truờng hợp, có 

thể kết hợp, và có thể không kết hợp. 

2- Mười XỨ (Dasa ÀYATANÀNI) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu), nhưng Ý XỨ (Mano àyatana) và PHÁP XỨ (Dhamma 

àyatana) thì tùy trường hợp, có thể có, và có thể không. 

3- Mười sáu GIỚI TỐ (Soḷasa DHÀTUYO) kết hợp với Dục giới 

(Kàma dhàtu), nhưng Pháp GIỚI (Dhamma dhàtu) và Ý THỨC 

giới (Manoviññàṇa dhàtu) thì không. 

4- SỰ THẬT hay CHÂN LÝ về NGUYÊN NHÂN chịu đựng 

khổ vui (SAMUDAYA sacca) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu). Nhưng «Diệt đế» (Nirodha sacca) và «Con đường đưa 

đến Diệt đế» (Nirodha-gàminì-paṭipadà) thì không kết hợp. Còn 

«SỰ THẬT về chịu đựng khổ vui» (DUKKHA) thì tùy trường 

hợp, cấu kết hay không cấu kết. 

5- Mười CĂN QUYỀN (Dasa INDRIYÀNI) kết hợp với Dục 

giới (Kàma dhàtuyo), nhưng có «3 căn quyền không kết hợp» (Ti 

indriyàni na sahagata), và «9 căn quyền tùy trường hợp». 

6- Ba nhân BẤT THIỆN (Ti AKUSALA hetu) kết hợp với Dục 

giới (Kàma dhàtu). Các NHÂN nói chung thì tùy trường hợp. 

7- ĐOÀN THỰC (Kabaḷiṅkàra ÀHÀRA) luôn luôn kết hợp với 

Dục giới (Kàma dhàtu). Nhưng 3 loại thực phẩm còn lại thì tùy 

trường hợp. 



 

 

215 

 

8- Sáu XÚC (Cha PHASSÀ) kết hợp với Dục giới (Kàma dhàtu), 

nhưng Ý THỨC GIỚI xúc (Manoviññàṇa dhàtu samphassa) thì 

có thể là có, và cũng có thể là không. 

9- Sáu THỌ (Cha VEDANÀ) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu), nhưng Ý THỨC GIỚI thọ (Manoviññàṇa dhàtu vedanà) 

thì có thể là có, và cũng có thể là không. 

10- Sáu TƯỞNG (Cha SAÑÑÀYO) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu), nhưng Ý THỨC GIỚI tưởng (Manoviññàṇa dhàtu saññà) 

thì có thể là có, và cũng có thể là không. 

11- Sáu DỰ ĐỊNH (Cha CETANÀ) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu), nhưng Ý THỨC GIỚI dự tâm (Manoviññàṇa dhàtu 

cetanà) thì có thể là có, và cũng có thể là không. 

12- Sáu TÂM (Cha CITTÀNI) kết hợp với Dục giới (Kàma 

dhàtu), nhưng Ý THỨC GIỚI tâm (Manoviññàṇa dhàtu citta) thì 

có thể là có, và cũng có thể là không. 

*Để ĐẦY ĐỦ. 

 <>Sau DỤC GIỚI, các câu hỏi và sự trình bày tương tự, cho 

các cõi khác, cũng được lập lại một cách «học ôn», như sau : 

-KẾT HỢP SẮC GIỚI có bao nhiêu PHÁP TỐ ? 

(RÙPA DHÀTU sahagata) 

1- Sắc UẨN (Rùpa KHANDHA) luôn luôn kết hợp với Sắc giới 

(Rùpa bhùmi), nhưng những uẩn còn lại thì tùy truờng hợp, có 

thể kết hợp, và có thể không. 



 

 

216 

 

2- Mười XỨ (Dasa ÀYATANÀNI) kết hợp với Cõi Sắc giới 

(Rùpa bhùmi), nhưng Ý XỨ (Mano àyatana) và PHÁP XỨ 

(Dhamma àyatana) thì tùy trường hợp, có thể có, và có thể 

không kết hợp. 

3- Mười sáu GIỚI (Soḷasa DHÀTUYO) kết hợp với Sắc giới 

(Rùpa bhùmi), nhưng Pháp GIỚI (Dhamma dhàtu) và Ý THỨC 

giới (Manoviññàṇa dhàtu) thì không. 

4- SỰ THẬT (Chân lý) về NGUYÊN NHÂN chịu đựng khổ vui 

(SAMUDAYA sacca) kết hợp với Sắc giới (Rùpa bhùmi). 

Nhưng «Diệt đế» (Nirodha sacca) và «Con đường đưa đến Diệt 

đế» (Nirodha-gàminì-paṭipadà) thì không. -Riêng «SỰ THẬT về 

chịu đựng khổ vui» (DUKKHA) thì tùy trường hợp. 

5- Mười CĂN QUYỀN (Dasa INDRIYÀNI) kết hợp với Sắc 

giới (Rùpa bhùmi), nhưng có «3 căn quyền không kết hợp» (Ti 

indriyàni na sahagata), và «9 căn quyền tùy trường hợp». 

6- Ba nhân BẤT THIỆN (Ti AKUSALA hetu) kết hợp với Sắc 

giới (Rùpa bhùmi). Các NHÂN nói chung thì tùy trường hợp. 

7- ĐOÀN THỰC (Kabaḷiṅkàra ÀHÀRA) có thể kết hợp với Sắc 

giới (Rùpa bhùmi). Nhưng 3 loại thực phẩm còn lại thì tùy 

trường hợp. 

8- Sáu XÚC (Cha PHASSÀ) kết hợp với Sắc giới (Rùpa bhùmi), 

nhưng Ý THỨC GIỚI xúc (Manoviññàṇa dhàtu samphassa) thì 

có thể có, và cũng có thể là không. 



 

 

217 

 

9- Sáu THỌ (Cha VEDANÀ) kết hợp với Sắc giới (Rùpa 

bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI thọ (Manoviññàṇa dhàtu vedanà) 

thì có thể có, và cũng có thể là không. 

10- Sáu TƯỞNG (Cha SAÑÑÀYO) kết hợp với Sắc giới (Rùpa 

bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI tưởng (Manoviññàṇa dhàtu 

saññà) thì có thể có, và cũng có thể là không. 

11- Sáu DỰ ĐỊNH (Cha CETANÀ) kết hợp với Sắc giới (Rùpa 

bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI dự tâm (Manoviññàṇa dhàtu 

cetanà) thì có thể có, và cũng có thể là không. 

12- Sáu TÂM (Cha CITTÀNI) kết hợp với Sắc giới (Rùpa 

bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI tâm (Manoviññàṇa dhàtu citta) 

thì có thể có, và cũng có thể là không. 

-KẾT HỢP VÔ SẮC GIỚI có bao nhiêu PHÁP TỐ ? 

(ARÙPA sahagata) 

1- Sắc UẨN (Rùpa KHANDHA) luôn luôn kkông kết hợp với Vô 

sắc giới (Arùpa bhùmi), nhưng những uẩn còn lại thì tùy truờng 

hợp, có thể kết hợp, và có thể không. 

2- Mười XỨ (Dasa ÀYATANÀ) kết hợp với Vô sắc giới (Arùpa 

bhùmi), nhưng Ý XỨ (Mano àyatana) và PHÁP XỨ (Dhamma 

àyatana) thì tùy trường hợp, có thể có, và cũng có thể là không. 

3- Mười sáu GIỚI (Soḷasa DHÀTUYO) kết hợp với Vô sắc giới 

(Arùpa bhùmi), nhưng Pháp GIỚI (Dhamma dhàtu) và Ý THỨC 

giới (Manoviññàṇa dhàtu) thì tùy trường hợp. 



 

 

218 

 

4- SỰ THẬT (Chân lý) về NGUYÊN NHÂN chịu đựng khổ vui 

(SAMUDAYA sacca) kết hợp với Vô sắc giới  (Arùpa bhùmi). 

Nhưng «Diệt đế» (Nirodha sacca) và «Con đường đưa đến Diệt 

đế» (Nirodha-gàminì-paṭipadà) thì không. Riêng «SỰ THẬT về 

chịu đựng khổ vui» (DUKKHA) thì tùy trường hợp. 

5- Mười CĂN QUYỀN (Dasa INDRIYÀNI) kết hợp với Vô sắc 

giới (Arùpa bhuùmi), nhưng có «3 căn quyền luôn luôn không 

kết hợp» (Ti indriyàni na sahagata), và «9 căn quyền thì tùy 

trường hợp». 

6- Ba nhân BẤT THIỆN (Ti AKUSALA hetu) không kết hợp 

với Vô sắc giới (Arùpa bhùmi). Nhưng sáu NHÂN nói chung thì 

tùy trường hợp. 

7- ĐOÀN THỰC (Kabaḷiṅkàra ÀHÀRA) không kết hợp với Vô 

sắc giới (Arùpa bhùmi). Nhưng 3 loại thực phẩm còn lại thì tùy 

trường hợp. 

8- Sáu XÚC (Cha PHASSÀ) thì không kết hợp với Vô sắc giới 

(Arùpa bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI xúc (Manoviññàṇa dhàtu 

samphassa) thì có thể có, và cũng có thể là không. 

9- Sáu THỌ (Cha VEDANÀ) không kết hợp với Vô sắc giới 

(Arùpa bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI thọ (Manoviññàṇa dhàtu 

vedanà) thì có thể có, và cũng có thể là không. 

10- Sáu TƯỞNG (Cha SAÑÑÀYO) kết hợp với Vô sắc giới 

(Arùpa bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI tưởng (Manoviññàṇa 

dhàtu saññà) thì có thể có, và cũng có thể là không. 



 

 

219 

 

11- Sáu DỰ ĐỊNH (Cha CETANÀ) kết hợp với Vô sắc giới 

(Arùpa bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI dự tâm (Manoviññàṇa 

dhàtu cetanà) thì có thể có, và cũng có thể là không. 

12- Sáu TÂM (Cha CITTÀNI) kết hợp với Vô sắc giới (Arùpa 

bhùmi), nhưng Ý THỨC GIỚI tâm (Manoviññàṇa dhàtu citta) 

thì có thể có, và cũng có thể là không. 

-KẾT HỢP VỚI SIÊU THẾ có bao nhiêu PHÁP TỐ ? 

(LOKUTTARA sahagata) 

1- Sắc UẨN (Rùpa KHANDHA) trong Thánh nhân kết hợp với 

Siêu thế (Lokutara), nhưng những uẩn còn lại thì tùy truờng hợp, 

có thể kết hợp, và có thể không. 

2- Mười XỨ (Dasa ÀYATANÀ) trong Thánh nhân kết hợp với 

Tâm siêu thế (Lokuttara), nhưng Ý XỨ (Mano àyatana) và 

PHÁP XỨ (Dhamma àyatana) thì tùy trường hợp, có thể có, và 

cũng có thể là không. 

3- Mười sáu GIỚI (Soḷasa DHÀTUYO) trong Thánh nhân kết 

hợp với Siêu thế (Lokuttara), nhưng Pháp GIỚI (Dhamma dhàtu) 

và Ý THỨC giới (Manoviññàṇa dhàtu) thì không. 

4- SỰ THẬT (Chân lý) về NGUYÊN NHÂN chịu đựng khổ vui 

(SAMUDAYA sacca) trong Thánh nhân kết hợp với Siêu thế 

(Lokuttara). Nhưng «SỰ THẬT về chịu đựng khổ vui» 

(DUKKHA) thì tùy trường hợp. 

5- Mười CĂN QUYỀN (Dasa INDRIYÀNI) trong Thánh nhân 

kết hợp với Tâm siêu thế (Lokuttara), nhưng có «3 căn quyền 



 

 

220 

 

không kết hợp» (Ti indriyàni na sahagata), và «9 căn quyền thì 

tùy trường hợp». 

6- Ba nhân BẤT THIỆN (Ti AKUSALA hetu) không bao giờ 

kết hợp với Siêu thế (Lokuttara), trong một vị Thánh. Các 

NHÂN nói chung thì tùy trường hợp. 

7- ĐOÀN THỰC (Kabaḷiṅkàra ÀHÀRA) không kết hợp với Siêu 

thế (Lokuttara)  trong một Thánh nhân. Nhưng 3 loại thực phẩm 

còn lại thì tùy trường hợp. 

8- Sáu XÚC (Cha PHASSÀ) không kết hợp với Siêu Thế Tâm 

(Lokuttara) trong một Thánh nhân, nhưng Ý THỨC GIỚI xúc 

(Manoviññàṇa dhàtu samphassa) thì tùy trường hợp. 

9- Sáu THỌ (Cha VEDANÀ) không bao giờ kết hợp với Siêu thế 

(Lokuttara) trong một Thánh nhân, nhưng Ý THỨC GIỚI thọ 

(Manoviññàṇa dhàtu vedanà) thì có thể có, và có thể là không. 

10- Sáu TƯỞNG (Cha SAÑÑÀYO) không bao giờ kết hợp với 

Siêu Thế Tâm (Lokuttara) trong Thánh nhân, nhưng Ý THỨC 

GIỚI tưởng (Manoviññàna dhàtu saññà) thì có thể có, và cũng 

có thể là không. 

11- Sáu DỰ ĐỊNH (Cha CETANÀ) trong Thánh nhân không kết 

hợp với Siêu thế (Lokuttara), nhưng Ý THỨC GIỚI dự định tâm 

(Manoviññàna dhàtu cetanà) thì có thể là có, và cũng có thể là 

không. 

12- Sáu TÂM (Cha CITTÀNI) kết hợp với Siêu thế (Lokuttara), 

nhưng Ý THỨC GIỚI tâm (Manoviññàna dhàtu citta) thì có thể 

có, và cũng có thể là không. 



 

 

221 

 

§25. Bao nhiêu «Pháp Giới Tố» phát khởi  

lúc TÁI SINH vào CẢNH DỤC (Kàma dhàtu) ? 

Chú ý : 

-Chữ «Kàma» là «Dục» thỉnh thoảng có nghĩa như chữ «Dàma», 

tức sự vọng động trói buộc hay dây xích. (Kàma=Dàma). -Và 

chữ «Dhàtu» (=giới) cũng có nghĩa tương đương với chữ 

«Bhùmi» (=cõi, cảnh). 

<>Sau đây là những PHÁP TỐ (Dhàtu) «có mặt» vào lúc tái 

sinh ở CÕI DỤC (Kàma bhùmi) : 

1- Năm UẨN (Pañca khandhà) phát sinh đến tất cả sinh linh 

trong cõi dục. 

2a-Mười một XỨ (Ekadasa Àyatanàni), chỉ phát sanh cho một 

số sinh linh, gồm «chư thiên cõi dục» (Kàmàvacara devà), «loài 

người» (Manussa), «thấp và hóa sinh», «A-tu-la» (Assurà), 

«Ngạ quỉ» (Petà), «thú vật» (Opàpàtika tiracchànà), «Sinh linh 

trong địa ngục» (Niraya).  

*Mỗi loại tái sinh với những «11 XỨ, Àyatanàni» của nó, là : 

 1/«Nhãn xứ» (Cakkhu àyatana),  

2/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana),  

3/«Nhĩ xứ» (Sota àyatana),  

4/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana),  

5/«Hương xứ» (Gandhà àyatana),  



 

 

222 

 

6/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana),  

7/«Vị xứ» (Rasa àyatana),  

8/«Thân xứ» (Kàya àyatana),  

9/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana),  

10/«Ý xứ» (Mana àyatana), và  

11/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana). 

2b-Mười XỨ (Dasa Àyatanàni), phát sinh cho một số khác, từ 

người mù, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú vật». -Đó là : 

 1/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana),  

2/«Nhĩ xứ» (Sota àyatana),  

3/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana),  

4/«Hương xứ» (Gandhà àyatana),  

5/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana),  

6/«Vị xứ» (Rasa àyatana),  

7/«Thân xứ» (Kàya àyatana),  

8/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana),  

9/«Ý xứ» (Mana àyatana), và  

10/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2c-Mười XỨ (Dasa Àyatanàni), phát sinh cho một số khác, từ 

người điếc, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú vật». -Đó là : 



 

 

223 

 

 1/«Nhãn xứ» (Cakkhu àyatana),  

2/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana),  

3/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana),  

4/«Hương xứ» (Gandhà àyatana),  

5/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana),  

6/«Vị xứ» (Rasa àyatana),  

7/«Thân xứ» (Kàya àyatana),  

8/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana),  

9/«Ý xứ» (Mana àyatana), và  

10/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2d- Chín XỨ (Nava Àyatanà), phát sinh cho một số khác, từ 

người vừa mù vừa điếc, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú vật». 

-Đó là : 

1/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana)  

2/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana),  

3/«Hương xứ» (Gandhà àyatana),  

4/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana),  

5/«Vị xứ» (Rasa àyatana),  

6/«Thân xứ» (Kàya àyatana),  

7/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana),  



 

 

224 

 

8/«Ý xứ» (Mana àyatana), và  

9/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2e-Bảy XỨ (Satta Àyatanà), phát sinh cho một số thai sinh 

(Gabbha seyyaka), gồm : 

-«Sắc XỨ» (Rùpa Àyatana),  

-«Hương XỨ» (Gandha Àyatana),  

-«Vị XỨ» (Rasa Àyatana),  

-«Thân XỨ» (Kàya àyatana),  

-«Xúc XỨ» (Phoṭṭhanbba Àyatana),  

-«Ý XỨ» Mana Àyatana), và  

-«Pháp XỨ» (Dhamma Àyatana). 

3a-Mười một GIỚI (Dhàtu) phát sinh cho một số chúng sanh. 

3b-Mười GIỚI (Dhàtu) phát sinh cho một số chúng sanh khác. 

3c-Mười GIỚI (Dhàtu) khác phát sinh cho một số chúng sanh 

khác nữa. 

3d-Chín GIỚI (Dhàtu) phát sinh cho những chúng sanh thấp. 

3e-Bảy GIỚI (Dhàtu) phát sinh cho những chúng sanh thấp kém 

hơn. 

4- Một SỰ THẬT hay CHÂN LÝ (SACCA) là sự CHỊU ĐỰNG 

khổ vui, hằng phát sinh đến tất cả chúng sanh, trong các vòng 

thăng đọa luân hồi. 



 

 

225 

 

5- Mười bốn CĂN QUYỀN (14 indriyàni), phát sanh cho một số 

sinh linh, kể ra là :  

-Mười ba CĂN QUYỀN (13 indriyàni) cho một số.  

-Mười ba CĂN QUYỀN (13 indriyàni) cho một số khác nữa.  

-12 CĂN QUYỀN (12 indriyàni) cho một hạng, rồi  

-10 CĂN QUYỀN (10 indriyàni) cho một hạng khác,  

-9 CĂN QUYỀN (9 indriyàni) cho một loại,  

-9 CĂN QUYỀN (9 indriyàni) cho một loại khác,  

-8 CĂN QUYỀN (8 indriyàni) cho một loại,  

-7 CĂN QUYỀN (7 indriyàni) cho một loại khác,  

-5 CĂN QUYỀN (5 indriyàni) cho một loại, và  

-4 CĂN QUYỀN (4 indriyàni) cho một loại khác…v…v…. 

*Chúng vận hành tùy theo nghiệp quả, càng xuống thấp thì càng 

«ít  căn quyền», hay «ít khả năng». 

6- Ba NHÂN (Ti hetuka) phát sinh cho một số, và Hai nhân (Dvi 

hetuka) phát sinh cho một số khác. Rồi Vô NHÂN (Ahetuka) 

cho một số khác nữa. 

7- Bốn THỰC PHẨM (4 Àhàrà) phát sinh cho tất cả chúng sanh 

trong các cõi DỤC (Kàma). 

8- Một XÚC (Eka Phassa) phát sinh cho tất cả chúng sanh, trong 

luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua MẮT 

(Cakkhu), xuyên qua TAI (Sota), xuyên qua MŨI (Ghàna), 



 

 

226 

 

xuyên qua  LƯỠI (Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua 

Ý GIỚI (Mano dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇa dhàtu). 

9- Một THỌ (Eka vedanà) phát sinh cho tất cả chúng sanh, trong 

luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

 10- Một TƯỞNG (Eka saññà) phát sinh cho tất cả chúng sanh, 

trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

11- Một DỰ ĐỊNH (Eka cetanà) phát sinh cho tất cả chúng sanh, 

trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

12- Một TÂM (Eka citta) phát sinh cho tất cả chúng sanh, trong 

luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

----------- 

*Tái sinh vào các cõi khác, thì những pháp phát khởi cũng được 

trình bày theo cách ấy, chỉ phải thay thế chữ những chỗ cần 

thiết, và hủy bỏ những chỗ không cần thiết. 

Thử lập lại như sau : 



 

 

227 

 

<> Bao nhiêu Pháp phát khởi  

lúc TÁI SINH vào SẮC GIỚI (Rùpa dhàtu), có «vật chất» ? 

Chú ý : Sắc giới bao gồm cõi DỤC. 

-Còn chữ «Dhàtu» có thể dịch là «Giới» hay «Giới tố». 

<>Sau đây là những PHÁP TỐ «có mặt» vào lúc tái sinh ở SẮC 

GIỚI (Rùpa loka) : 

1- Năm UẨN (Pañca khandhà) phát sinh đến tất cả sinh linh 

trong cõi sắc (Rùpa bhùmi). 

2a-Mười một XỨ (Ekadasa Àyatanàni), chỉ phát sanh cho một 

số sinh linh, gồm «chư thiên cõi sắc» (Rùpavacara devà), «loài 

người» (Manussa), «thấp và hóa sinh», «A-tu-la» (Assurà), 

«Ngạ quỉ» (Petà), «thú vật» (Opàpàtika tiracchànà).  

-Mỗi loại tái sinh với những «11 XỨ, Àyatanàni» của nó. Đó là 

1/«Nhãn xứ» (Cakkhu àyatana), 2/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana), 

3/«Nhĩ xứ» (Sota àyatana), 4/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana), 

5/«Hương xứ» (Gandhà àyatana), 6/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana), 

7/«Vị xứ» (Rasa àyatana), 8/«Thân xứ» (Kàya àyatana), 9/«Xúc 

xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana), 10/«Ý xứ» (Mana àyatana), và 

11/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana). 

2b-Mười XỨ (Dasa Àyatanàni), phát sinh cho một số khác, từ 

người mù, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú vật». -Đó là 

1/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana), 2/«Nhĩ xứ» (Sota àyatana), 4/«Tỷ 

xứ» (Ghàna àyatana), 4/«Hương xứ» (Gandhà àyatana), 5/«Thiệt 

xứ» (Jìvhà àyatana), 6/«Vị xứ» (Rasa àyatana), 7/«Thân xứ» 



 

 

228 

 

(Kàya àyatana), 8/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana), 9/«Ý xứ» 

(Mana àyatana), và 10/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2c-Mười XỨ (Dasa Àyatanàni), phát sinh cho một số khác, từ 

người câm điếc, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú vật». -Đó là 

1/«Nhãn xứ» (Cakkhu àyatana), 2/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana), 

3/«Tỷ xứ» (Ghàna àyatana), 4/«Hương xứ» (Gandhà àyatana), 

5/«Thiệt xứ» (Jìvhà àyatana), 6/«Vị xứ» (Rasa àyatana), 7/«Thân 

xứ» (Kàya àyatana), 8/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana), 9/«Ý xứ» 

(Mana àyatana), và 10/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2d- Chín XỨ (Nava Àyatanàni), phát sinh cho một số khác, từ 

người vừa mù vừa câm điếc, «A-tu-la» xuống «Ngạ quỉ», «Thú 

vật». -Đó là 1/«Sắc xứ» (Rùpa àyatana) 2/«Tỷ xứ» (Ghàna 

àyatana), 3/«Hương xứ» (Gandhà àyatana), 4/«Thiệt xứ» (Jìvhà 

àyatana), 5/«Vị xứ» (Rasa àyatana), 6/«Thân xứ» (Kàya 

àyatana), 7/«Xúc xứ» (Phoṭṭhabbà àyatana), 8/«Ý xứ» (Mana 

àyatana), và 9/«Pháp xứ» (Dhammà àyatana).  

2e-Bảy XỨ (Satta Àyatanàni), phát sinh cho một số thai sinh 

(Gabbha seyyaka), gồm «Sắc XỨ» (Rùpa Àyatana), «Hương 

XỨ» (Gandha Àyatana), «Vị XỨ» (Rasa Àyatana), «Thân XỨ» 

(Kàya àyatana), «Xúc XỨ» (Phoṭṭhabba Àyatana), «Ý XỨ» Mana 

Àyatana), và «Pháp XỨ» (Dhamma Àyatana). 

3a-Mười một GIỚI (Dhàtuyo) phát sinh cho một số chúng sanh. 

3b-Mười GIỚI (Dhàtuyo) phát sinh cho một số chúng sanh khác. 

3c-Mười GIỚI (Dhàtuyo) khác phát sinh cho một số chúng sanh 

khác nữa. 



 

 

229 

 

3d-Chín GIỚI (Dhàtuyo) phát sinh cho những chúng sanh thấp. 

3e-Bảy GIỚI (Satta Dhàtuyo) phát sinh cho những chúng sanh 

thấp hơn. 

4- Một SỰ THẬT hay CHÂN LÝ (SACCA : Diệu đế) là sự 

CHỊU ĐỰNG khổ vui, hằng phát sinh đến tất cả chúng sanh, 

trong các vòng thăng đọa luân hồi. 

5- Mười bốn CĂN QUYỀN (14 indriyàni), phát sanh cho một số 

sinh linh. -Mười ba CĂN QUYỀN (13 indriyàni) cho một số 

khác. -Mười ba CĂN QUYỀN (13 indriyàni) cho một số khác 

nữa. -Và 12 CĂN QUYỀN (12 indriyàni), rồi 10 CĂN QUYỀN 

(10 indriyàni), 9 CĂN QUYỀN (9 indriyàni), 9 CĂN QUYỀN 

khác (9 indriyàni), 8 CĂN QUYỀN (8 indriyàni), 7 CĂN 

QUYỀN (7 indriyàni), 5 CĂN QUYỀN (5 indriyàni), và 4 CĂN 

QUYỀN (4 indriyàni)…v…v….phát sinh tùy hạng chúng sanh, 

càng thoái hóa thì số căn quyền càng xuống thấp. 

6- Ba NHÂN (Ti hetuka) phát sinh cho một số, và Hai nhân (Dvi 

hetuka) phát sinh cho một số khác. Rồi Vô NHÂN (Ahetuka) 

cho một số khác nữa. 

7- Bốn THỰC PHẨM (4 Àhàrà) phát sinh cho tất cả chúng sanh 

trong các cõi DỤC (Kàma loka). 

8- Một XÚC (Eka Phassa) phát khởi cho đến tất cả chúng sanh, 

trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua MẮT 

(Cakkhu), xuyên qua TAI (Sota), xuyên qua MŨI (Ghàna), 

xuyên qua  LƯỠI (Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua 



 

 

230 

 

Ý GIỚI (Mano dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI 

(Manoviññàṇa dhàtu). 

9- Một THỌ (Eka vedanà) phát khởi cho tất cả chúng sanh, 

trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

 10- Một TƯỞNG (Eka saññà) phát khởi cho tất cả chúng sanh, 

trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  LƯỠI 

(Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

11- Một DỰ ĐỊNH (Eka cetanà) phát khởi cho tất cả chúng 

sanh, trong luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua  

LƯỠI (Jìvhà), xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI 

(Mano dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa 

dhàtu). 

12- Một TÂM (Eka citta) phát sinh cho tất cả chúng sanh, trong 

luân hồi vào DỤC GIỚI (Kàma dhàtu), xuyên qua LƯỠI (Jìvhà), 

xuyên qua THÂN (Kàya), xuyên qua Ý GIỚI (Mano dhàtu), và 

xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

<> Bao nhiêu «Pháp Tố» phát khởi  

lúc TÁI SINH vào CÕI VÔ SẮC GIỚI  ? 

(Arùpa dhàtu) 

<>Sau đây là những PHÁP TỐ «có mặt» vào lúc tái sinh ở VÔ 

SẮC GIỚI (Rùpa) : 



 

 

231 

 

1-Tưởng UẨN (Sañña KHANDHA) và Thức UẨN (Viññàṇa 

KHANDHA). 

2- Hai XỨ (Dve Àyatanàni), -tức là chỉ phát sanh «Ý xứ» (Mana 

àyatana), và «Pháp xứ» (Dhammà àyatana). 

3- Hai GIỚI (Dhàtu) phát sinh, là «Ý giới» (Mano dhàtu), và 

«Pháp giới» (Dhamma dhàtu).  

4- Hai CĂN QUYỀN (2 indriyàni), -tức là chỉ phát sanh «Ý căn 

quyền» (Mano indriya) và «Ý Thức Căn quyền» (Manoviññàṇa 

indriya). 

5- Ba NHÂN LÀNH (Ti kusala hetuka) phát sinh. 

6- Một TƯỞNG (Eka saññà) phát khởi xuyên qua Ý GIỚI 

(Mano dhàtu), và Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

7- Một DỰ ĐỊNH (Eka cetanà) phát khởi xuyên qua Ý GIỚI 

(Mano dhàtu), và Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

8- Một TÂM (Eka citta) phát khởi xuyên qua Ý GIỚI (Mano 

dhàtu), và xuyên qua Ý THỨC GIỚI (Manoviññàṇa dhàtu). 

--------------- 

-II- 

<>Tiếp theo là những “bộ câu hỏi và trả lời khác”, liên quan đến 

CÁC CÕI, như sau : 

1 

a/Những Pháp Tố nào thuộc hẳn về Dục giới ?  

(Dhammà kàmàvacara ?)  



 

 

232 

 

-Tất cả UẨN (Khandhà), GIỚI (Dhàtu) XỨ (Àyatana), SẮC 

(Rùpa), THỌ (Vedanà), TƯỞNG (Saññà), và THỨC (Viññàṇa), 

hiện hữu trong các cảnh giữa “Địa ngục vô gián” (Avìci Niraya) 

và lên đến “Tha Hóa Tự Tại Thiên” (Para Nimmitavasavatti), 

thuộc về Dục giới. 

b/Các Pháp nào không thuộc về Dục giới ?  

(-Dhammà na kàmavacara ?)  

-Những pháp còn lại thuộc về Sắc giới (Rùpavacara), thuộc về 

Vô sắc giới (Arùpavacara), và nằm ngoài các vòng xoay vần, thì 

không thuộc về Dục giới. 

2 

a/Các Pháp nào thuộc về Sắc giới ?  

(-Dhammà rùpàvacarà ?) 

-Tất cả các tình trạng TÂM (Citta), TÂM Sở (Cetasika) của 

những sinh linh, sống giữa cõi Phạm thiên (Brahma-loka) và cõi 

Sắc Cứu Cánh (Akaniṭṭha deva), thuộc về Sắc giới. 

b/Các Pháp nào không thuộc về Sắc giới ?  

(-Dhammà na rùpàvacara ?)  

-Các pháp Dục giới (Kàmavacara-dhamma), các pháp Vô sắc 

giới (Arùpàvacara-dhammà), và các pháp nằm ngoài những 

vòng hợp tan xoay vần (Apariyàpannadhamma) không thuộc về 

Sắc giới (Na rùpàvacara). 

3 



 

 

233 

 

a/Các Pháp nào thuộc về Vô sắc giới ? 

(-Dhammà Arùpàvaca ?)  

-Tất cả các tình trạng TÂM (Citta) và TÂM SỞ (Cetasikà) của 

những sinh linh hữu tịnh, sống giữa “Không vô biên xứ” 

(Àkàsànañcàyatana) và “Phi tưởng phi phi tưởng xứ” (Neva 

saññà nàsaññàyatana) là những pháp thuộc về Vô Sắc giới. 

b/Các Pháp nào không thuộc về Vô Sắc Giới?  

(-Dhammà na Arùpàvacara ?) 

-Các pháp Dục giới (Kàmàvacara dhamma), các pháp Sắc giới 

(Rùpàvacara dhamma), và các pháp nằm ngoài những vòng xoay 

vần (Apariyàpanna dhamma) không thuộc về Vô Sắc giới. 

4 

a/Các Pháp nào nằm trong xoay vần, hay luân hồi ? 

                           (-Dhammà Pariyàpanna ?) 

-Các pháp thiện (Kusala), bất thiện (Akusala) và trung tính 

(Abyàkata), thuộc Dục giới (Kàmàvacara), thuộc Sắc giới 

(Rùpàvacara), và thuộc Vô Sắc giới (Arùpàvacara) chứa nhiều 

lậu hoặc (Àsava), cấu kết thành “5 UẨN” (Pañca khandhà)…là 

những Pháp nằm trong xoay vần (pariyàpanna). 

b/Pháp nào nằm ngoài các vòng xoay vần ? 

 (-Dhammà na Apariyàpanna ?) 

-Bốn ĐẠO (4 Maggà), 4 QUẢ (4 Phalà), và Niết bàn (Nibbàna) 

là những pháp nằm ngoài các vòng xoay vần (Na apariyàpanna). 



 

 

234 

 

--------------- 

Bảng kê khai TAM GIỚI (Tilokà). 

Bốn cõi HỮU HẠN (Niyata bhùmiyo). 

<>Đó là a/cõi dục xấu (apàyabhùmi), b/cõi dục tốt 

(kàmasugatibhùmi), c/cõi sắc giới (rùpàvacarabhùmi), và d/cõi 

vô sắc giới (arùpàvacarabhùmi). 

 (a) 

<>Cõi dục xấu, hay cõi khổ đọa (Apàyabhùmi). 

*4 loại sinh linh cõi dục xấu hay khổ đọa là -“Địa ngục” 

(nirayo), -“Súc sinh” (tiracchànayoni), -“Ngạ quỷ” (petavisayo), 

và -“A-tu-la” (asuràkàyo).  

 (b) 

<>Cõi dục tốt hay cõi không đọa (Kàmasugatibhùmi) 

*Có “bảy loại chúng sanh trong cõi dục không đọa” (hay ít đọa), 

là 1/“Nhân chúng” (manussa), 2/“Tứ đại thiên vương” 

(càtummahàràjikàdevà), 3/“Đạo lợi thiên” (tàvatiṃsadeva), 

4/“Dạ-ma thiên” (yàmàdevà), 5/“Đâu-xuất-đà thiên”  

(tusitàdevà), 6/“Hóa lạc thiên” (nimmàratidevà), và 7/“Tha hóa 

tự tại thiên” (paranimmitavasattidevà).  

*Bảy loại chúng sanh nói trên luân hồi vì “dục vọng”, nên cảnh 

giới ấy gọi là cõi dục (kàmavacara-Bhùmi).  

(c) 

<>Cõi sắc giới (Rùpavacara bhùmi). 



 

 

235 

 

*Cõi sắc giới (rùpabhùmi) có 16 tầng trời, là “điểm đến” (hay 

mục tiêu) của chứng đắc thiền tâm (jhànacitta) : 

-Đệ nhất thiền thì tương ứng với các cõi 1/“Phạm chúng thiên” 

(brahma parisajjà), 2/“Phạm phụ thiên” (brahma purohità), và 

3/“Đại phạm thiên” (mahà brahmà).  

-Đệ nhị thiền thì tương ứng với các tầng trời tiếp theo, nghĩa là 

kể từ 4/“Thiếu quang thiên” (parittàbhà), 5/“Vô lượng quang 

thiên” (appamànàbhà), và 6/“Quang âm thiên” (abhassavà). 

-Đệ tam thiền thì tương ứng với các tầng trời cao hơn, kể từ 

7/“Thiểu tịnh thiên” (parittasubhà), 8/“Vô lượng an thiên” 

(appamàna subhà), và 9/“Biến tịnh thiên” (subhà kiṇhà). 

-Đệ tứ thiền thì tương ứng với các tầng trời cao hơn nữa, kể từ 

10/“Quảng quả thiên” (vehapphalà), 11/“Vô tưởng thiên” 

(asañña satta), và 12/“Tịnh cư thiên” (suddhàvàsa). 

*Riêng phía trên “Tịnh cư thiên” tương ứng với đệ tứ thiền, lại 

có 4 hoặc 5 tầng trời khác, xứng đáng với các trình độ toàn tịnh 

THỌ XẢ (upekkhà sahagata) của đệ ngũ thiền, như sau : 

13/“Vô phiền thiên” (avihà), 14/“Vô nhiệt thiên” (atappà), 

15“Thiện hiện thiên” (sudassà), hay “Đại kiến thiên” (sudassì), 

và 16/“Sắc cứu cánh thiên” (akaniṭṭhà).  

 (d) 

<>Cõi vô sắc giới (Arùpavacara-Bhùmi) 



 

 

236 

 

*Cõi vô sắc gìới có 4 tầng trời, là các thiên cảnh tương ứng với 

“4 tâm quả vô biên” của những hành giả chứng đắc thiền vô sắc 

(arùpajjhàna), gồm : 

1/Không vô biên xứ (àkàsànañcàyatana). Tâm sống trong không 

gian luôn luôn vô biên. 

2/Thức vô biên xứ (viññànañcàyatana). Tâm chứng đắc vạn pháp 

hằng vô biên. 

3/Vô sở hữu xứ (àkiñcaññàyatana). Tâm không còn vướng vào 

nguồn gốc nhất định, hay tâm vô biên nguồn gốc. 

4/Phi tưởng phi phi tưởng xứ (nevasaññànàsaññàyatana). Tâm 

sống vượt trên tưởng uẩn. Tâm chứng đắc “tưởng chỉ là một tập 

khí”. -Ngày nào còn “thân tâm danh sắc” thì ngày ấy còn 

TƯỞNG UẨN. -Muốn giải thoát, phải “vượt qua TƯỞNG 

UẨN” đồng thời không vướng mắc vào khả năng “vượt qua 

TƯỞNG UẨN” ấy nữa, -Tâm hướng đến “ly khai mọi hạn chế”.  

-III- 

<>Trở lại đoạn đầu của phân tập VI, “Chia chẻ Pháp Cốt Lõi” 

(Dhamma Hadaya Vibhaṅga), chúng ta còn nhớ trong số “I”, có 

“12 pháp” được kê khai…., thì dưới đây là những “câu hỏi” và 

những “câu trả lời”, có thể được hiểu cùng một cách như trên, 

nhưng phải thay đổi cho thích hợp. 

Nhắc kinh văn : 

“Pañcannaṃ khandhànaṃ…..sattannaṃ cittànaṃ…..”. 

1 



 

 

237 

 

-Có bao nhiêu pháp đã “chứng đắc” ? = (-Kati Abhiññeyya ?)  

-Có bao nhiêu pháp đã “thông suốt” ? = (-Kati Pariññeyya ?)   

-Có bao nhiêu pháp đã “có thể” ? = (-Kati pahàtabbà ?)  

-Có bao nhiêu pháp đã “thành tựu” ? = (-Kati bhàvetabbà ?)  

-Có bao nhiêu pháp để “chứng thật” ? = (-Kati sacchikàtabbà ?)  

-Có bao nhiêu  pháp đã “không thể” ? = (-Kati na pahàtabbà ?)  

-Có bao nhiêu pháp đã “thành tựu” ? = (-Kati na bhàvetabbà ?)  

-Có bao nhiêu pháp đã “không thành tựu” ? = (-Kati na 

sacchikatabbà ?) 

2 

-Bao nhiêu pháp có đối tượng là cảnh ? = (-Kati sàrammaṇà ?) 

-Bao niêu pháp không có đối tượng là cảnh ? = (-Kati 

anàrammaṇà ?) 

3 

-Có bao nhiêu pháp có đối tượng và đó là cảnh ?=(-Kati 

sàrammaṇàrammaṇà ?) 

-Có bao nhiê pháp vô đối tượng và đó không là cảnh ?=(-Kati 

anàrammaṇàrammaṇà ?) 

3 

-Có bao nhiêu pháp “tâm thấy”, “tâm nghe”, “tâm nghĩ”= (-Kati 

diṭṭhà ?), (-Kati sutà ?), (-Kati mutà ?) 



 

 

238 

 

4 

-Có bao nhiêu pháp “tâm không thấy”, “tâm không nghe”, “tâm 

không nghĩ” ? = (-Kati na diṭṭhà ?), (-Kati na sutà ?), (-Kati na 

mutà ?). 

5 

-Có bao nhiêu “pháp thiện”, bao nhiêu “pháp bất thiện”, bao 

nhiêu “pháp trung tính”, bao nhiêu “pháp nằm trong tam giới”, 

bao nhiêu “pháp nằm ngoài tam giới” ? (Kati kusalà ?), (Kati 

akusalà ?), (Kati abyàkatà ?), (Kati lokiyà ?), (Kati lokuttarà ?). 

 

  

 

<>Tượng voi đá (bị gãy mất vòi) do triều đại A Dục dựng lên tại 

đồi Saṅkasyà (nay thuộcTiểu bang Uttara Pradesh, Ấn độ), để kỷ 

niệm nơi Đức phật “tái đặt chân” lên mặt đất, sau khi kết thúc 3 

tháng ở cung trời Đạo Lợi (Tàvatiṃsadeva) thuyết Vi Diệu 

Pháp. -Hình quí sưu tầm từ Bảo Tàng Viện, Ấn-độ. 

 



 

 

239 

 

 

 

 

Chương IV 

 

Sách “CHẤT NGỮ” hay “Giới Thuyết”. 

(Dhàtu-kathà pakaraṇa). 

§1. Vào đề. 

<>Sau khi “ấn định giới hạn”, giữa các UẨN (Khandha), giữa 

các XỨ (Àyatana), giữa các GIỚI (Dhàtu), giữa các SỰ THẬT 

(hay Diệu Đế=Sacca), cũng như giữa những CĂN QUYỀN 

(Indriya) với các pháp khác, và các quan hệ của chúng, trước 

những “đầu đề” của “Pháp 3 chi” (Tikà), hay của “Pháp 2 chi” 

(Dukà) trong sách “Phân Tích” (Vibhaṅga).  

<>Bây giờ chúng ta thử, xuyên qua quyển kinh này (Dhàtu-

Kathà Pakaraṇa), tìm hiểu con số “125 pháp”* (xem Pàli văn 

dưới đây), được kê khai trong những “chùm Phật ngôn” 

(Màtikà), có liên quan với “3 đề tài dẫn đầu”, là UẨN 

(Khandha), XỨ (Àyatana), và GIỚI (Dhàtu) như thế nào.  

-Bỡi vì nó có một tầm quan trọng đặc biệt, trong môn Vi Diệu 

Pháp (Abhidhamma) hay Triết học A-tỳ-đàm. -Sự nghiên cứu 

của chúng ta, cần ưu tiên trên 2 cách, là : 



 

 

240 

 

1- Những pháp bao gồm trong UẨN (Khandha), trong XỨ 

(Àyatana), trong GIỚI (Dhàtu) có liên quan như thế nào ? -Rồi 

những pháp không bao gồm trong ấy thì ra sao ?  

2- Những pháp nếu “kết hợp” và “đồng hóa” với chúng thì như 

thế nào ? -Còn khi “không kết hợp” như thế, thì các pháp ấy 

được phân biệt ra sao ?  

-Danh mục và số lượng bằng Pàli văn, nói về 125 pháp : 

“Pañcakkhandhà (5), dvàdasàyatanàni (12), aṭṭharasa dhàtuyo 

(8), cattàri saccàni (4), bàvìsatindriyàni (22), 

paṭiccasamuppàdo (12), cattàro saṭipaṭṭhànà (4), cattàro 

sammappadhànà (4), cattàro iddhipàdà (4), cattàri jhànàni (4), 

catasso appamaññàyo (4), pañcindriyàni (5), pañca bàlàni (5), 

satta bojjhaṅgà (7), ariyo aṭṭhaṅgiko maggo (8), phasso (1), 

vedanà (1), saññà (1), cetanà (1), cittaṃ (1), adhimokkho (1), 

manasikàro (1)”.  

-Tổng cộng các con số thành 125. 

<>Chúng ta hãy dùng bản kê khai dưới đây, để tham chiếu vào 

sự “phân phối”, về “UẨN” (Khandha), về “XỨ” (Àyatana), và 

về “GIỚI” (Dhàtu), mỗi khi chúng ta “thông qua” một đoạn văn, 

từ “góc nhìn” của 14 chương sách, với phuơng pháp được áp 

dụng để trình bày trong soạn phẩm nầy. 

*** 

                    I                             II                              III 

       UẨN (Khandha)        XỨ (Àyatana)           GIỚI (Dhàtu) 



 

 

241 

 

       Sắc*   :     Mắt*  :    Sắc*  :     Mắt*   :    Sắc*    :    Nhãn thức 

      (Rùpa)   :  (Cakkhu) :  (Rùpa)   :  (Cakkhu)  :   (Rùpa)    : (Cakkhu viññàṇa) 

                  :     Tai*   :  Thinh*  :    Tai*    :  Thinh*  :   Nhĩ thức 

      Thọ     :    (Sota)    :   (Sadda)  :    (Sota)    :   (Sadda)   :   (Sotaviññàṇa) 

  (Vedanà) :    Mũi*    :   Mùi *  :    Mũi*   :   Mùi*    :    Tỷ thức 

    Tưởng   :  (Ghàna)   :  (Gandha) :  (Ghàna)   : (Gandha) : (Ghànaviññàṇa) 

    (Saññà)  :   Lưỡi*   :     Vị*     :   Lưỡi*   :    Vị*     :  Thiệt thức 

     Hành     :   (Jìvhà)   :    (Rasa)    :   (Jivhà)    :   (Rasa)   :  (Jìvhàviññàṇa) 

 (Saṅkhàrà):   Thân*  :    Xúc*    :   Thân *  :   Xúc*   :  Thân thức 

    Thức      :   (Kàya)    :(Phoṭṭhabba):   (Kàya)   :(Phoṭṭhabba): (Kàyaviññàṇa) 

 (Viññàṇa  :      Ý      :     Pháp      :      Ý      :     Pháp   :   Ý thức 

                    (Mano)    : (Dhamma)+:  (Mano)  :(Dhamma)+: (Manoviññàṇa). 

Chú thích : 

-Có dấu*=«vật chất». -Không dấu=«tinh thần». -Dấu+=Vật chất và tinh thần. 

------------------ 

 

A 

§2. Sắp đặt SỰ THỐNG KÊ hỏi đáp. 

(Saṅgahàsaṅgaho) 

1 

(a) -“Sắc vật” (Rùpa) có mặt trong bao nhiêu UẨN (Khandha), 

trong bao nhiêu XỨ (Àyatana), và nơi bao nhiêu GIỚI (Dhàtu) ? 



 

 

242 

 

-“Sắc vật” (rùpa) có mặt trong “1 uẩn” (1 khandha), trong “11 

xứ” (11 àyatanàni), và trong “11 giới” (11 dhàtuyo). 

(b) -“Sắc vật” không có mặt trong bao nhiêu pháp vừa kể ? 

-“NÓ” không có mặt trong trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “1 

xứ” (1 àyatana), và trong “7 giới” (7 dhàtuyo). 

2 

(a)-“Thọ cảm” (Vedanà) có mặt trong bao nhiêu UẨN 

(Khandha), trong bao nhiêu XỨ (Àyatana), và trong bao nhiêu 

GIỚI (Dhàtu) ? 

-“Thọ cảm” (vedanà) có mặt trong “1 UẨN” (1 KHANDHA), 

trong “1 XỨ” (1 àyatana), và trong “1 GIỚI” (1 dhàtu). 

(b)-“Thọ cảm” (vedanà) không có mặt trong bao nhiêu pháp ? 

-“NÓ” không có mặt trong “4 uẩn”, trong “11 xứ” (11 àyanàni), 

và trong “17 giới” (17 dhàtuyo). 

*** 

5 

(a) -“Tâm thức” (viññàṇacitta) có mặt trong bao nhiêu “UẨN” 

(Khandha, trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu 

“GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“NÓ” (viññàṇacitta) có mặt trong “1 uẩn” (1 khandha), trong “1 

xứ” (1 àyatana), và trong “7 giới” (7 dhàtuyo). 



 

 

243 

 

(b)-“Tâm thức” (viññàṇacitta) không có mặt trong bao nhiêu 

“uẩn”, trong bao nhiêu “xứ” (àyatana), và trong bao nhiêu “xứ” 

(dhàtu), như vừa kể ? 

-“NÓ” không có mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “11 xứ” 

(11 àyanàni), và trong “11 giới” (11 dhàtuyo). 

6 

(a)-“Sắc vật” và “Thọ cảm” (Rùpa ca Vedanà ca) có mặt trong 

bao nhiêu “UẨN” (Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), 

và trong bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“CHÚNG” có mặt trong “2 uẩn” (2 khandhà), trong “11 xứ” (11 

àyatanàni), và trong “11 giới” (11 dhàtuyo). 

(b)-“Sắc vật” và “Thọ cảm” không có mặt trong bao nhiêu 

“uẩn” (khandha), trong bao nhiêu “xứ” (àyatana), và trong bao 

nhiêu “giới” (dhàtu) ? 

-“CHÚNG” không có mặt trong “3 uẩn” (3 khandhà), trong “1 

xứ” (1 àyatana), và trong “7 giới” (7 dhàtuyo). 

*** 

16 

(a)-“Sắc - Thọ - Tưởng – Hành - Thức” (Rùpa, Vedanà, Saññà, 

Saṅkhàra, Viññàṇa) có mặt trong bao nhiêu “UẨN” (Khandha), 

trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu “GIỚI” 

(Dhàtu) như đã nói ? 



 

 

244 

 

-“Chúng” có mặt trong tất cả “uẩn” (khandha), trong tất cà “xứ” 

(àyatana), và trong tất cả “giới” (dhàtu). 

(b)-“Sắc-Thọ-Tưởng-HànhThức” không có mặt trong bao nhiêu 

“UẨN” (Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong 

bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“Chúng” không có mặt trong bất cứ “uẩn” (khandha), trong bất 

cứ “xứ” (àyatana), và trong bất cứ “giới” (dhàtu) nào. 

*** 

17  

Liên quan đến “XỨ” (Àyatana) 

(a)-“NHÃN xứ” (Cakkhàyatana) có mặt trong bao nhiêu “UẨN” 

(Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu 

“GIỚI” (Dhàtu) ?  

-“NÓ” có mặt trong “1 uẩn” (1 khandha), trong “1 xứ” (1 

àyatana), và trong “1 giới” (1 dhàtu). 

(b)-“Nhãn xứ” (cakkhàyatana) không có mặt trong bao nhiêu 

“UẨN” (Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong 

bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“NÓ” không có mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “11 xứ” 

(11 àyatanàni), và trong “17 giới” (17 dhàtuyo). 

*** 

27 



 

 

245 

 

(a)-“Ý XỨ” (Manàyatana) có mặt trong bao nhiêu “Uẩn” 

(Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu 

“GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“NÓ” có mặt trong “1 UẨN” (1 khandha=viññàṇa khandha), 

trong “1 XỨ=chính nó” (1 àyatana), và trong “7 GIỚI” (7 

dhàtu=> sota-dhàtu, ghàna-dhàtu, jìvhà-dhàtu, kàya-dhàtu, 

viññàṇa-dhàtu, mano-dhàtu, manoviññàṇa-dhàtu). 

(b)-“Ý XỨ” không có mặt trong bao nhiêu “UẨN” (Khandha), 

trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu “GIỚI TỐ” 

(Dhàtu) ? 

-“NÓ” không có mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “11 xứ” 

(11 àyatanàni), và trong “11 giới” (11 dhàtuyo). 

28 

(a)-“PHÁP XỨ” có mặt trong bao nhiêu “UẨN” (Khandha), 

trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), trong bao nhiêu GIỚI” (Dhàtu) 

như đã nói ? 

-Ngoại trừ các pháp vô hành (Asaṅkhatà dhammà), “NÓ” có mặt 

trong “4 UẨN” (4 Khandhà => Rùpa, Vedanà, Saññà, Saṅkhàra), 

trong “1 XỨ” (1 Àyatana), và trong “1 GIỚI” (1 Dhàtu). 

(b)-“PHÁP XỨ” không có mặt trong bao nhiêu “UẨN” 

(Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu 

“GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“Pháp xứ” là tất cả. Câu trả lời nầy không có. 

*** 



 

 

246 

 

40 

(a)-«Mười hai XỨ» (Dvàdasa Àyatanàni) có mặt trong bao nhiêu 

«UẨN» (Dhandha), trong bao nhiêu «XỨ» (Àyatana), và trong 

bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-Ngoại trừ «Vô hành GIỚI» (Asaṅkhatà dhàtu), «CHÚNG» có 

mặt trong tất cả «UẦN» (Khandha), tất cả «XỨ» (Àyatanàni), và 

tất cả «GIỚI» (Dhàtuyo) còn lại. 

(b)-«Mười hai XỨ» (Dvàdasa àyatanàni) không có mặt trong bao 

nhiêu «UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» (Àyatana), và 

trong bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-«CHÚNG» không «không có mặt» trong bất cứ «uẩn», «xứ», và 

«giới» nào cả. 

----------------- 

Tiếp theo «18 GIỚI» (Atthadasa Dhàtuyo).  

-Từ «NHÃN giới» (Cakkhu dhàtu) đến «NHÃN THỨC giới» 

(Manoviññàṇa dhàtu) cũng tương tự như thế. 

-------------------- 

77 

-«Sự thật» về CHỊU ĐỰNG khổ vui (Dukkha Sacca) có mặt 

trong bao nhiêu «UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» 

(Àyatana), và trong bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-«NÓ» có mặt trong tất cả “UẨN” (Khandhà), trong tất cả «XỨ» 

(Àyatanàni), và trong tất cả «GIỚI» (Dhàtuyo). 

78 



 

 

247 

 

-«Sự thật về NGUYÊN NHÂN của chịu đựng khổ vui» (Dukkha 

Samudaya Sacca) có mặt trong bao nhiêu «UẨN» (Khandha), 

trong bao nhiêu «XỨ» (Àyatana), và trong bao nhiêu «GIỚI»  

(Dhàtu) như đã nêu ? 

-«NÓ» có mặt trong “1 UẨN” (1 khandha=>Saṅkhàra khandha), 

trong «1 XỨ» (1 àyatana=>dhammàyatana), và trong «1 

GIỚI»=>1 Dhàtu). 

79 

-«Sự thật về ĐẠO» (Magga Sacca) có mặt trong bao nhiêu 

«UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» ‘Àyatana), và trong 

bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-«NÓ» có mặt trong  “1 UẨN” (1 Khandha), trong “1 XỨ” (1 

Àyatana), và trong «1 GIỚI» (1 Dhàtu). 

80 

-«Sự thật về DIỆT ĐẾ» (Nirodha Sacca) có mặt trong bao nhiêu 

«UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» (Àyatana), và trong 

bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-«NÓ» chỉ có mặt trong «1 XỨ» (1 Àyatana => Dhammàyatana), 

và trong «1 GIỚI»  (1 Dhàtu  =>Dhammadhàtu), nhưng vắng 

mặt trong bất cứ «UẨN» (Khandha) nào. 

--------------------- 

 

<>Với cách «vấn đáp» như thế, chúng ta có thể áp dụng và «đổi 

tên đúng theo mỗi tiểu đề» sau đây, để nói về : 1/«Căn quyền» 

(Indriya), 2/«Duyên khởi» (Paṭiccasamuppàda), 3/«Như ý túc» 



 

 

248 

 

(Iddhipada), 4/«Thiền-na» (Jhàna), 5/«Vô lượng» (Appamaññà), 

6/«Công lực» (Bàla), 7/«Đạo» (Magga), 8/«Xúc» (Phassa), 

9/«Thọ» (Vedanà), 10/«Tưởng» (Saññà), 11/«Tư» (hay «dự 

định») (Cetanà), 12/«Thắng giải» (Adhimokka), 13/«Tác ý» 

(Manasikàra), và 14/«Tâm» (Citta). 

-------------------- 

<>Tiếp theo là sự trình bày những «Chùm Pháp» (Màtikà), gồm 

«3 chi» (Tikà) và gồm «2 chi» (Dukà), liên quan đến các «số 

liệu» như sau : 

176 

-«Pháp THIỆN (Kusala dhammà) và Pháp ÁC» (Akusala 

dhammà) có mặt trong bao nhiêu «UẨN» (Khandha), trong bao 

nhiêu «XỨ» (Àyatana), và trong bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-«Chúng» có mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà => vedanà, saññà, 

saṅkhàra, viññàṇa), có mặt trong «2 xứ» (2 àyatanàni => mana, 

dhamma), và cũng có mặt trong «2 giới» (2 dhàtuyo => mana, 

dhamma). 

177 

-«Pháp TRUNG TÍNH» (Abyàkatà dhammà) có mặt trong bao 

nhiêu «UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» (Àyatana), và 

trong bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu) ? 

-Ngoại trừ Niết-bàn, «Pháp TRUNG TÍNH» có mặt trong tất cả 

«uẩn» (khandhà), trong tất cả «xứ» (àyatanàni), và trong tất cả 

«giới» (dhàtuyo). 



 

 

249 

 

*Ngoài ra, các «pháp độc sinh» hay «phát khởi đơn độc» (Araṇà 

dhammà) và các «pháp phổ sinh» hay «phát khởi rồi cấu kết, lan 

tràn ra những cái khác (Saraṇà dhammà) cũng có liên quan đến 

«Pháp Trung Tính» (Abyàkatà dhammà). 

-Pàli văn :    « ….Araṇà dhammà…..Saraṇà dhammà….. ». 

§3. Sắp đặt những pháp chưa sắp đặt.  

(Liên quan ch.II) 

(Saṅgahìtena Asaṅgahìtaṃ) 

<>Chương nầy nghiên cứu về các câu hỏi : 

-«Còn những pháp khác (Aññadhammà) thì vắng mặt trong bao 

nhiêu UẨN (khandha), trong bao nhiêu XỨ (àyatana), trong bao 

nhiêu GIỚI (Dhàu) ?» 

-«Và những pháp biệt cảnh khi có mặt trong uẩn ấy, thì lại vắng 

mặt trong xứ ấy, hay lại vắng mặt trong giới ấy …v…v…thì như 

thế nào ? 

Nghĩa là : 

-«Những pháp kia» (Aññadhammà) vắng mặt trong bao nhiêu 

UẨN (Khandha), trong bao nhiêu XỨ (Àyatana), và trong bao 

nhiêu GIỚI (Dhàtu), -mà chúng vẫn «đồng sự» (sahagata) với 

«nhãn xứ» (cakkhàyatana), với «xúc xứ» (phoṭṭhabbàyatana), 

đồng thời với «nhãn giới» (cakkhu dhàtu), với «xúc giới» 

(phoṭṭhabba dhàtu) ra sao ?  

-«Không có câu trả lời, vì chúng không vận hành nhất định». 



 

 

250 

 

-Mặt khác, tuy chúng không vận hành đồng đều, không nằm 

trong «4 uẩn» (4 khandhà), nhưng lại chỉ vắng mặt trong «2 xứ» 

(2 Àyatanàni) và «8 giới» (8 dhàtuyo) mà thôi*. 

Chú thích Pàli văn *: 

*«-Cakkhàyatanena ye dhammà -phoṭṭhabbàyatanena ye 

dhammà -cakkhudhàtuyà ye dhammà -phoṭṭhabbadhàtuyà ye 

dhammà khandhasaṅgahena saṅgahìtà àyatanasaṅgahena 

asaṅgahìtà dhàtusaṅgahena asaṅgahìtà te dhammà katìhi 

khandhehi katìhàyatanehi katìhi dhàtuhi asaṅgahìtà ? 

-Te dhammà catùhi khandhehi dvìhàyatanehi aṭṭhahi dhàtùhi 

asaṅgahìtà». 

------------------- 

 

<>Tiếp theo «Sắp đặt thống kê = Saṅgahàsaṅgaho), (xem trang 

có nội dung tương tự). -Liên quan đến các chùm pháp (Màtikà). 

7 

-Các “pháp kiến thị” hay “pháp chứng đắc” (Sanidassa) vắng 

mặt trong bao nhiêu “uẩn” (khandha), đồng thời có mặt trong 

bao nhiêu “xứ” hay “giới” nầy, mà lại vắng mặt trong bao nhiêu 

“xứ” hay “giới” kia ? 

-Chúng vắng mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “2 xứ” (2 

àyatanàni), và trong “8 giới” (8 dhàtuyo).* 

*Pàli văn *: 



 

 

251 

 

*“Sanidassanehi dhammehi ye dhammà khandha-saṅgahena 

saṅgahìtà àyatanasaṅgahena asaṅgahità dhàtusaṅgahena 

asaṅgahità te dhammà…”. 

§4. Thống kê do không thống kê. 

(Asaṅgahìtena Saṅgahìtaṃ) 

(Liên quan đến Ch. III) 

<>Chương nầy bàn về “Những pháp không bao gồm trong UẨN 

(khandha), trong XỨ (Àyatana), và trong GIỚI (Dhàtu) như đã 

nói trước đây, nhưng lại có mặt trong một số XỨ, hay trong một 

số GIỚI tương tự. -Nghĩa là với “bộ ba” (UẨN, XỨ, GIỚI), 

chúng có thể không đi với UẨN, nhưng lại có thể đi với XỨ và 

GIỚI, qua “dạng” của “pháp cấu kết”.  

-Chẳng hạng như câu hỏi : 

-“Pháp nào” hay “Những pháp nào” (Dhamma, Dhammà) có 

mặt….-trong “UẨN” (khandha), -trong “XỨ” (Àyatana), và -

trong “GIỚI” (Dhàtu), -mà với “nó”, các “pháp khác”, như 

“THỌ” (Vedanà), như “TƯỞNG” (Sañña), như “HÀNH” 

(Saṅkhàra), như “Tập ĐẾ” (Samudaya Sacca), và như “Đạo Đế” 

(Magga Sacca) “không đồng sự” trong cùng “một loại UẨN” 

(Khandha), thì NÓ lại có thể “đồng sự” trong cùng “một loại 

XỨ” (Àyatana), hay cùng “một loại GIỚI” (Dhàtu) khác ? 

-Ngoại trừ “Niết-bàn” (Nibbàna), chúng là “những pháp” 

(dhammà) bao gồm trong “3 uẩn” (3 khandhà), trong “1 xứ” (1 

Àyatana), và trong “1 giới” (1 Dhàtu).* 



 

 

252 

 

Pàli văn *: 

*-“Vedanakkhandhena ye dhammà, -saññàkhandhena ye 

dhammà, -saṅkharakkhandhena ye dhammà, -samudaya-

saccena ye dhammà, -magga-saccena ye dhammà 

khandhasaṅgahe asaṅgahìtà àyatanasaṅgahena saṅgahità 

dhàtusaṅgahe saṅgahità, te dhammà katìhi khandhehi katìhi 

àyatanehi katìhi dhàtuhi saṅhagìtà ?” 

-“Te dhammà asaṅkhatà khandhato ṭhapetvà tìhi khandhehi 

ekàyatanehi ekàya dhàtuyà saṅgahìtà”. 

---------------- 

§5. Thống kê do thống kê.  

(Saṅgahìtena Saṅgahitaṃ) 

(Liên quan đến Ch. IV) 

<>Chương này bàn về “Những pháp bao gồm trong UẨN 

(khandha), trong XỨ (Àyatana), và trong GIỚI (Dhàtu) như đã 

nói trước đây, nhưng lại có mặt trong một số XỨ hay một số 

GIỚI tương tự. -Nghĩa là với “bộ ba” (UẨN, XỨ, và GIỚI), 

chúng có thể không đi chung, rồi về sau lại có thể đi chung, qua 

“dạng” của “pháp cấu kết”.  

-Chẳng hạng như câu hỏi : 

-“Những pháp nào” thông thường đi chung với UẨN (Khandha), 

XỨ (Àyatana), và GIỚI (Dhàtu), -mà với “nó”, các pháp khác đi 

chung như thế (=uẩn, xứ, và giới), lại tùy trường hợp cấu kết với 

UẨN (Khandha), XỨ (Àyatana), và GIỚI (Dhàtu), -ngay cả với 



 

 

253 

 

“TẬP ĐẾ” (Samudaya Sacca, Nguyên nhân THẬT của chịu 

đựng khổ vui), và “ĐẠO ĐẾ” (Magga Sacca), con đường THẬT 

đưa đến giải thoát sinh tử ? 

-“Những pháp như thế” có mặt trong “1 UẨN” (1 Khandha), 

trong “1 XỨ” (1 Àyatana), và trong “1 GIỚI” (1 Dhàtu).* 

*Chú thích bằng Pàli văn : 

*-“Samudayasaccena ye dhammà, -maggasaccena ye dhammà 

khandhasaṅgahena saṅgahìtà àyatanasaṅgahena saṅgahìtà 

dhàtusaṅgahena saṅgahìtà tehi dhammehi ye dhammà khandha-

saṅgahena saṅgahìtà, àyatanasaṅgahena saṅgahìtà, dhàtu-

saṅgahena saṅgahìtà te dhammà katìhi khandhehi, katìhi 

àyatanehi, katìhi dhàtuhi saṅgahìta ?” 

“Te dhammà ekena khandhena ekenàyatanena ekàya dhàtuyà 

saṅgahìtà”. 

§6. Không thống kê do không thống kê.  

(Asaṅgahìtena Asaṅgahitaṃ) 

(Liên quan đến Ch. V) 

<>Chương nầy bàn về “Những pháp không bao gồm trong UẨN 

(khandha), trong XỨ (Àyatana), và trong GIỚI (Dhàtu) như đã 

nói trước đây, nhưng lại có mặt trong một số XỨ hay một số 

GIỚI tương tự. -Nghĩa là với “bộ ba” (UẨN, XỨ, GIỚI), chúng 

không đi chung với UẨN, XỨ, và GIỚI, nhưng về sau cũng 

không thể kết hợp với UẨN, XỨ và GIỚI.  

-Chẳng hạng như câu hỏi : 



 

 

254 

 

-Có bao nhiêu UẨN (Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và bao 

nhiêu GIỚI (Dhàtu) không chứa các pháp ấy, mà với “nó”, các 

pháp khác trước không đi chung với UẨN (Khandha), XỨ 

(Àyatana), và GIỚI (Dhàtu), nhưng về sau cũng không kết hợp ? 

-“Các pháp ấy” không được chứa trong “1 UẨN” (1 Khandha), 

trong “1 XỨ” (1 Àyatana), và trong “7 GIỚI” (7 Dhàtu). 

--------------------- 

B 

§7. KẾT HỢP và KHÔNG KẾT HỢP.  

(Sampayogo Vippayogo) 

(Liên quan Ch.VI, Sắc vật) 

<>Chương nầy nói về tình trạng : -Với bao nhiêu UẨN 

(Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và bao nhiêu GIỚI, “pháp 

được kết hợp”. -Và với bao nhiêu của “bộ ba” (uẩn=khandha, 

xứ=àyatana, giới=dhàtu) ấy, chúng không được kết hợp.  

Chẳng hạng như câu hỏi : 

(a) 

-Với bao nhiêu UẨN (Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và 

bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), SẮC vật (Rùpa) được kết hợp ? 

-SẮC vật (rùpa) chẳng kết hợp với cái nào cả. Vì “nó” không kết 

hợp với chính nó trong cả 3 dạng (uẩn, xứ, và giới). -Còn các 

pháp khác thì thuộc về tinh thần (hay DANH pháp=Nàma). 

(b) 



 

 

255 

 

-Trong bao nhiêu UẨN (Khandha), trong bao nhiêu XỨ 

(Àyatana), và trong bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), SẮC vật (Rùpa) 

không  có mặt ? 

-“NÓ” vắng mặt trong “4 uẩn” (4 khandhà), trong “1 xứ” (1 

àyatana), và trong “7 giới” (7 dhàtuyo). -Và “Nó” không kết hợp 

trọn vẹn với “1 xứ” và “1 giới”. (….dhamma…)*  

1 

-Pàlì văn *: 

*(a)“-Rùpakkhandho katìhi khandhehi katìhi àyatanehi katìhi 

dhàtùhi sampayutto’ti ?” 

“-Natthi”. 

(b)“-Katìhi vippatutto ?” 

“-Catùhi khandhehi, ekenàyatanena, sattahi dhàtùhi vippayutto. 

Ekenàyatanena ekàya dhàtuyà kehici vippayutto”. 

2 

<>Các Pháp còn lại : 

-Thọ (Vedanà), thì kết hợp trong “3 uẩn” (3 khandhà) 

-Tưởng (Saññà), Hành (Saṅkhàra), và Thức (Viññàna) thì kết 

hợp với “1 xứ” (1 àyatana). Đó là “ý xứ” (manàyatana). Và… 

-Chúng gồm cả (TƯỞNG=Saññà, HÀNH=Saṅkhàrà, và 

THỨC=Viññàṇa) thì kết hợp với “7 GIỚI” (7 dhàtuyo), tức là 

“nhãn giới” (cakkhu dhàtu), “nhĩ giới” (sota dhàtu), “tỷ giới” 



 

 

256 

 

(ghàna dhàtu), “thiệt giới” (jìvhà dhàtu), “thân giới” (kàya 

dhàtu), “thức giới” (viññàṇa dhàtu), và “ý giới” (mano dhàtu). 

-Chúng cũng kết hợp “phần nào” với “1 xứ” và “1 giới”, vì đó là 

phương diện tinh thần (danh pháp). 

-Tương tự như thế với XỨ (Àyatana), với GIỚI (Dhàtu), với 

CĂN (Indriya), với ĐẾ (Sacca), và với những pháp khác. 

Chú ý : 

*Vì “Ý” (Mano) “danh pháp” thì hoàn toàn khác với “Vật chất” 

(Rùpa) “sắc pháp”. -Do đó, chỉ có “các pháp hành” của tinh 

thần, mới có thể kết hợp với UẨN, XỨ, và GIỚI. 

§8. Đi chung mà không kết hợp. 

(Sampayuttena vippayuttaṃ)  

(Liên quan ch.VII). 

<>Chương nầy đề cập đến “Từ bao nhiêu UẨN (Khandha), từ 

bao nhiêu XỨ (Àyatana), và từ bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), những 

“pháp ấy” không kết hợp ? -Nhưng một số “pháp khác” lại kết 

hợp ?”. -Chẳng hạng như câu hỏi : 

1 

-Có bao nhiêu UẨN (Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và bao 

nhiêu GIỚI (Dhàtu), các “pháp ấy” không kết hợp, nhưng 

“chúng” vẫn đi chung với “một số khác” kết hợp, như “THỌ 

uẩn” (Vedanakkhandhà), như TƯỞNG uẩn (Saññakkhandhà), 



 

 

257 

 

như HÀNH uẩn (Saṅkharakkhandhà), như THỨC uẩn 

(Viññàṇakkhandhà), và như Ý XỨ (Manàyatana) ? 

-Chúng tuy không kết hợp với “4 UẨN” (4 khandhà), với “1 

XỨ” (1 àyatana), và với “7 GIỚI” (7 dhàtuyo), nhưng chúng lại 

“kết hợp phần nào” với “1 XỨ” (1 àyatana) và “1 GIỚI” (1 

dhàtu), như đã nói*.  

Pàli văn *: 

*-“Vedanakkhandhena ye dhammà, -Saññakkhandhena ye 

dhammà, -Saṅkhàrakkhandhena ye dhammà, -Viññàṇa-

kkhandhena ye dhammà, -Mànàyatanena ye dhammà 

sampayuttà, tehi khandhehi ye dhammà vippayuttà te dhammà 

katìhi khandhehi katìhi àyatanehi katìhi dhàtùhi vippayuttà ?” 

-“Te dhammà catùhi khandhehi, ekàyatanena, sattahi dhàtùhi 

vippayuttà ekenàyatanena ekàya dhàtuyà kehici vippayuttà”. 

§9. Không kết hợp mà đi chung.  

(Liên quan ch.VIII). 

<>Đây là một đoạn sách nói rằng “Với bao nhiêu UẨN 

(Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và bao nhiêu GIỚI 

(Dhàtu), mà những “pháp kết hợp ấy”, kết hợp với những “pháp 

khác”, đã không kết hợp, với “các pháp khác nữa”.  

-Như 2 câu hỏi đáp sau đây : 

-Những pháp “kết hợp ấy” trong UẨN (Khandha), trong XỨ 

(Àyatana), và trong GIỚT (Dhàtu), đã đi chung với những “pháp 

khác” không kết hợp, thì có bao nhiêu ? 



 

 

258 

 

-Không có bao nhiêu cả.* 

Pàlì văn* : 

*-“Rùpakkhandhà ye dhammà vippayuttà tehi dhammehi ye 

dhammà sampayuttà te dhammà katìhi khandhehi 

katìhàyatanehi katìhi dhàtùhi sampayuttà’ti ?” 

-“Natthi !”. 

<>Bốn UẨN liên quan đến “Tâm sở” (=THỌ (Vedanà), TƯỞNG 

(Saññà), HÀNH (Saṅkhàrà), và THỨC (Viññàṇa), tách rời khỏi 

“Sắc uẩn” (Rùpakkhandha). -Chúng không kết hợp với những 

pháp khác (Aññadhammà). -Còn “sắc vật” và “niết-bàn” 

(Nibbàna) thì được “tách rời” khỏi “thọ UẨN” 

(Vedanakkhandhà), cho nên “CHÚNG không kết hợp với bất cứ 

pháp nào khác”. -Vì vậy mà nói “Sắc vật ấy và Niết-bàn không 

kết hợp với bất cứ pháp nào khác”. 

<>Đây là lý do các câu hỏi của chương nầy phải được trả lời 

một cách phủ định như trên. 

§10. Kết hợp qua cách đi chung.  

 (Sampayuttena Sampayuttaṃ). 

(Liên quan đến Ch. IX) 

<>Chương nầy nghiên cứu việc «Với bao nhiêu UẨN 

(Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và bao nhiêu GIỚI 

(Dhàtu), mà những pháp được kết hợp ấy, kết hợp với những 

pháp đã đi chung với các pháp khác nữa». -Như 2 câu hỏi và trả 

lời sau đây : 



 

 

259 

 

-«Trong bao nhiêu UẨN (khandha), trong bao nhiêu XỨ 

(àyatana), và trong bao nhiêu GIỚI (dhàtu), mà các pháp kết 

hợp ấy, đã kết hợp với các pháp khác, có thể kết hợp với THỌ 

uẩn (Vedanàkkhandha), với TƯỞNG uẩn (Saññakkhandha), và 

với HÀNH uẩn (Saṅkhàrakkhandha) ?»  

-«Chúng được kết hợp trong «3 UẨN» (3 khandhà), trong «1 

XỨ» (1 àyatana), và trong «7 GIỚI» (7 dhàtuyo). -Và chúng 

cũng kết hợp một phần với «1 XỨ» và «1 GIỚI».* 

Pàli văn* :  

*-«Vedanakkhandhena ye dhammà, -Saññakkhandhena ye 

dhammà, -Saṅkhàrakkhandhena ye dhammà sampayuttà tehi 

dhammehi ye dhammà sampayuttà te dhammà katìhi khandhehi 

katìhàyatanehi katìhi dhàtùhi sampayuttà ?» 

«-Te dhammà tìhi khandhehi ekàyatanena sattàhi dhàtuhi 

sampayuttà. Ekàyatanena ekàya dhàtuyà tehi ci sampayuttà». 

§11. Tách rời bằng cách tách rời.  

(Vippayuttena Vippayuttaṃ). 

(Liên quan đến Ch. X) 

<>Chương nầy nghiên cứu việc «Có bao nhiêu UẨN (Khandha), 

có bao nhiêu XỨ (Àyatana), và có bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), là 

những pháp bị tách rời, khỏi những pháp không kết hợp với 

những pháp khác.  

Như 2 câu hỏi đáp sau đây : 



 

 

260 

 

-«Đối với những pháp không kết hợp với pháp khác, có bao 

nhiêu UẨN (khandha), có bao nhiêu XỨ (Àyatana), và có bao 

nhiêu GIỚI (Dhàtu), là những pháp bị tách rời khỏi ba thứ UẨN, 

XỨ, và GIỚI ?» 

-«Những pháp không kết hợp với pháp khác» ấy, bị tách rời khỏi 

«4 UẨN» (4 Khandhà), khỏi «1 XỨ» (1 Àyatana), và khỏi «7 

GIỚI» (7 Dhàtuyo). Nhưng thỉnh thoảng chúng cũng tách rời 

khỏi «1 XỨ» (1 àyatana), và khỏi «1 GIỚI» (1 dhàtu)* một phần 

nào đó.  

Kinh văn *: 

*-«Rùpakkhandhena ye dhammà vippayuttà tehi dhammehi ye 

dhammà vippayuttà te dhammà katìhi khandhehi katihàyatanehi 

katìhi dhàtùhi vippayuttà ?» 

-«Te dhammà catùhi khandhehi ekenàyatanena sattàhi dhàtùhi 

vippayuttà ekenàyatanena ekàya dhàtuyà kehici vippayuttà». 

§12.  Hợp ly bằng cách thống kê.  

(Saṅgahìtena Sampayuttaṃ Vippayuttaṃ) 

(Liên quan đến Ch. XI) 

<>Đoạn nầy nghiên cứu «2 phương diện» : 

*Trong bao nhiêu UẨN (Khandha), bao nhiêu XỨ (Àyatana), và 

bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), mà những pháp kết hợp ấy, (a)-không 

bao gồm bỡi các uẩn tương tự (khandhà), (b)-nhưng chúng lại 

được bao gồm bỡi XỨ (àyatana) và GIỚI (dhàtu).  



 

 

261 

 

-Như hỏi đáp sau đây : 

(a) 

-«Với bao nhiêu UẨN (khandha), bao nhiêu XỨ (àyatana), và 

bao nhiêu GIỚI (dhàtu), những pháp kết hợp bị tách rời khỏi số 

uẩn tương tự, nhưng chúng lại được bao gồm trong «XỨ» 

(Àyatana) và «GIỚI» (Dhàtu), cùng với TẬP ĐẾ (Samudaya-

Sacca) và ĐẠO ĐẾ (Magga-Sacca) ?» 

-«Chúng tuy được kết hợp với «3 UẨN» (3 khandhà), với «1 

XỨ» (1 àyatana), và với «7 GIỚI» (7 dhàtu), nhưng chúng thỉnh 

thoảng «chỉ kết hợp» với «1 UẨN» (1 khandha), với «1 XỨ» (1 

àyatana), và với «1 GIỚI» (1 dhàtu)». 

(b) 

-«Khỏi bao nhiêu pháp, chúng được tách rời ?». 

-«Chúng được tách rời khỏi «1 UẨN» (1 Khandha), khỏi «10 

XỨ» (10 Àyatanàni), và khỏi «10 GIỚI» (10 Dhàtuyo), -nhưng 

một phần nào đó, chúng cũng bị tách rời khỏi «1 XỨ» (1 

Àyatana) và khỏi «1 GIỚI» (1 dhàtu)*. 

Pàli văn * : 

(a) 

*-«Samudaya-saccena ye dhammà magga-saccena ye dhammà 

khandhasaṅgahena asaṅgahìtà ayatanasaṅgahena saṅgahìtà 

dhàtusaṅgahena saṅgahìtà te dhammà katìhi khandhehi 

katìhàyatanehi, katìhi dhàtùhi sampayuttà ?» 



 

 

262 

 

-«Te dhammà tìhi khandhehi ekàyatanena sattahi dhàtùhi 

sampayuttà, ekena khandhena ekenàyatanena ekàya dhàtuyà 

kehici sampayuttà». 

(b) 

-«Katìhi vippayuttà ?» 

-«Ekena khandhena, dasàyatanehi, dasahi dhàtùhi vippayuttà, 

ekànàyatanena ekàya dhàtuyà kehici vippayuttà». 

§13. Thống kê với kết hợp, và không thống kê.  

(Sampayuttena Saṅgahìtaṃ)  

(Liên quan đến Ch. XII) 

<>Tương tự như trên, chương nầy cũng đề cập : -Trong bao 

nhiêu UẨN (Khandha), trong bao nhiêu XỨ (Àyatana), và trong 

bao nhiêu GIỚI (Dhàtu), các pháp được bao gồm là «những 

pháp kết hợp», đi chung hay không đi chung với pháp khác, qua 

2 trường hợp hỏi đáp «a» và «b», như sau : 

(a) 

-“THỌ”(Vedanà), “TƯỞNG” (Sañña), và “HÀNH” (Saṅkhàrà) 

được bao gồm, -trong bao nhiêu UẨN (khandha), -trong bao 

nhiêu XỨ (àyatana), và -trong bao nhiêu GIỚI (dhàtu) ? 

-“Chúng được bao gồm trong “2 UẨN” (2 khandhà), trong “2 

XỨ” (2 àyatanàni), và trong “8 GIỚI” (8 dhàtuyo)”. 

(b) 



 

 

263 

 

-“THỌ” (Vedanà), “TƯỞNG” (Saññà), và “HÀNH” (Saṅkhàrà) 

không được bao gồm, -trong bao nhiêu “UẨN” (khandha), -

trong bao nhiêu “XỨ” (àyatana), và –trong bao nhiêu “GIỚI” 

(dhàtu) ? 

-“Chúng không được bao gồm trong “2 UẨN” (2 Khandhà), 

trong “10 XỨ” (10 Àyatanàni), và trong “10 GIỚI” (10 

Dhàtuyo)”.* 

Pàli văn *: 

(a) 

*-“Vedanakkhandhena ye dhammà, -Saññakkhandhena ye 

dhammà, -Saṅkhàrakkhandhena ye dhammà sampayuttà te 

dhammà katìhi khandhehi katìhàyatanehi katìhi dhàtùhi 

saṅgahìrà ?” 

-“Te dhammà tìhi khandhehi dvìhàyatanehi aṭṭhahi dhàtùhi 

saṅgahìtà”. 

(b) 

-“Katìhi asaṅgahìtà ?” 

-“Dvìhi khandhehi dasahàyatanehi dasahi dhàtùhi asaṅgahìtà”. 

§14. Không thống kê, kết hợp và tách rời. 

(Asaṅgahìtena Sampayuttaṃ Vippayuttaṃ) 

(Liên quan đến Ch. XIII)  

<>Chương nầy trình bày : 



 

 

264 

 

-Vấn đề được đặt ra rằng (a)“Với bao nhiêu “UẨN” (Khandha), 

với bao nhiêu “XỨ” (Àyatana), và với bao nhiêu “GIỚI” 

(Dhàtu), những “pháp kết hợp ấy”, không được bao gồm trong 

“uẩn, xứ, và giới tương tự”, theo đó các pháp khác cũng không 

được bao gồm như thế. Và (b)Chúng “tách rời” khỏi bao nhiêu 

“UẨN”, “XỨ”, và “GIỚI” ?  

-Chẳng hạng như các câu hỏi đáp sau đây : 

(a) 

-“Trong bao nhiêu “UẨN” (Khandha), trong bao nhiêu “XỨ” 

(Àyatana), và trong bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu), “THỌ” 

(Vedana), “TƯỞNG” (Sañña), và “HÀNH” (Saṅkhàra), không 

được bao gồm ?” 

-“Chúng không được bao gồm trong “3 UẨN” (3 Khandhà), 

không được bao gồm một phần trong “1 XỨ” (1 Àyatana), cũng 

như không được bao gồm một phần trong “1 GIỚI” (1 dhàtu). 

(b) 

-“CHÚNG được tách rời khỏi bao nhiêu pháp ?” 

-CHÚNG tuy được tách rời khỏi “1 UẨN” (1 Khandha), khỏi 

“10 XỨ” (10 Àyatanàni), và khỏi “10 GIỚI” (10 Dhàtuyo), 

nhưng chúng vẫn còn phần nào không tách rời trọn vẹn.* 

Pàli văn * :  

(a) 



 

 

265 

 

*-“Rùpakkhandhena ye dhammà khandha-saṅgahena 

asaṅgahìtà, àyatana-saṅgahena asaṅgahìtà, dhàtu saṅgahena 

asaṅgahìtà te dhammà katìhi khandhehi katìhàyatanehi, katìhi 

dhàtùhi sampayuttà ?”. 

“Te dhammà tìhi khandhehi sampayuttà ekenàyatanena ekàya 

dhàtuyà kehici sampayuttà”. 

(b) 

-“Katìhi vippayuttà ?” 

-“Ekena khandhena dasahàyatanehi dasahi dhàtùhi vippayuttà 

ekàyatanena ekàya dhàtuyà kehici vippayuttà”. 

§15. Kê khai và vô thống kê một cách không phối hợp.  

(Vippayuttena Saṅgahìnaṃ Asaṅgahìnaṃ). 

(Liên quan đến Ch. XIV) 

<>Đây cũng là một chương sách nêu vấn đề : 

-(a)Trong bao nhiêu «UẨN» (Khandha), trong bao nhiêu «XỨ» 

(àyatana), và trong bao nhiêu «GIỚI» (dhàtu), có những pháp 

được bao gồm, mà chúng lại cách ly các pháp khác.  Hay ngược 

lại -(b)Trong bao nhiêu “UẨN” (Khandha), bao nhiêu “XỨ” 

(Àyatana), và bao nhiêu “GIỚI” (Dhàtu), những pháp ấy không 

được bao gồm, đồng thời chúng cũng cách ly các pháp khác.  

-Ví dụ chất vấn : 

(a) 



 

 

266 

 

-“Trong bao nhiêu «UẨN» (Khandha), bao nhiêu «XỨ» 

(Àyatana), và bao nhiêu «GIỚI» (Dhàtu), “các pháp ấy” được 

bao gồm, nhưng chúng lại cách ly với “Sắc vật” ?” 

-“Chúng tuy được bao gồm trong “4 UẨN” (4 khandhà), trong “2 

XỨ” (2 Àyatanàni), và trong “8 GIỚI” (8 Dhàtuyo), nhưng 

chúng cách ly những pháp khác. 

(b) 

-“Những pháp ấy không bao gồm trong bao nhiêu “UẨN” 

(Khandha), trong bao nhiêu“XỨ” (Àyatana), và trong bao nhiêu 

“GIỚI” (Dhàtu) ? 

-“Chúng không được bao gồm trong “1 UẨN” (1 Khandha), 

trong “10 XỨ” (10 Àyatanàni), và trong “10 GIỚI” (10 

Dhàtuyo)”.* 

Pàli văn *: 

*-“Rùpakkhandhena ye dhammà vippayuttà te dhammà katìhi 

khandhehi katìhàyatanehi katìhi dhàtùhi saṅgahìtà ?” 

-“Te dhammà catùhi khandhehi dvìhàyatanehi aṭṭhahi dhàtùhi 

saṅgahìta.  

-“Katìhi asaṅgahìtà ?” 

-“Ekena khandhena dasahàyatanehi dasahi dhàtùhi 

asaṅgahìtà”. 

 



 

 

267 

 

 

 

Chương V 

Sách “NHÂN CHẾ ĐỊNH” 

(Puggala Paññatti Pakaraṇa). 

§1. Vào đề. 

<>Sách “Nhân Chế Định” (Puggala Paññatti) thì rất khác với các 

cuốn kia trong Vi Diệu Pháp (Abhidhamma, trên cả 2 phương 

diện, ngôn ngữ và “chủ đề”.  

<>Nó không liên quan nhiều đến việc học Phật một cách chung 

chung, mà nó nêu hẳn mục đích là “khảo sát về các mẫu người”. 

Nó có thể xem tương tự như “Tăng Chi Bộ Kinh” (Aṅguttara 

Nikàya), mà người ta có thể thắc mắc “tại sao nó lại có mặt 

trong VI DIỆU TẠNG” (Abhidhamma Pitaka) (?!). 

-Một sinh viên môn “Triết học A-tỳ-đàm” (Abhidhamma 

philosophy), rất có thể sẽ “lơ là” trước cuốn sách nầy, mà không 

cảm thấy khó khăn gì trong việc tìm hiểu Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma). Vì nghĩ rằng “nó không cần thiết lắm”. 

-Tuy nhiên, chúng ta thử đi vào “các đoạn văn” sau đây, để thấy 

sự tương đồng, rằng “nó là đặc tính của sự phân loại thuộc Tăng 

Chi Bộ kinh” (Aṅguttara Nikàya), được đánh số tăng dần, từ 

thấp đến cao, trong các phần pháp, cốt để nói về con người. 

<>Với “Tăng Chi Bộ Kinh»  

-Phần “2 LOẠI NGƯỜI”, có một số câu hỏi đáp, như : 



 

 

268 

 

*Kinh số 9. 

-“Thế nào là một cá nhân phàm phu ?» 

-Một cá nhân gọi là «phàm phu», vì “3 xiềng xích đầu của vòng 

sinh tử luân hồi, chưa được tháo gỡ, và người ấy cũng không có 

khả năng làm việc đó. 

Pàli văn *: 

-“Katamo ca puggalo puthujjhano ?” 

*-«Yassa puggalassa tìni saññojanàni appahìṇàni na ca tesaṃ 

dhammànaṃ pahànàya paṭipanno, ayaṃ vuccati puggalo 

puthujjhano» 

<>Vấn đề có thể được đặt lại : 

(a)-“Thế nào là hạng phàm phu vô đạo đức nơi tinh thần ?”. 

-“Đó là người thường xuyên phạm kỷ luật trong hành động, 

trong lời nói, và trong ý nghĩ”. 

(b)-“Thế nào là một cá nhân không có chánh kiến ? 

-“Kẻ vô chánh kiến hay tà kiến, là người luôn luôn không tin 

nhân, không tin quả, không tin hành đông tốt hay xấu, sẽ có hiệu 

lực tương xứng, cho mình và cho xã hội”. 

-Phật học (Buddhasàsana) gọi một người như thế là kẻ VÔ TRÍ 

và vô đạo đức, sẽ tự sa đọa. 

*Kinh số 41 : 

“Thế nào là Bậc Bất Lai ?”  



 

 

269 

 

-Một «hành giả» đã bẽ gãy được «5 xiềng xích đầu» như là : 

1/Dứt trừ thân kiến (=Kàyadiṭṭhi), hết chấp thân là «ta»,  

2/Dứt hoài nghi trong Tứ Diệu Đế (Catu Ariya Saccàni), có nền 

tảng suy nghĩ về mọi hiện tượng, là nhân duyên và quả. (Vimutti 

vicikicchà). 

3/Đoạn trừ giới cấm thủ (Sìlabbataparàmàso), không chấp vào 

cúng kiến, hết vướng mắc nghi lễ, không tin sự “làm vừa ý thần 

thánh là giải tội”,  

4/Hết tham lam (alobha), trở thành rộng lượng với mọi người. 

5/Hết sân (adosa), thiện cảm, và hòa bình với tất cả xung quanh. 

*Bậc như thế, khi thân hoại mạng chung, sẽ thoát sinh lên cõi an 

vui cao hơn và tịnh xả hơn, để sau cùng tự mình viên tròn đạo 

hạnh giải thoát, đạt tới Niết-bàn (Nibbàna).  

-Và từ đó «Thánh linh» ấy sẽ chẳng bao giờ quay lại cõi luân hồi 

nữa. Do đó gọi là bậc Thánh Bất Lai (Ànàgàmi)* 

Pàli văn* : 

-“Katamo ca puggalo ànàgàmi ?”  

-“Idha ekacco puggalo pañcannaṃ orambhàgiyànaṃ 

saññojanànaṃ parikkhayà opapàtiko hoti, tattha parinibbàyì 

anàvattidhammo tasmà lokà, ayaṃ vuccati puggalo ànàgàmì”. 

*Kinh số 10 : 

(a)-“Cá nhân nào bị “5 xiềng xích nội tâm ” cột chặc ?” 



 

 

270 

 

-“Kẻ chưa tháo gở được “5 xiềng xích nội tâm” nói trên, là kẻ 

phàm phu, vĩnh viễn bị chúng cầm tù”. 

(b)-“Cá nhân nào bị “5 xiềng xích ngoại trần ” cột chặc ?” 

-“Kẻ chưa tháo gở được “5 xiềng xích ngoại trần” ấy, là kẻ vĩnh 

viễn bị chúng cầm tù”. 

Pàlì văn *: 

(a) 

-“Katamo ca puggalo ajjhatta-saññojano ?” 

-“Yassa puggalassa pañca orambhàgìyàni saññojanàni 

appahìnàni ayaṃ vuccati puggalo ajjhattasaññojano”. 

(b) 

-“Katamo ca puggalo bahiddhà saññojano ?” 

-“Yassa puggalassa pañca uddhambhàgìyàni saññojanàni 

appahìnaṃ ayaṃ vuccati puggalo bahiddhàsaññojano”. 

--------------------- 

BA LOẠI NGƯỜI 

Kinh số 8* 

(a) 

-“Cá nhân nào chưa hoàn toàn giải thoát khỏi những “quấy 

nhiễu”, do các giác quan gây ra ?” 

-“Các bậc đủ giới hạnh bước vào Thánh giới, từ “Tu-đà-hườn” 

(Nhập lưu = Sotàpatti) trở lên, đến Tư đà hàm (Nhất lai = 



 

 

271 

 

Sakadàgami), thì gọi là “Hạng Người chưa hoàn toàn tự do 

trước mọi quấy nhiễu của các giác quan”. 

(b) 

-“Người nào đã giải thoát khỏi “cảm dục giác quan”, nhưng 

chưa giải thoát từ sự “mắc dính thân tâm ngũ uẩn ”?. 

-“Đó là “Thánh Bất Lai” (Ànàgàmi), hạng đã giải thoát “cảm 

dục giác quan”, nhưng chưa hoàn hoàn khoát khỏi cảnh giới của 

ngũ uẩn” 

(c) 

-“Hạng người nào đã thoát khỏi cả hai “dục vọng giác quan” và 

“mắc dính tam giới” ? 

-“Thánh A-la-hán (Arahatta) là bậc đã giải thoát tất cả “dục vọng 

giác quan” và “vướng mắc trong tam giới” *. 

Pàli văn * : 

(a) 

*-“Katamo ca puggalo kàmesu ca bhavesu avìtaràgo ?” 

-“Sotàpanna-Sakadagamino, ime vuccati puggalà kàmesu ca 

bhavesu ca avìtaràgà”. 

(b) 

*-“Katamo ca puggalo kàmesu vìtaràgo bhavesu avìtaràgo ?” 

-“Ànàgàmi, -ayaṃ vuccati puggalo kàmesu vìtaràgo bhavesu 

avìtaràgo”. 



 

 

272 

 

(c) 

*-“Katamo ca puggalo kàmesu ca bhavesu ca vìtaràgo ?” 

-“Arahattà, -ayaṃ vuccati puggalo kàmesu ca bhavesu ca 

vìtaràgo”. 

Số 12 

(a) 

-“Hạng người nào dễ làm mồi cho “lậu hoặc bệnh tố” (Àsava) ? 

-“Một kẻ kiêu căng, xảo trá, nói nhiều, tinh thần phân tán, vô ý, 

phóng tâm, lẫn lộn, và bất lực truớc dục vọng, phát sinh từ các 

giác quan, là “đối tượng” dễ dàng trở thành “bệnh tố lậu hoặc”. 

(b) 

-“Hạng người nào có tâm ý khó trở thành “nguồn gốc xúc tác” 

của “lậu hoặc bệnh tố ?”. 

-“Người không kiêu căng, không xảo trá, không nói nhiều, tỉnh 

thức, liên tục cảnh giác, định tâm, tự tại, và có khả năng chỉ huy 

mọi đòi hỏi của dục vọng, là kẻ khó trở thành “vật xúc tác” của 

lậu hoặc, hay “phiền não bệnh tố”. 

(c) 

-“Hạng người nào không có điều kiện, để cho “lậu hoặc bệnh 

tố” phát sinh ?”. 

-“Kẽ đã chấm dứt các loại phiền não, hay “mục nát tâm linh”, 

và đã chứng đắc ngay trong đời nầy, sự giải thoát tinh thần và 



 

 

273 

 

tri kiến (Vô thượng “Tuệ xả”). Đây là hạng người không có 

“nhân hay quả lậu hoặc”. 

BỐN LOẠI NGƯỜI. (Kinh số 8*) 

<>Bốn loại người nầy có thể “ví như” bốn thứ MÂY : 

*“Tattha katame cattàro valàhakùpamà puggalà ” 

(a) 

-“Loại người nào giống thứ  MÂY, làm sấm sét dữ dội, nhưng 

không đổ mưa ?” 

-“Đó là loại người nói nhiều mà không hành động được như điều 

mình đã nói”. 

(b) 

-“Loại người nào giống như MÂY, hằng mưa to nhưng không 

gây ra sấm sét ?” 

-“Đó là loại người luôn luôn chăm chú hành động, không thấy 

cần thiết phải  nói”. 

(c) 

-“Loại người nào giống như MÂY, hễ sấm sét là đổ mưa ?” 

-“Đó là người luôn luôn làm đúng theo những gì mình nói”. 

(d) 

-“Loại người nào giống như MÂY, chẳng gây ra sấm sét và cũng 

chẳng đổ mưa ?” 



 

 

274 

 

-“Đó là hạng người ngu dốt, không biết gì để nói, và cũng không 

khả năng làm được chuyện gì ?”* 

Pàlì văn * : 

 (a) 

-“Kathañca puggalo gajjità hoti no vassità ?” 

-“Idhekacco puggalo bhàsità hoti no kattà, -Evaṃ puggalo 

gajjità hoti na vassità…” 

(b) 

-“Kathañca puggalo vassità hoti no gajjità ?” 

-“Idhekacco puggalo kattà hoti no bhàsità, -Evaṃ puggalo 

vassità hoti no gajjità”. 

(c) 

-“Kathañca puggalo gajjità ca hoti vassità ca ?” 

-“Idhekacco puggalo bhàsità ca hoti kattà ca, -Evaṃ puggalo 

gajjità ca hoti vassità ca…” 

(d) 

-“Kathañca puggalo neva gajjità hoti no vassità ?” 

-“Idhekacco puggalo neva bhàsità hoti na kattà, -Evaṃ puggalo 

neva gajjità hoti no vassità. Seyyathàpi so valàhako neva gajjità 

no vassità, tathùpamo ayaṃ….”. 

------------------ 

 



 

 

275 

 

 

 

 

Chương VI 

 

Sách “NGỮ TÔNG” hay “CÁC DỊ BIỆT” 

(Kathà-Vatthu Pakaraṇa). 

 

<>“NGỮ TÔNG” là một cuốn sách khác, mặc dù nằm trong Vi 

Diệu Tạng (Abhidhamma pitaka), nó lại có vẻ thuộc về một hệ 

thống Phật ngôn “nằm ngoài” Vi Diệu Tạng, hay Triết học A-tỳ-

đàm (Abhidhamma philosophy).  

-Đối với môn học nầy, sinh viên có thể cảm thấy “NGỮ TÔNG” 

(Kathà Vatthu) ít quan trọng. Nhưng chúng ta không nên bỏ qua. 

Chúng ta cần nghiên cứu các điểm chính của nó, để ít nhất biết 

tại sao nó được nêu ra trong Tạng Vi Diệu Pháp. 

<>Như chúng ta đã biết, soạn giả của nó là Ngài Moggaliputta 

Tissa. Ngài soạn sách NGỮ TÔNG (Kathà Vatthu) để bác bỏ 

những “kiến chấp sai lạc” (=Sở Tri Chướng) đã xâm nhập vào 

trong hàng ngũ “Tăng-già” (Saṅgha). 

<>Từ đầu đến cuối, cuốn sách được viết “dưới dạng đối thoại”, 

và sự sắp đặt không nằm trong hệ thống nhất định nào cả. -Ở 

đây, chúng ta chỉ nêu ra 1 số nội dung tiêu biểu, với trích văn. 

*** 



 

 

276 

 

Để có sự “ăn khớp với Vi Diệu Pháp”, hãy nói về : 

“NHỮNG ĐẶC TÍNH của TÂM THỨC (hay tinh thần) 

(Dựa theo “Những điểm mâu thuẫn”) 

(Liên quan đến Phần VII, 3*) 

(1) 

-Chắc chắn quí vị sẽ không phủ nhận rằng, hầu hết những “hiện 

tượng tinh thần” (hay của TÂM) “là tương quan”,  “là cùng có 

mặt”, và “là kết hợp” với “THỨC”. -Chúng cũng có những nền 

tảng vật lý “đồng phát khởi” và “đồng chấm dứt”, gọi là 

“chung”. Chúng vận hành 2 chiều song phương, không những 

“giữa TÂM và THỨC”, mà còn giữa TÂM và VẬT.  

-Nhưng tại sao tiếp theo vấn đề “TÂM và THỨC” (Citta 

Viññàṇa) hay “tinh thần”, -lại bị “thuyết vô ngã” (Anattavàda), 

“loại ra”, và để nó sang một bên ?! 

(2) 

-Chẳng hạng như “tình trạng tiếp xúc” (hay sự va chạm) là một 

“thật tế đồng hành” của phối hợp “TÂM và THỨC”, -nghĩa là có 

sự hiện hữu của “tánh và tật tương sinh” trong “tinh thần”.  

-Vì vậy, THỌ (cảm giác), TƯỞNG (nhớ lại), TƯ (thiên kiến), 

TÍN (niềm tin, yên trí), TẤN (nhiệt liệt), NIỆM (tỉnh biết), ĐỊNH 

(chăm chú), THAM (khao khát), SÂN (bức xúc), SI (mờ ảo, thụ 

động), và TRẠO CỬ (phóng đãng)…v…v…-tất cả phải được 

xác nhận là những “trạng thái tinh thần”. 



 

 

277 

 

(3) 

-Quí vị có thể tán thành : “Cái gì sống chung” với TÂM là “tinh 

thần”. -Quí vị lại chấp thuận thêm rằng “Sự va chạm (Phassa) 

trong tình trạng đồng hiện hữu là THỌ”(Vedanà), hoặc “Chi 

tiết gì cùng sinh với mỗi TÂM thức ấy, phải được xem là tương 

duyên. Ví như pháp đi đối với “tính kín đáo của TÂM” là “TINH 

THẦN thâm mật”. 

(4) 

-Nếu quí vị quả quyết rằng “không có cái gì gọi là hiện tượng 

của TÂM” trong từ ngữ nói về “TINH THẦN THÂM MẬT”, thì 

chúng ta hãy đọc các đoạn kinh văn sau đây, trích từ Pàli trong 

NGỮ TÔNG, xin mạn phép dịch “ý chính” ra Việt ngữ : 

“-Vâng thật vậy, đây chính là TÂM, nó là “hiện tượng tinh 

thần”. Nhưng không có linh hồn (hay bản ngã), đóng vai chủ 

động một cách độc lập trong cái “BIẾT”. -Rằng “Ai phân biệt 

Ai, và Ai thấp Ai cao, hay cả hai ?”. 

 -Vậy “AI” là “tâm” hay “thức”, “vật chất” hay “thinh thần” 

hoặc đó là “biểu lộ” chung ? 

-“Người thấy đối tượng” và “người biết đối tượng” không phải 

là MỘT. -Chỉ vì cả 2 “chủ thể” (tinh thần) và “khách thể” (vật 

chất) chẳng bao giờ bền vững, hay không có bản chất nhất định, 

thì bảo ấy là “KHÔNG” ư ?! 

(5) 



 

 

278 

 

-Lại nữa, giả sử trong trường hợp nầy, Thế tôn không nói với đệ 

tử “Keretta”, rằng “Một tỳ khưu có thể biểu lộ TÂM hay “tinh 

thần” (=đặc tính), và “THỨC điều động” cũng như “ứng dụng” 

của các ý nghĩ hướng đến sinh vật khác, -rằng tưởng nhớ trong 

TÂM “…như thế nầy…như thế nầy …!” -Thì đây là TÂM 

(Citta) ? -Đây là THỨC (Viññàṇa) ? -Hay đây là cả 2 “TÂM và 

THỨC” (Viññàṇacitta) ? 

<>Tóm lại, có một cái gì đó, “đồng tính và đồng sự”, gọi là 

“TÂM” (Citta), phối hộp với “TÂM SỞ” (Cetasika), hay gọi 

chung là “TÂM THỨC” (Citta Viññàṇa)=TINH THẦN. 

Kinh văn Pàli của các đoạn trên : 

(Liên quan đến Phần VII.3*)   

(Trích từ “Những Điểm mâu thuẩn” P.T.S.) 

(1) 

“-Natthi cetasiko dhammo’ti ?” 

“-Amantà». 

«Nanu atthi keci dhammà cittena sahagatà sahajàtà  

saṃsaṭṭhà sampaytuttà ekuppàdà ekanirodhà 

 ekavatthukà ekàrammaṇà’ ti ? ”. 

“-Àmantà”. 

“-Hañci atthi keci dhammà cittena sahagatà sahajàtà saṃsaṭṭhà 

sampayuttà ekuppàdà ekanirodhà ekavatthukà ekàrammaṇà, no 

vata re vattabbe…?” 



 

 

279 

 

“-N’atthi  cetasiko dhammo’ti”. 

(2) 

-“Phasso cittena sahajàto’ti ?” 

“-Àmantà”. 

“Hañci phasso cittena sahajàto, tena vuta re vattabbe “Phasso 

cetasiko’ti” 

“Vedanà…pe…saññà, cetanà…pe…saddhà viriyaṃ saṭi 

samàdhi paññà ràgo doso moho…pe…anottappaṃ cittena 

sahajàtan’ti”?. 

“-Àmantà”. 

“Hañci anottappaṃ cittena sahajàtaṃ, tena vata re vattabbe 

“Anottappaṃ cetasikan’ti”. 

(3) 

-“Cittena sahajàtà’ti katvà cetasikà’ti ?” 

“-Àmantà”. 

‘Phassena sahajàtà ti katvà phassikà’ti ?” 

“-Àmantà”. 

“Cittena sahajàti katvà cetasikà’ti ?” 

“-Àmantà”. 



 

 

280 

 

“Vedanàya..pe..saññàya cetanàya saddhàya viriyena saṭiyà 

samàdhiyà paññàya ràgena dosena mohena..pe..anottappena 

sahajàtà’ti katvà anottappàsikà’ti ?” 

“-Àmantà” 

(4) 

“N’atthi cetasiko dhammo’ti ?” 

“-Àmantà”. 

                           “Nanu vuttaṃ Bhagavatà : - 

                           “Cittañhidaṃ cetasikà ca dhammà 

                             Anattatà samviditassa honti. 

                              Hìnappanìtaṃ tadubhaye viditvà 

                              Sammaddaso vedi palokadhammaṃ’ti” 

                            “Atth’va suttanto’ti ?” 

“-Àmantà”. 

(5) 

“Tena hi atthi cetasiko dhammo’ti ? » 

«-Àmantà» 

«Nanu vuttaṃ Bhagavatà : - 

«Idha Kevaṭṭa bhikkhu parasattànaṃ cittaṃ pi àdisati, 

cetasikaṃ pi àdisati, vitakkitaṃ pi àdisati, vicàritaṃ pi àdisati 

«Evaṃ pi te mano, itthaṃ pi te mano, iti pi te cittan’ti ?». 



 

 

281 

 

«-Àmantà» 

«Tena hi cetasiko dhammo’ti» 

*** 

Tiếp theo nói về 

«NHIỄM MÊ» hay Lậu hoặc (Àsava). 

(Liên quan đến Phần XV.5) 

(1) 

<>Bây giờ quí vị có thể sẵn sàng «xếp loại» những TÂM ấy với 

một trong những pháp «vô lậu», là ĐẠO (Magga), là QUẢ 

(Phala), và là Niết-bàn (Nibbàna).  

-Đó là MỘT trong những yếu tố đưa đến Thánh giới (Ariya), mà 

phàm nhân chưa làm và chưa biết.  

(2) 

<>Nếu những điều được trình bày trên đây là sai lạc, thì yêu cầu 

quí vị bổ túc, nêu ra những «lậu hoặc» (àsava), hay những 

«đồng sự» của TÂM, gọi là «lậu hoặc cùng sinh tâm»….* 

Pàli văn* : 

(1) 

«-Cattàro àsavà anàsavà’ti ?» 

« -Àmantà». 



 

 

282 

 

«-Maggo phalaṃ nibbànaṃ sotàpattimaggo 

sotàpattiphalaṃ…pe…bojjhaṅgo’ti ?». 

«-Na h’evaṃ vattabbe…pe… » 

(2) 

-Na vattabbaṃ “Cattàro àsavà anàsavà’ti ?” 

“-Àmantà”. 

“Atth’añceva àsavà yehi àsavehi te àsanà sàsavà hontì’ti ?». 

«Na h’evaṃ vattabbe…pe…» 

«Tena hi cattàro àsava aṇàsava’ti». 

----------------- 

Tiếp theo nói về : 

«Cứu vớt» hay «CON ĐƯỜNG CHÂN CHÁNH». 

(Liên quan đến Phần XVII 5.*) 

(1) 

<>Rồi chúng ta cũng gọi «nhân của việc ác» là «ÁC» ? 

-Nếu từ chối, thì không thể duy trì các điều đã nêu ra từ lâu. 

-Nếu tán thành thì ngụ ý rằng chỉ có «3 CHÂN LÝ» ? 

-Nếu phủ nhận thì những «mệnh đề triết học» rơi rụng. 

-Nếu xác nhận «3 chân lý», thì nghịch lại với Thế tôn ?  

- Rằng «Chân lý» hay «DIỆU ĐẾ» trong nhà Phật luôn luôn có 

«BỐN», là : 



 

 

283 

 

<> Chịu đựng khổ vui. (Dukkha) 

<> Nguyên nhân của chịu đựng khổ vui (Dukkha-samudaya). 

<> Sự chấm dứt chịu đựng khổ vui (Dukkha-nirodha). 

<> Con đường đưa đến chấm dứt chịu đựng khổ vui (Dukkha 

nirodha-gàminì). 

(2) 

<>Trường hợp chúng ta chấp nhận «nguyên nhân của ác pháp là 

pháp ác», thì chúng ta dựa trên cơ sở nào mà chấp nhận như 

thế ?. -Chúng ta lại đọc Pàlì văn sau đây : 

(1) 

*«Ṭhapetvà ariyamaggaṃ avasesà saṃkhàrà dukkhà’ti ?». 

«-Àmantà». 

« Dukkha samudayo pi dukkho’ti ?». 

«Na h’evaṃ vattabbe…pe… ». 

«Dukkha samudayo pi dukkho’ti ?». 

Na h’evaṃ vatabbe…pe… 

Dukkhasamudayo pi dukkho ti ? 

“-Àmantà”. 

«-Tin’eva ariyasaccànì’ti ?». 

«-Àmantà». 



 

 

284 

 

«Nanu cattàri ariyasaccàni vuttàni Bhagavatà, -dukkhaṃ, 

dukkha-samudayo, dukkha-nirodho, dukkha-nirodha-gàminì 

patipadà’ti ?». 

«-Àmantà». 

«Hañci cattàri ariyasaccàni vuttàni Bhagavatà, -dukkhaṃ, 

dukkha-samudayo, dukkha-nirodo, dukkha-nirodha-gàminì 

paṭipadà no vata re vattabbe «-Tin’eva ariyasaccànì’ti». 

(2) 

«-Dukkha-samudayo pi dukkho’ti ?». 

“-Àmantà”. 

“Ken’aṭṭhenàti ?”. 

“Aniccaṭṭhenàti” 

“Ariyamaggo aniccoti ?” 

“-Àmantà”. 

“Ariya maggo dukkhoti ?”. 

“Na h’evaṃ vattabbe…pe…”. 

“Ariya-maggo anicco so ca na dukkho’ti ?”. 

“-Àmantà”. 

“Dukkha-samudayo anicco so ca na dukkho’ti ?” 

“Na h’evaṃ vattabbe…pe…” 

“Dukkha-samudayo anicco ca dukkho’ti ?” 



 

 

285 

 

“-Àmantà”. 

“Ariya-maggo anicco so ca dukkho’ti ?”. 

“Na h’evaṃ vattabbevaṃ…pe…” 

(3) 

-Trong cái nghĩa tất cả là VÔ THƯỜNG. 

-Và “THÁNH ĐẠO” (Ariya magga) có vô thường không ? 

-Vâng. 

-Vậy thì không có ác pháp ?..................! 

-Ai tiếp theo có thể kết luận rằng “Đạo thì vô thường, nhưng ÁC 

PHÁP thì không, hay vĩnh viễn ? -Trong khi đó thì “nguyên 

nhân của chịu đựng khổ vui” (Samudaya), và “chịu đụng khổ 

vui” (Dukkha), cả 2 đều VÔ THƯỜNG ! 

-“Luận cứ” nầy không thể đứng vững ! 

Pàlì văn* : 

*Na vattabbaṃ, “Ṭhapetvà ariyamaggaṃ avasesà saṅkhàrà 

dukkhà’ti ?”. 

“-Àmantà”. 

*Hañci sà dukkhanirodhagàminì paṭipadà, tena vata re vattabbe 

“Ṭhapetvà ariyamaggaṃ avasesà saṅkhàrà dukkhà’ti”. 

 



 

 

286 

 

 

 

 

 

 

 

Chương VII 

 

BỘ SONG ĐỐI 

(Yamaka Pakaraṇa) 

 

§1. Vào đề 

<>“Tập hợp Phật ngôn” (Pakaraṇa) nầy gọi là “BỘ SONG ĐỐI” 

(Yamaka), hay cuốn sách “chứa những cặp giáo lý”, hầu hết do 

cái đặc tính “chùm pháp nhị biên”, ở dạng hỏi và đáp trong triết 

học nhà Phật. -Và đọc giả sẽ tìm thấy cách viết mạch văn Pàlì, từ 

đầu đến cuối đều như thế. 

-Hòa thượng Ñàṇatiloka, trong cuốn “Dẫn Vào Vi Diệu Pháp” 

của ông, đã viết, “Theo ý kiến của tôi, nét đặc sắc trong văn học 

Vi Diệu Tạng sẽ không được nhìn thấy, nếu không có sự góp mặt 

của Tập Song Đối”. (Yamaka Pakaraṇa). 

-Dĩ nhiên Hòa thượng đã có lý, khi nói ra như vậy, vì “Bộ Song 

Đối” (YAMAKA Pakaraṇa) không phải là cái gì mới, để tô điểm 

hay đóng góp vào một “hệ thống pháp giới” (Dhamma loka) của 

nhà Phật, mà nó chính là cái “sườn quan trọng” của sự nghiên 



 

 

287 

 

cứu Vi Diệu Pháp (Abhidhamma). -Một sinh viên môn “Triết 

học A-tỳ-đàm” không nên coi thường. 

-Những sách được nêu tên trước đây, ngoại trừ bộ “NHÂN CHẾ 

ĐỊNH” hay “Nhân Thị Thuyết” (Puggalapaññatti), và bộ “NGỮ 

TÔNG” hay “Những Dị Biệt” (Kathàvatthu), thì nội dung không 

tuyệt đối nằm hẳn trong hệ thống A-tỳ-đàm (=Abhidhamma : Vi 

Diệu Pháp). -Chúng đúng ra là những “tập hợp và phân loại” về 

các “Pháp hiện hữu” (Dhammà), trong cái khung mô tả SỰ 

THẬT muôn đời (Ariya-Sacca). 

-Mặt khác, Bộ SONG ĐỐI (Yamaka Pakaraṇa), có thể xem như 

“bản thiết kế vi tính” (Computer’s Logician), để đề cập một cách 

sâu sắc những “khái niệm” lẫn “từ ngữ”, với “mối liên hệ song 

phương” giữa các “chủ đề”, nhằm tiên liệu (hay biết trước) 

những “hệ luận tương tự”.  

-Hoà thượng Ñànatolika đã viết đúng lúc, với cùng một mạch 

văn, rằng “-Những “nhận diện” các pháp, như “tiền sinh”, “hậu 

sinh” và “đồng sinh” của khái niệm, đóng một vai trò then chốt, 

trong hành vi con người”. -Sách được trình bày để đưa ra một 

“sự hợp lý”, hầu làm sáng tỏ các hạn chế, trong toàn bộ “khái 

niệm giáo lý, cùng cái tầm rộng và nội dung”.  

-Đây là một “áp dụng tính hợp lý”, giống như sách “Ngữ Tông” 

(Kathàvatthu) và sách “Chỉ Dẫn” (Nettippakarana)…v…v… 

-“Bộ Song Đối” (Kathàvatthu) được chia thành 10 chương, gọi 

là những “cặp lý lẽ” (Yamakà). -Cái tên nầy được chọn, vì tính 

cách “phản ảnh thẳng vào nội dung” của mỗi vấn đề. -Mỗi cặp 



 

 

288 

 

cũng kết thúc một cách “độc lập”, không tùy thuộc hoàn toàn 

vào đề tài khác.  

<>Sau đây là 10 phần chính của những “Song Đối” ấy : 

(1) Song đối về “CĂN NHÂN” (Mùla-Yamaka). 

(2) Song đối về “UẨN” (Khandha-Yamaka). 

(3) Song đối về “XỨ” (Àyatana-Yamaka). 

(4) Song đối về “GIỚI” (Dhàtu-Yamaka). 

(5) Song đối về “DIỆU ĐẾ” (Sacca-Yamaka). 

(6) Song đối về “HÀNH” (Saṅkhàra-Yamaka). 

(7) Song đối về “NƯƠNG TỰA” (Anusaya-Yamaka). 

(8) Song đối về “TÂM” (Citta-Yamaka). 

(9) Song đối về “PHÁP” (Dhamma-Yamaka). 

(10) Song đối về “CĂN” (Indriya-Yamaka). 

<>Cách thức trình bày của tất cả những “Song đối” (Yamaka), 

thì hầu như giống nhau, nghĩa là có cùng một “lối phân chia” và 

“tái phân chia”. -Ở đây, chúng ta chỉ nêu một “song đối” để làm 

“kiểu mẫu”, gọi là “Song đối nói về UẨN” (Khandha Yamaka). 

Bỡi vì, như chúng ta đã thấy “UẨN” (Khandha, hay “tập khí”) 

rất quan trọng trong “Vi Diệu Pháp”, hay “Triết học A-tỳ-đàm” 

(Abhidhamma philosophy).  

 

-------------- 



 

 

289 

 

Phân tập I 

*Song đối nói về UẨN 

(Khandha Yamaka) 

<>Những cặp câu hỏi và đáp liên quan tới UẨN hay “tập khí”. 

§2. TUYÊN NGÔN chất vấn. 

(Uddesa vàra). 

<>Tuyên ngôn (Uddesa) nầy chỉ đơn giản đưa ra những “cặp 

câu hỏi và đáp”, nên gọi là “chất vấn”, và có đánh số dưới dạng 

những “kết hợp từ ngữ khác nhau”, đồng thời với sự hiện diện 

của từ ngữ “UẨN” (Khandha). 

-Ở đây, từ ngữ “UẨN” (Khandha) được lập lại nhiều lần, vì vai 

trò “chánh” hay “phụ” trong vấn đề. -Chẳng hạng như : 

- Sắc UẨN (Rùpakkhandha), 

- Ṭhọ UẨN (Vedanakkhandha), 

- Tưởng UẨN (Saññakkhandha), 

- Hành UẨN (Saṅkhàràkkhandha), và  

- Thức UẨN (Viññàṇakkhandha). 

<>Tất cả những “Song đối” (Yamaka), bắt đầu với các “mẫu 

đánh số”, vốn chỉ dùng cho mục đích ám chỉ “chùm pháp” 

(Màtikà). Nó là “tượng trưng” của phương pháp trình bày vấn đề 

tiếp theo. -Và thật là vô ích, để bàn rộng ra chi tiết ở giai đoạn 

nầy, -dù cho cùng các câu hỏi, -dù cho cùng một hệ thống chữ. 



 

 

290 

 

Bỡi vì sau đó, những “cách giảng giải tương tự” (vàra) sẽ được 

nhắc lại, để sinh viên “nắm bắt” và “thấm nhiễm” kỹ càng hơn. 

<>Đây chính là lý do, chúng ta nên tiếp theo bước sang “cách 

trình bày” (Vàra). 

------------- 

 

Phân tập II 

§3. Trình bày theo KHÁI NIỆM 

(Paññatti Vàra) 

<>Cách trình bày nầy (Vàra), là sự áp dụng “tiến trình thích 

hợp”, của lý luận “xuôi” và “ngược” từ một chữ, rồi ấn định 

“tính quan trọng” và “tầm rộng” đúng của nó, trong mối tương 

quan giữa từ ngữ (vấn đề) ấy với một cái gì khác.  

<>Đối với “sự tư duy”, khái niệm (Paññatti), khi có thể là một 

phát sinh lệch lạc, “khác hẳn” với ý nghĩa chính của một từ ngữ. 

-Trường hợp nầy “cách trình bày theo khái niệm” phải tạm gát 

sang một bên vì “nội dung thường mơ hồ”, để chấp nhận các ý 

nghĩa “thích hợp hơn”, từ đó thành lập “căn cứ”.  

<>Chúng ta hãy xem qua “sự trình bày” sau đây : 

A 

(a) “Tất cả vật chất nói chung, có thể được xem một cách đơn 

giản là SẮC pháp không ?” 

-Thứ nhất hãy nêu : 



 

 

291 

 

<>Chữ «Sắc pháp» (RÙPA) ở đây, nằm trong tình trạng đa 

nghĩa, «không rõ ràng» hay “mơ hồ”. -Bên cạnh việc dùng để 

ám chỉ «vật thể», với hàm ý của từ ngữ tự điển, nó còn được 

dùng để «ghép» với một số chữ khác, nói lên “cái nghĩa mới”. 

Ví dụ : 

<>Từ ngữ ghép “sắc vật đáng yêu” (Piya Rùpà), nói lên cái “đặc 

tính của một vật”, rằng “bản sắc vật ấy đáng yêu”. -Nhưng còn 

các “chỉ định từ” hay “nghi vấn từ” đứng cạnh nó, như… 

-Sắc vật có đặc tính nầy = Eva rùpa. 

-Sắc vật có đặc tính kia = Tathà rùpa. 

-Sắc vật có đặc tính nào = Yathà rùpa…v…v… 

<>Vì vậy, vấn đề phải được giải đáp theo cách “phân luận” : 

(b) Các vật chất trong một số điều kiện đặc biệt, phải tùy trường 

hợp mà “thẩm định”.  

-Thứ hai, “khái niệm” được áp dụng. 

1. SẮC = RÙPA 

-Chữ “Sắc vật” (Rùpa) cũng được dùng trong nhiều chỗ, như 

“sắc vật đáng yêu” (piya rùpa)*, “sắc vật y phục” (sàṭa rùpa)*, 

“sắc vật nào”…v…v… 

-Và NÓ không thể “đại diện” cho tất cả “SẮC UẨN” (Rùpa 

khandha), trong một sinh vật, nhất là con người. 

(b) Vấn đề thứ hai chính là «sự chuyển hóa” của vấn đề thứ nhất, 

chúng ta tạm đặt ra câu hỏi :  



 

 

292 

 

-“SẮC UẨN có thể gọi là SẮC không ?” “-Vâng”. 

-Sự trả lời ở đây với dạng “xác định”, bỡi vì “SẮC UẨN” 

(Rùpakkhandha) ám chỉ rất rộng, bao hàm tất cả các “sắc vật 

đáng yêu” (piya rùpa), hay “sắc vật y phục” (sàṭa rùpa), và 

những thứ “sắc vật” khác… 

Pàli văn : 

(a)*“Rùpaṃ rùpakkhandho’ti ?” Piya-rùpaṃ sàṭa-rùpaṃ, na 

rùpakkhandho. Rùpakkhandho rùpaṃ ceva rùpakkhandho ca”. 

(b) *“Rùpakkhandho rùpaṃ ti ?” 

“-Àmantà” 

2. THỌ = VEDANÀ 

2/Từ ngữ “Cảm THỌ” (Vedanà) thì hiển nhiên và “chuyên biệt 

đơn nghĩa”, không đưa đến hiểu biết phức tạp, do phát sinh khái 

niệm lầm lạc. -Và vấn đề của “cảm THỌ” (VEDANÀ) nếu được 

đặt ra như trên, cũng được giải đáp ở dạng “xác định”**. 

Pàli văn : 

                    (a)** “Vedanà vedanakkhando’ti ?” 

“-Àmantà”. 

                     (b)** “Vedanakkhandho vedanà’ti ?” 

“-Àmantà” 

3. TƯỞNG = SAÑÑÀ 



 

 

293 

 

3/Từ ngữ TƯỞNG (Saññà) thì trái lại “đa ngụ ý”, hay “mơ hồ”. 

NÓ có thể ám chỉ một lúc nhiều “khuynh hướng”, do đó khi nó 

được dùng, phải kèm theo “giải thích đặc biệt”. -Tức là, căn cứ 

vào lý luận thứ nhất, giống như “Sắc UẨN” trên đây, và căn cứ 

vào lý luận thứ hai, nó được “ghi chú thêm” để tránh tình trạng 

lẫn lộn. -Nhất là “lẫn lộn” đưa đến “tà tưởng” (diṭṭhi saññà). ***. 

   (a)*** -“Saññà saññakkhandho’ti ?”  

              -Diṭṭhisaññà saññà, na saññakkhando, saññakkhando 

                sañña ceva saññakkhandho ca.  

  (b)***-“Saññakkhando saññà’ti ?”. 

“-Àmantà” 

4. HÀNH = SAṄKHÀRÀ 

4/Chữ “HÀNH” (Saṅkhàrà) cũng rất rộng. Nó đại diện cho tất cả 

“pháp vận động” có điều kiện, ngoại trừ “Niết-bàn”. -Bỡi vì 

“Niết-bàn” thuộc về “vô hành gìới”  (Asaṅkhata dhàtu).  

-Ở đây chữ “HÀNH” (Saṅkhàrà) được dùng với “nghĩa hạn 

chế”, trong “khuynh hyướng tinh thần”. -Vì vậy, trường hợp nầy, 

luận cứ thứ nhất phải được áp dụng với sự dè dặt.****. 

(a)****-“Saṅkhàra saṅkhàrakkhandho’ti ?” 

            - Saṅkhàrakkhandhaṃ ṭhapetvà arasenà saṅkhàrà 

               saṅkhàra na saṅkhàrakkhando, saṅkhàrakkhando 

               saṅkhàrà ceva saṅkhàrakkhando ca.  



 

 

294 

 

(b)****- Saṅkhàrakkhando saṅkhàrà’ti ?” 

“-Àmantà”. 

5. THỨC = VIÑÑÀṆA 

5/Từ ngữ “THỨC” (Viññàṇa) thì cũng như từ ngữ “THỌ”. Nó 

thuộc loại “chuyên biệt đơn nghĩa”. Cả 2 luận cứ nếu được nêu 

ra, nó đều được áp dụng, dưới dạng “xác định”. (Àmantà). 

Pàlì văn : 

(a)*****-“Aniccà vata saṅkhàrà’ti àdìsu àgatà 

                  saṅkhàrakkhando avasesà saṅkhatà dhammà”. 

                 “Viññàṇaṃ viññàṇakkhand’ ti” ? 

“-Àmantà”. 

 (b)***** -“Viññàṇakkhandho viññàṇan’ti ?”. 

“-Àmantà”. 

B 

<>Mẫu thứ hai của “cặp vấn đề” (đơn nghĩa và đa nghĩa) được 

đặt ra, dưới hình thức “Cái nào trong đầu đề và hệ luận của 

chúng, thì mâu thuẫn với tiền ngữ ?”. -Được viết trước bằng dấu 

hiệu phủ định “NA”. -Và những “giải đáp” thì cũng vận dụng 

với cách thức tương tự, tuy có biến đổi cần thiết.  

-Tức là “giải đáp phải tương ứng” với 2 vấn đề, như “Sắc UẨN” 

(Rùpakkhandha) nói trên.  

*Chúng ta có : 



 

 

295 

 

(a) 

-“Tất cả Pháp VÔ SẮC có thể được xem là “chẳng phải sắc 

UẨN không ?”. -Câu trả lời tất nhiên là “xác định” (Àmantà). 

(b) 

-«Tất cả pháp không phải sắc uẩn có thể được xem là vô sắc 

không ?» -Đáp : «Sắc đáng yêu, hay sắc y phục tuy là sắc vật, 

nhưng chúng không phải là sắc uẩn». -Và bên cạnh «SẮC 

VẬT» (Rùpa) và «SẮC UẨN» (Rùpakkhandha), không có cái gì 

gọi là yếu tố mới.* 

Pàli văn* : 

(a)-“Na rùpaṃ na rùpakkhando’ti ?”. 

“-Àmantà”. 

             (b)-“Na rùpakkhando na rùpaṃ’ti ?”  

                  -Piya-rùpaṃ sàṭa-rùpaṃ na rùpakkhando, rùpaṃ. 

                   Rùpañca Rùpakkhandhañca ṭhapetvà avasesà na 

                   ceva rùpaṃ na carùpakkhandho”. 

<>“Trình bày” tương tự cũng được áp dụng cho các đầu đề khác, 

như là “THỌ uẩn” (Vedanakkhanha), như là “TƯỞNG uẩn” 

(Saññakkhandha), như là “HÀNH uẩn” (Saṅkhàrakkhandha), và 

như là “THỨC uẩn” (Viññàṇakkhandha). 

C 

<>Mẫu “cặp vấn đề” thứ ba, thì : 



 

 

296 

 

(a) 

“-Tất cả sắc vật (rùpa) có thể được xem là sắc UẨN 

(rùpakkhandha) không ?” 

“-Sắc dễ yêu (piya rùpa) và “sắc y phục” (sàṭa rùpa), sắc hình 

thức có thể gọi là “Sắc” (rùpa), nhưng chúng không là “Sắc 

UẨN” (Rùpakhandha). -Còn “Sắc UẨN” (Rùpakhandha) có thể 

ám chỉ cả hai.  

(b) 

“-Tất cả “UẨN” (Khandha) có thể xem như “Thọ UẨN” 

(Vedanakkhandha) không ?” 

“-Thọ UẨN (Vedanakkhandha) ám chỉ UẨN (Khandha) với 

nghĩa chung, và nó ám chỉ THỌ (Vedanà) với nghĩa riêng”*. 

“-Và tất cả UẨN (Khandha) còn lại tuy có nghĩa chung, nhưng 

chúng không đặc biệt ám chỉ THỌ uẩn”. 

*Chú ý : 

<>Tiếp theo (a) and (b) sẽ được lập lại 3 lần, để trình bày “3 

uẩn” kia, là “TƯỞNG uẩn” (Saññàkkhandha), là “HÀNH uẩn” 

(Saṅkhàrakkhandha), và là “THỨC uẩn” (Viññàṇakkhandha). 

Pàlì văn : 

(a) 

            “-Rùpaṃ rùpakkhando’ti ?”  

            “-Piya-rùpaṃ sàṭarùpaṃ-rùpaṃ, na rùpakkhandho.  



 

 

297 

 

               Rùpakkhandho rùpañceva rùpakkhando ca”. 

            “-Na rùpaṃ na rùpakkhandho’ti ?”  

            “-Àmantà”. 

(b) 

             “-Khandhà vedanakkhando ti’?”  

             “-Vedanakkhando khandho ceva vedanakkhandho ca. 

               Avasesà khandhà khandhà, na vedana-kkhandho”. 

            “-Na khandhà na vedanakkhandho’ti ?”  

             “-Àmantà”. 

D 

<>Mẫu “cặp câu hỏi thứ tư như sau : 

(a) 

“-Tất cả Vô sắc pháp (Arùpa dhammà) là Vô sắc uẩn 

(Arùpakkhandhà) có phải không ?”. 

 “-Phải”=Vâng (Àmantà). 

(b) 

“-Tất cả những gì chẳng phải là UẨN (Na khandhà) thì không 

ám chỉ THỌ uẩn (Vedanakkhandha) có phải không ?”.  

“-Phải”=Vâng (-Àmanta). 

E 



 

 

298 

 

<>Mẫu “cặp câu hỏi” thứ năm. 

(a) 

“-SẮC” (Rùpa) là UẨN (Khandha) phải không ?”  

«-Phải»=Vâng (-Àmantà). 

(b) 

   «-Tất cả UẨN (Khandhà) là SẮC (Rùpa) phải không ?»  

«-SẮC uẩn (Rùpakkhandho) là UẨN (Khandha), trong nghĩa 

rộng, và gọi là SẮC pháp (Rùpa dhamma), với nghĩa đặc biệt. 

Còn những UẨN khác (Khandhà) là UẨN trong nghĩa rộng, 

nhưng chúng không là SẮC (Rùpa), với nghĩa đặc biệt».* 

Pàli văn *: 

*(a) 

         “-Rùpaṃ khandho’ti ?” “-Àmantà”. 

(b) 

           “-Khandhà rùpakkhandho’ti ?”  

            “-Rùpakkhandho ceva rùpakkhandho ca  

              avasesà khandhà khandhà, na rùpakkhandho”. 

F 

<>Mẫu “cặp câu hỏi” thứ sáu. 

(a) 



 

 

299 

 

“-Vô SẮC (Arùpa) không phải là UẨN (Na Khandha) ?”. - 

“Ngoài SẮC (Rùpa) ra, những UẨN khác (Añña khandhà) 

không phải là SẮC (Na rùpa), nhưng chúng là UẨN (Khandhà) 

trong nghĩa rộng. –Lưu ý rằng, ngoại trừ 2 trường hợp đó, 

“SẮC” (Rùpa) và “UẨN” (Khandha), không cái nào có thật cả. 

(b) 

“-Không phải UẨN (Na khandha) tức là không phải SẮC uẩn 

(Rùpakhandha) ?” 

“-Phải” hay “Vâng”. (“-Àmantà”).* 

Pàli văn *: 

(a) 

                “-Na rùpaṃ na khandho’ti ?”  

                “-Rùpaṃ ṭhapetvà avasesà khandhà na rùpaṃ, 

                  khandhà. Rùpañca khandhe ca ṭhapetvà avasesà 

                  na ceva rùpaṃ na ca khandhà”.  

                “-Na khandhà na rùpakkhandho’ti ?”  

                “-Àmantà”. 

G 

<>Mẫu “cặp câu hỏi thứ bảy. 

(a) 

“-Phải chăng SẮC (rùpa) là UẨN (Khandha) ?”  



 

 

300 

 

«-Vâng» (-Àmantà). 

(b) 

«-UẨN (Khandha) bao gồm THỌ uẩn (Vedanakkhandha) phải 

không ?» «-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) là UẨN (Khandha) 

trong nghĩa rộng, và nó ám chỉ THỌ (Vedanà) với nghĩa hẹp». 

 «-Những UẨN khác (Añña khandhà), như «tưởng», «hành», 

«thức» chẳng hạng…tuy là UẨN (Khandha) trong nghĩa rộng, 

nhưng chúng không phải là THỌ (Vedanà) với nghĩa hẹp»*. 

Pàli văn* : 

                     «-Rùpaṃ khandho’ti ?» 

                     «-Àmantà». 

                     «-Khandhà vedanakkhandho’ti ?»  

                     «-Vedanakkhandho khandho ceva 

                      vedanakkhandho ca. Avasesà khandhà khandhà, 

                      na vedanakkhando». 

<>Mẫu «cặp câu hỏi» thứ tám. 

«-Không là SẮC (Na rùpa) thì không phải UẨN (Na khandha 

chăng ?» «-Trừ SẮC (rùpa) ra, những UẨN khác (Añña 

khandhà) không phải SẮC (Rùpa), nhưng chúng là UẨN 

(Khandha) trong nghĩa rộng». «-Và trừ cả 2 (sắc và uẩn) ra, 

những pháp khác thì không phải sắc, cũng không phải uẩn». 



 

 

301 

 

«-Không phải UẨN (Na khandha) thì không phải là THỌ uẩn 

(Na vedanakkhandha) chăng ?» «-Vâng» (Àmantà). Như trên.** 

Pàli văn** : 

                 “-Na rùpaṃ na-khandho ti ?”  

                 “-Rùpaṃ ṭhapetvà avasesà khandhà khandhà na 

                   rùpaṃ, khandhà. Rùpañca khandhe ca ṭhapetvà 

                   avasesà na ceva rùpaṃ na ca khandho”. 

                  “-Na khandhà na vedanakkhandho’ti ?”.  

                  “-Àmantà” 

---------------- 

 

Phân tập III 

§4. Tiêu chuẩn PHÁT SINH 

(Upàdàya Vàra) 

<>Cách trình bày này (Vàra) đề cập đến “sự xuất phát” của “các 

UẨN” (Khandhà), với “cùng một cách” như đã nói trên, -nghĩa 

là xuyên qua những “cặp câu hỏi”, liên quan tới : 

                             1/Đọa vật thấp kém,  

                             2/Sinh linh các cõi cao hơn, và  

                             3/Cả hai sinh linh (thấp cũng như cao). 

<>Chúng ta hãy nhắc lại “những cặp câu hỏi và đáp” của “mẫu 

chất vấn” thứ nhất. 



 

 

302 

 

1(a) 

“-Thọ UẨN (Vedanakkhandho) phát sinh trong một người, khi 

SẮC uẩn (Rùpakkhandho) đã phát sinh trong người ấy chăng ?” 

“-SẮC uẩn (Rùpakkhandho) phát khởi trong sinh linh nào có 

TƯỞNG (Saññà), hay có sự BIẾT (Viññàṇa). -Nhưng THỌ Uẩn 

(Vedanàkhandha) thì không luôn luôn phát sinh trong đó”. 

Nghĩa là cả 2 (Thọ uẩn (Vedanakkhandha) và Sắc uẩn 

(Rùpakkkhanda) sẽ phát sinh trong chúng sanh nào có “Ngũ căn 

hữu sắc” (Pañcavokàra). 

1(b) 

“-SẮC uẩn (Rùpakkhandha) cũng phát sinh trong 1 người, khi 

THỌ uẩn (Vedanakkhandha) đã phát sinh nơi người ấy không ?” 

“-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) không nhất thiết chỉ phát sinh 

trong sinh linh “hữu sắc” (Rùpa), mà nó còn phát sinh trong sinh 

linh “Vô sắc” (Arùpa). -Nhưng “sắc uẩn” thì không thể phát 

sinh trong sinh linh “VÔ sắc” (Arùpa). “-Cả 2 THỌ uẩn và SẮC 

uẩn sẽ phát sinh trong sinh linh nào có “ngũ căn hữu sắc” 

(Pañcavokàra).* 

Pàli văn * : 

1(a) 

              “-Yassa rùpakkhando uppajjati,  

                 tassa vedanakkhando uppajjatì’ti ?”  



 

 

303 

 

“Asaññasattànaṃ uppajjantànaṃ tesaṃ rùpakkhando uppajjati, 

no ca tesaṃ vedanakkhandho uppajjati, pañcavokàraṃ 

uppajjantànaṃ tesaṃ rùpakkhandho ca uppajjati, 

vedanakkhandho ca uppajjati” 

1(b) 

              “-Yassa và pana vedanakkhandho uppajjati,  

                tassa rùpakkhandho uppajjatì’ti ?”. 

“-Arùpaṃ uppajjantànaṃ tesaṃ vedanakkhandho uppajjati, no 

ca tesaṃ rùpakkhandho uppajjati. Pañcavokàraṃ 

uppajjanatànaṃ tesaṃ vedanakkhando ca uppajjati, 

rùpakkhandho ca uppajjati”. 

2(a) 

“-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) cũng phát sinh trong cõi nào, ở 

đó có SẮC uẩn (Vedanakkhandha) phát sinh phai không ?” 

“-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) có thể phát sinh trong cõi VÔ sắc 

(Arùpa), nhưng SẮC uẩn (Na rùpakhandha) thì không thể phát 

sinh vào cõi “Vô sắc” hay “VÔ Tưởng” (Asaññasattà). -Và cả 2 

sắc uẩn (rùpakkhandha) lẫn thọ uẩn (vedanakkhandha) đều có 

thể phát sinh trong cõi nào có “ngũ căn hữu sắc” (Pañcavokàra). 

2(b) 

“-SẮC uẩn (Rùpakkhandha) có thể phát sinh trong một cõi, mà ở 

đó THỌ uẩn  (Vedanakkhandha) hằng phát sinh hay không ?” 



 

 

304 

 

“-SẮC uẩn (vedanakkhandha) thì không thể phát sinh vào cõi 

VÔ Sắc (Arùpa), nhưng THỌ uẩn (Rùpakhandha) thì có thể. Và 

“Cả hai “SẮC uẩn” (Rùpakkhandha) lẫn  THỌ uẩn” 

(Vedanakkhandha) đều có thể phát sinh vào cõi nào có “ngũ căn 

hữu sắc” (Pañcavokàra).(*) 

Pàlì văn (*) : 

(a) 

               “-Yattha rùpakkhando uppajjati,  

                 tattha vedanakkhandho uppajjatì’ti ?” 

“-Asaññasatte tattha rùpakkhandho uppajjati, no ca tattha 

vedanakkhando uppajjati. Pañcavokàre tattha rùpakkhando ca 

uppajjati, vedanakkhadho ca uppajjati”. 

(b) 

                 “-Yattha và pana vedanakkhando uppajjati,  

                   tattha rùpakkhando uppajjatì’ti ?” 

“-Arùpe tattha vedanakkhando uppajjati, no ca tattha 

rùpakkhando uppajjati. Pañcavokàre tattha vedanàkkhando ca 

uppajjati, rùpakkhando ca uppajjati”. 

3(a) 

“-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) có thể phát sinh vào một cõi, mà 

ở đó có hay chẳng có SẮC uẩn (Rùpakkhandha) hay không ?”. 

“-Đọc lại những trình bày (Vàra) trên đây, thì có câu trả lời. 

------------------ 



 

 

305 

 

Phân tập IV 

§5. Trình bày vào DIỆT ĐẾ 

(Nirodha Vàra) 

<>“-THỌ uẩn (Vedanakkhandha) chấm dứt trong một người, thì 

SẮC uẩn (Rùpakkhandha) cũng chấm dứt trong người đó phải 

không ?” 

“-SẮC uẩn (Rùpakkhandha) chỉ chấm dứt trong người nào, khi 

người ấy kết thúc cuộc đời như “một chúng sanh vô tưởng” 

(Asaññasatta). Nhưng THỌ uẩn (Vedanakkhandha) thì không 

chấm dứt trong chúng sanh hữu tưởng”.  

“-Cả THỌ uẩn (Vedanakkhandha) và SẮC uẩn (Rùpakkhandha) 

chấm dứt ra sao, trong một người, kết thúc cuộc đời như một 

chúng sanh VÔ Tưởng (Asaññasatta) ?”.  

-Hãy đọc lại các đoạn trên, và thay thế các từ ngữ cho thích hợp, 

thì có câu trả lời. 

---------- 

“DIỆT ĐẾ” liên quan đến “NGỮ TÔNG”  

(Kathàvatthu) 

*Tra cứu «Danh tính» và “Từ ngữ” Pàlì có liên hệ : 

<>Trong “NGỮ TÔNG” (Kathàvatthu), các Ngài Sàrìputta (Xá-

lợi-phất), Siggava (Phổ Thọ), Sandeha (Thân Tích), Soṇaka 

(Đoạn Phiền), và Sobhita (Hảo Tánh) là 5 vị đã “chứng đắc diệt 

đế” xuyên qua Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), ngay trong khi 

Đức Phật còn tại thế.  



 

 

306 

 

-Tên tuổi của của 5 vị Thánh nhân nầy, đã được các đệ tử tiếp 

nối của Phật giáo, nhắc nhở một cách tôn kính suốt thời bấy giờ, 

và mãi cho đến kỳ “Kết tập kinh điển lần thứ ba” (tatiya 

Saṅgìti). -Mời xem lại trang liên hệ trong sách nầy. 

*Rồi sau khi Phật tịch khoảng 200 năm, thì có các Ngài 

Mahinda, Iddhiya, Uttiya, Bhaddanàma, và Sambala là những 

“Như Lai Sứ Giả” xuất sắc khác…đã mang Phật giáo, nhất là 

đem Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) ra đảo Tích Lan (Laṅkàdìpa), 

nhằm thời Ấn-độ bị bất ổn vì chiến tranh. (-Mời xem trang liên 

hệ phía trước đã có đề cập). 

<>Những danh từ “gợi manh mối”, như -“Saññà” (Tưởng), -

“Sàvatthì” (Thành Xá-vệ), -“Sutta piṭtaka” (Kinh Tạng), -

“Sumaṅgalavilàsinì” (Tên sách), -“Hasituppàdacitta” (Tiếu sinh 

tâm), và -“Hetu” (căn nhân)….tìm thấy ở giữa và cuối chương I, 

trong những “phân tập” khác nhau.  

-Chúng nằm trong những đoạn nói về “Uẩn”, nói về “Địa 

phương”,  nói về “Nguồn giáo lý”,  nói về “Kinh sách”, nói về 

“hành vi”, và nói về “Nhân khởi”, -theo đó “DIỆT ĐẾ” được 

liên hệ”, như tinh thần “Ngữ Tông” (Kath àvatthu).  

<>Kế tiếp là 2 từ ngữ «Samatha» (Thiền chỉ) và “Sammàdiṭṭhi” 

(Chánh kiến) tìm thấy ở giữa chương II (trong sách nầy), đã 

được trình bày dưới một dạng khác, nhưng nội dung vẫn không 

tách rời TÂM (Citta), TÂM SỞ (Cetasika), và “đề mục thiền” 

(Kammaṭṭhàna). 

<>Sau cùng là các chữ  hay nhóm chữ «Saṭi», (Niệm), “Saddhà” 

(Tín), “Sabbacitta sàdhàraṇa” (Toàn phức hợp), “Samàdhi” 



 

 

307 

 

(Thiền định), “Samàdhàna” (Hợp với thiền), “Sìmasambheda” 

(Kết biên pháp), “Sukha paṭipàda” (Viên chứng lạc), và “Subha 

Paramà, Mettà” (Vô lượng từ bi), tìm thấy đây đó trong chương 

IX, là những “danh pháp qui ước”, phản ảnh “trình độ tiến hóa” 

của PHÁP HÀNH trong nhà Phật. 

Chú ý : 

(Đoạn «TRA CỨU» trên đây do dịch giả sưu tầm và đọc kỹ các 

chương trước rồi thêm vào, để cho quí vị nghiên cứu Vi Diệu 

Pháp, có thể dễ dàng vượt qua những «đoạn mất liên hệ»). 

<>Sau đây chúng tôi dịch lại danh sách các từ ngữ Pàlì, in trong 

bảng tiếng Anh, là : 

1/Saññà=Tưởng.  1/Saṭi=Niệm. 3/Saddhà=Tín. 4/Sandeha=Tên 

Ngài Sandeha. 5/Sabba citta sàdhàrana=Toàn phức hợp các tâm. 

(“Phức hợp” cũng có thể gọi là “Đồng và bất đồng”). 

6/Samatha=Thiền chỉ. 7/Samàdhi=Thiền định. 

8/Samàdhàna=Hợp với thiền định. 9/Sammà diṭṭhi=Chánh kiến. 

10/Sàrìputta=Tên Ngài Xá-lợi-phất. 11/Sàvatthì=Thành đô Xá-

vệ. 12/Siggava=Tên Ngài Siggava. 13/Sìmasambheda=Kết giới 

pháp. 14/Sukha paṭipadà=Viên chứng lạc. 15/Sutta piṭtaka=Tạng 

KINH. 16/Subha paramà (Mettà)=Thượng phẩm từ bi. 

17Sumaṅgalavilàsinì=Tên kinh. 18/Soṇaka=Tên Ngài Soṇaka, 

«Đoạn Phiền». 19/Sobhita=Tên Ngài Sobhita, «Hảo Tánh». 

20/Hasituppàdacitta=Tiếu sinh tâm. 21/Hetu (Sutta)=Căn nhân. 

------------ 

 



 

 

308 

 

Phân tập V 

§6. SỰ PHÁT SINH của «Diệt Đế». 

(Uppàda Nirodha Vàra) 

1 

(a)-Thọ uẩn (Vedanakkhandha) đã dứt trong một người, thì Sắc 

uẩn (Rùpakkhandha) trong người ấy, có thể phát sinh không ? -

Không. (Na atthi).  

(b)-Sắc uẩn (Rùpakkhandha) đã phát sinh, thì Thọ uẩn 

(Vedanakkhanda) chấm dứt được không ? -Không. 

(a)-Tưởng uẩn (Saññakkhandha) chấm dứt trong một người, thì 

Thọ uẩn (Vedanakkhandha) trong người ấy, có thể phát sinh 

không ? -Không. 

(b)-Thọ uẩn (Vedanakkhandha) đã phát sinh, thì Tưởng uẩn 

(Saññakkhandha) chấm dứt được không ? -Không.* 

Pàli văn*: 

*“-Yassa rùpakkhandho uppajjati, tassa vedanakkhandho 

uppajjatìti ? -No. -Yassa và pana vedanakkhando nirujjhati, 

tassa rùpakkhandho uppajjhatì’ti ? -No”. 

“-Yassa vedanakkhando uppajjati, tassa saññakkhandho 

nirujjhati ? -No. Yassa và pana saññakkhando nirujjhati, tassa 

vedanakkhando uppajjatì’ti . -No. 

2 



 

 

309 

 

(a)-Thọ uẩn (Vedanakkhandha) chấm dứt ở cõi ấy, thì Sắc uẩn 

(Rúpakkhandha) có thể phát sinh không ?  

    -Ở cõi “chúng sanh vô tưởng” (Asaññasatta), khi Sắc uẩn 

(Rùpakkhandha) phát sinh, Thọ uẩn không chấm dứt. -Nhưng ở 

cõi “chúng sinh có 5 căn quyền” (Pañcavokàra), Sắc uẩn 

(Rùpakkhandha) phát sinh, và Thọ uẩn (Vedanakkhandha) có 

thể chấm dứt. 

(b)-Sắc uẩn (Rùpakkhandha) phát sinh ở cõi ấy, thì Thọ uẩn 

(Vedanakkhandha) có thể chấm dứt không ? 

     -Ở cõi “chúng sanh vô sắc” (Arùpasatta), khi Thọ uẩn 

(Vedanakkhnadha) chấm dứt, thì Sắc uẩn (Rùpakkhandha) 

không thể phát sinh. -Nhưng ở cõi “chúng sanh với 5 căn quyền” 

(Pañcavokàra), Thọ uẩn cũng như Sắc uẩn có thể đều chấm dứt. 

(a)Tưởng uẩn (Saññakkhandha) chấm dứt ở cõi ấy, Thọ uẩn 

(Vedanakkhandha) có thể phát sinh không ? -Có thể. 

(b)Thọ uẩn (Vedanakkhandha) phát sinh ở cõi ấy, Tưởng uẩn 

(Saññakkhandha) chấm dứt được không ? -Được.* 

Pàli văn*: 

*“-Yattha rùpakkhandho uppajjati, tattha vedanakkhandho 

nirujjhatìti ? -Asaññasatte tattha rùpakkhandho uppajjati, no ca 

tattha vedanakkhando nirujjhati. Pañcavokàre tattha 

rùpakkhandho ca uppajjati, vedanakkhandho ca nirujjhati…” 

3 



 

 

310 

 

(a)-Khi Thọ uẩn (Vedanakkhanda) chấm dứt trong một chúng 

sanh ở cõi ấy, thì Sắc uẩn (Rùpakkhandha) phát sinh được hay 

không ? -Không.  

(b)-Khi Sắc uẩn (Rùpakkhandha) phát sinh trong một chúng 

sanh ở cõi ấy, thì Thọ uẩn (Vedanakkhandha) chấm dứt được 

hay không ? -Không. 

-------------- 

 

Phân tập VI 

§7. Nói về TUỆ THẤU ĐÁO Chân Đế. 

(Pariññà Vàra) 

<>Một “tịnh giả” đã biết rõ Sắc uẩn (Rùpakkhandha), thì dập tắt 

được Thọ uẩn (Vedanakkhandha) không ? -Được. 

Hay là : 

<>Một “hành giả” đã biết rõ Thọ uẩn (Vedanakkhandha), thì 

dập tắt được Sắc uẩn (Rùpakkhandha) không . -Được. 

 

 

 

 



 

 

311 

 

 

 

 

Chương VIII 

 

Trìnb bày DUYÊN HỆ  

(Paṭṭhàna Pakaraṇa). 

§1. Vào đề 

<>Có thể nói sách «DUYÊN HỆ» (Paṭṭhàna Pakaraṇa) hay «Hệ 

Thống Tương Quan Duyên Khởi», là «Bộ Kinh vĩ đại nhất» của 

Phật giáo. -Nó còn được biết đến với cái tên «Đại Thư Tập» 

(Mahà Pakaraṇa), gồm 6 quyển với 3120 trang sách, trong ấn 

bản Tam Tạng bằng chữ Xiêm, hay tiếng cổ kinh nước Thái Lan 

(Siamese Tipiṭaka).  

-Ấn phẩm nầy quả thật là một pho sách quan trọng và đầy «giá 

trị nguồn gốc». Nó cũng nổi tiếng chẳng khác nào «Bộ PHÁP 

TỤ» (Dhammasaṅganì Pakaraṇa), và đóng vai trò nền tảng của 

Vi Diệp Pháp (Abhidhamma). 

<>Sự nghiên cứu sâu sắc vào «vũ trụ pháp bảo», hay tiến trình 

học hỏi xuyên qua các «giai đoạn tâm vật» khác nhau, trong 

những kinh điển trước đây, ngoại trừ 2 bộ Nhân Chế Định 

(Puggalapaññatti) và Ngữ Tông (Kathàvatthu), như chúng ta đã 

đọc, thì «mức tuyệt hảo của sự học Vi Diệu Pháp», được tìm 

thấy trong DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna Pakaraṇa).  

Thử nhắc lại : 



 

 

312 

 

1/Bộ «PHÁP TỤ» (Dhammasaṅganì) đưa ra sự đánh số các 

«chùm pháp» (Màtikà), dưới những loạt đầu đề, gồm «Hai chi» 

(Dukà) và «Ba chi» (Tikà).  

2/Bộ «PHÂN TÍCH» (Vibhaṅga) minh xác «mức độ phân tích» 

ra các UẨN (Khandhà), các XỨ (Àyatanà), các GIỚI (Dhàtu), 

và những pháp khác, trong lãnh vực Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma). 

3/Sách «NGỮ TÔNG» (Kathàvatthu) chứng tỏ «tất cả sự phân 

phối và các PHÁP cần được hiểu như thế nào», trong mối liên 

quan giữa chúng, với UẨN (Khandha), với XỨ (Àyatana), và 

với GIỚI (Dhàtu) 

4/Sách SONG ĐỐI (Yamaka) ấn định «sự hàm ý» cho những từ 

ngữ Phật học, khi chúng ở tình trạng «đơn nghĩa» hay «đa 

nghĩa», và «công bố» phần hành của các Pháp ấy, trong «bản 

tính của mỗi cá biệt con người», đối với ngoại cảnh. 

5/Và sách DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna Pakaraṇa), quyển cuối cùng 

của Tạng Vi Diệu Pháp (Abhidhamma Piṭaka), lại chỉ ra rằng 

«Văn tự nói về PHÁP không phải chỉ là những cá ngữ đơn độc, 

mà đúng ra là những chữ nghĩa, chuyên chở một số vi phần 

trong vận hành vũ trụ, theo đó đơn vị nhỏ nhất hằng điều kiện 

hóa tất cả những gì còn lại, đồng thời tự nó cũng nằm trong mọi 

tương quan điều kiện hóa ấy». 

<>Do đó, hiệu lực của sách DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna Pakaraṇa) thì 

giống như hiệu lực của một «sưu tập thiên văn», giúp cho người 

ta tìm hiểu xem «Toàn thể vũ trụ nầy, gồm những ngôi sao lớn 



 

 

313 

 

nhỏ và hành tinh, tạo thành một hệ thống duy nhất, vận hành 

một cách tạo hóa như thế nào». 

<>Vả lại, sự thông qua các sắp đặt phức tạp, quả thật rất khó 

khăn, đối với những ai chưa nghiên cứu đầy đủ môn «Nguyên 

Hành Học» (Originality).  

-Vì thế, trong chương nầy, chúng tôi chỉ nêu ra những nét chính 

thuộc nội dung cuốn sách, rồi trình bày mục «giới thiệu duyên 

hệ», phản ảnh mối «liên quan căn bản» (Paccayà), giữa những 

Pháp, để hướng đến cấu trúc còn lại của cuốn sách. 

§2. Các NÉT CHÍNH 

<>Chữ «Paṭṭhàna» do 2 phần hợp lại, là «paccaya» (=tương 

quan), cộng với «ṭhàna» (=nền tảng), -nghĩa là «nền tảng tương 

quan». -Có tất cả «24 nền tảng tương quan» như thế, hay gọi 

một cách triết học «toàn bộ» ấy là DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna).  

-Nó đã được cắt nghĩa trong chương VIII thuộc cuốn I, để sinh 

viên học hỏi và ứng dụng vào sự hiểu biết cái tính «cơ duyên» 

của «vạn pháp trong vũ trụ». 

<>DUYÊN HỆ liên quan đến «22 chùm pháp 3 chi» (Tikà) và 

«100 chùm pháp 2 chi» (Dukà), của bộ «Pháp Tụ» 

(Dhammasaṅganì)*, một cách «vừa tách rời», và «vừa phối hợp 

khi nào có thể», để chứng minh «vạn pháp do duyên lập», xuyên 

qua ánh sáng của «24 tương Quan» (24 paccayà). 

Pàli văn* : 



 

 

314 

 

«Sammàsambuddhena hi anulomapaṭṭhàne dvàvisati tike 

nissàya tika-paṭṭhànaṃ nàma nidiṭṭhaṃ, sataṃ duke nissàya 

duka-paṭṭhànaṃ nàma….». (Aṭṭhakathà p. 256). 

---------------- 

<>Sau đây là 24 «PHÂN ĐỀ TƯƠNG QUAN» : 

I 

Tương quan NHÂN TỐ, hay “Thuận Thứ”. 

(Anuloma-paṭṭhàna) 

*Tương quan nầy nói về những thực tại, theo đó sự liên hệ luôn 

luôn hiệu lực một cách tùy NHÂN giữa các pháp, bắt đầu bằng 

“một câu dẫn đề” và “7 câu hỏi”. -Chẳng hạng như : 

-Các tình trạng sau đây có thể phát sinh, tùy vào hiệu lực do 

NHÂN của các pháp (Dhammà) chăng ? -Nói cách khác 

“NGUYÊN NHÂN (Hetu) là lý do ?”. 

1/Một thiện pháp (kusala-dhamma) hằng bị điều kiện hóa bỡi 

liên quan hiệu lực của nguyên nhân (hetu) chăng ? 

2/Một bất thiện pháp (akusala-dhamma) hằng bị điều kiện hóa 

bỡi liên quan hiệu lực của nguyên nhân (hetu) chăng ? 

3/Một pháp “trung tính” hay “phi thiện phi ác” (abyàkatà-

dhamma) hằng bị điều kiện hóa bỡi liên quan hiệu lực của 

nguyên nhân (hetu) chăng ? 

4/Một pháp thiện (kusala-dhamma) và một pháp trung tính 

(abyàkata-dhamma) cũng bị điều kiện hóa bỡi liên quan hiệu lực 

của nguyên nhân (hetu) chăng ? 



 

 

315 

 

5/Một pháp bất thiện (akusala-dhamma) và một pháp trung tính 

(abyàkatà-dhamma) cũng bị điều kiện hóa bỡi liên quan hiệu lực 

của nguyên nhân (hetu) chăng ? 

6/Một pháp thiện (kusala-dhamma) và một pháp bất thiện 

(akusala-dhamma) cũng bị điều kiện hóa bỡi liên quan hiệu lực 

của nguyên nhân (hetu)  chăng ? 

7/Một pháp thiện (kusala-dhamma), một pháp bất thiện 

(akusala-dhamma), và một pháp trung tính (abyàkata-dhamma) 

cũng bị điều kiện hóa bỡi liên quan hiệu lực của nguyên nhân 

(hetu) chăng ?* 

Pàli văn*: 

“Siyà kusalaṃ dhammaṃ paṭicca kusalo dhammo upajjeyya 

hetupaccayà. Siyà kusalaṃ dhammaṃ paṭicca akusalo dhammo 

uppajjeyya hetupaccayà. Siyà kusalaṃ dhammaṃ paṭicca 

abyàkato dhammo uppajjeyya hetupaccayà”. (Paṭṭthàna. p.7). 

---------------- 

II 

Tương quan TÙY ĐIỀU KIỆN 

(Paccaniya-paṭṭhàna) 

*Tương quan nầy nói về các thực tại, từ đó sự liên hệ không hẳn 

tùy nhân duyên, mà là tùy ĐIỀU KIỆN, cũng được trình bày 

bằng một “câu dẫn đề” và “7 câu hỏi” (như trên), nhưng với sự 

phủ định : 



 

 

316 

 

-Các tình trạng sau đây phải chăng có thể phát sinh, không tùy 

điều kiện nhân duyên giữa các pháp (Dhammà) ? 

1/Một thiện pháp (kusala-dhamma) không tùy điều kiện liên 

quan của nguyên nhân (hetu) ? 

2/Một bất thiện pháp (akusla dhamma) không tùy điều kiện liên 

quan nguyên nhân (hetu) ? 

3/Một pháp “trung tính” hay “phi thiện phi ác” (abyàkatà-

dhamma) không tùy thuộc vào điều kiện của liên quan của 

nguyên nhân (hetu) ? 

4/Một pháp thiện (kusala-dhamma) và một pháp trung tính 

(abyàkata-dhamma) không tùy điều kiện của liên quan nguyên 

nhân (hetu) ? 

5/Một pháp bất thiện (akusala-dhamma) và một pháp trung tính 

(abyàkatà-dhamma) không tùy điều kiện của liên quan nguyên 

nhân (hetu) ? 

6/Một pháp thiện (kusala-dhamma) và một pháp bất thiện 

(akusala-dhamma) không tùy điều kiện của liên quan nguyên 

nhân (hetu) ? 

7/Một pháp thiện (kusala-dhamma), một pháp bất thiện 

(akusala-dhamma), và một pháp trung tính (abyàkatà dhamma) 

không tùy điều kiện của liên quan nguyên nhân (hetu) ? 

--------------- 

III       

Tương quan NHÂN TỐ và TÙY ĐIỀU KIỆN 



 

 

317 

 

(Anuloma-Paccaniya-paṭṭhàna) 

*Tương quan nầy nói về các thực tại, bao gồm cả 2 theo thứ tự, 

số (I) DUYÊN trước và số (II) ĐIỀU KIỆN sau, như vừa trình 

bày trên đây. -Nghĩa là ngoài “câu dẫn đề” vẫn có “7 câu hỏi” 

như trước.  

-Chẳng hạng như “câu dẫn đề” nói rằng : 

“Trong “duyên hệ” nầy, phải chăng sự tương quan chỉ có mặt 

và tùy thuộc giữa các pháp có khả năng thích ứng (Anuloma 

=thuận thứ), nhưng không có mặt và tùy thuộc (Paccaniya) giữa 

các pháp khác chưa có khả năng thích ứng ?”. 

-Rồi 3 phẩm cách THIỆN (Kusala), BẤT THIỆN (Akusala), và 

TRUNG TÍNH (Abyàkata) cũng được lập lại, để phối hợp thành 

7 câu hỏi, như mẫu đã trình bày. 

----------------- 

IV 

Tương quan TÙY ĐIỀU KIỆN và NHÂN TỐ 

(Paccaniya-Anuloma-paṭṭthàna) 

*Tương quan nầy nói về các thực tại, cũng bao gồm cả hai, 

nhưng sắp số (II) ĐIỀU KIỆN trước, và số (I) NHÂN TỐ sau, 

như vừa trình bày trên đây. -Nghĩa là ngoài “câu dẫn đề” vẫn có 

“7 câu hỏi” như đã nêu ở đoạn trước.  

-Chẳng hạng như “câu dẫn đề” nói rằng : 

“Trong “duyên hệ” nầy, phải chăng sự tương quan chỉ có mặt 

và tùy thuộc đơn phương giữa các pháp nầy (Anuloma), nhưng 



 

 

318 

 

không có mặt và tùy thuộc đơn phương (Paccaniya) giữa các 

pháp khác ?”. 

-Rồi 3 phẩm cách THIỆN (Kusala), BẤT THIỆN (Akusala), và 

TRUNG TÍNH (Abyàkata) cũng được lập lại để phối hợp thành 

7 câu hỏi, như mẫu đã trình bày. 

<>Tất cả ở đây theo đúng một “phương pháp có căn cước”, 

trước tiên là phải đề cập đầy đủ, tiếp theo là đề cập gọn gàng, và 

sau cùng là khai triển nội dung với cùng một đường lối.  

-Hai mươi bốn DUYÊN HỆ (24 Paṭṭhàna) cần được áp dụng, tôn 

trọng những điều nói trên, bằng 6 mặt, là : 

1/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “22 chùm 

pháp 3 chi”, gọi là “Duyên hệ chặc chẽ với các pháp 3 chi” 

(Tika-paṭṭhàna). 

2/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “100 

chùm pháp 2 chi”, gọi là “Duyên hệ chặc chẽ với các pháp 2 

chi” (Duka-paṭṭhàna). 

3/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “100 

chùm pháp 2 chi” (Duka-paṭṭhàna), kết hợp với “22 chùm pháp 3 

chi” (Tika-paṭṭhàna), gọi là “Duyên hệ hỗn hợp của các pháp 2 

chi và 3 chi” (Duka-Tika-Paṭṭhàna). 

4/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “22 chùm 

pháp 3 chi” (Tika-paṭṭhàna), kết với “100 chùm pháp 2 chi” 

(Duka-paṭṭhàna), gọi “Duyên hệ hỗn hợp của các pháp 3 chi và 2 

chi” (Tika-Duka-paṭṭhàna). 



 

 

319 

 

5/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “22 chùm 

pháp 3 chi” (Tika paṭṭhàna), chính nó hỗn hợp với nhau, gọi là 

“Duyên hệ 3 chi và 3 chi” (Tika-Tika-paṭṭhàna). 

6/Áp dụng 24 Duyên hệ trước các thực tại, xuyên qua “100 

chùm pháp 2 chi” (Duka-paṭṭhàna), chính nó hỗn hợp với nhau, 

gọi là “Duyên hệ 2 chi và 2 chi” (Duka-Duka-paṭṭhàna).*                       

Pàlì văn* : 

“Evaṃ anulome cha paṭṭhànàni, paccanìye cha, anuloma- 

paccanìye cha, paccanìyanulome cha paṭṭhànànì’ti, idaṃ 

catuvìsati-samantapaṭṭhàna-samodhàna-paṭṭhàna-mahà-

pakaranaṃ nàmàtì’ti vuttaṃ….”        (Aṭṭh. Comm. p.257). 

--------------- 

§3. Lược diễn QUAN HỆ 

(Paccaya Niddesa) 

 <>Nội dung đáng chú ý của bộ sách DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna 

pakaraṇa), là cắt nghĩa bằng một phương pháp qui nạp và kê 

khai “Sự liên quan (Paccaya) vận hành giữa các pháp sinh hành 

như thế nào”.  

-Đặc sắc nầy gọi là “Lược diễn QUAN HỆ” (Paccaya Niddesa), 

hay “Giới thiệu pháp phát khởi LIÊN QUAN”, dạng căn bản 

nhất của một “khai triển toàn bộ hệ thống” trong “Triết học A-

tỳ-đàm” hay Vi Diệu Tạng (Abhidhamma piṭaka philosophy). 

<>Chúng ta hãy đọc bảng kê khai sau đây, để khỏi dài dòng, mà 

vẫn thấy được những điểm chính : 

 



 

 

320 

 

 

   Số    :    Duyên (Paccaya)    :   Pháp duyên (Dhammapaccaya)  trang bên trái   

    I     :Nhân duyên (Hetu paccaya):      

    1    :                                             :   Hetu (Nhân) 

          :                                             : 

          :                                             : 

          :                                             : 

   II    :Cảnh duyên (Àrammana P.): 

    1    :                                            :   Sắc xứ (Rùpàyatana) 

          :                                            : 

    2    :                                            :  Thinh xứ (Saddàyatana) 

          :                                            : 

    3    :                                            :  Hương xứ (Gandhàyatana) 

    4    :                                            :  Vị xứ (Rasàyatana) 

    5    :                                            :  Xúc xứ (Phoṭṭhabbàyatana) 

    6    :                                            : Tất cả 5 xứ nói trên. 

          :                                            :  (Pañca àyatanàni) 

          :                                            : Tất cả pháp (Sabbadhammà) 

   7    :                                             : 

________________________________________________________ 

*Yaṃ yaṃ dhammaṃ àrabbha ye ye dhammà uppajjanti, citta cetasikà dhammà  

 



 

 

321 

 

 

    Duyên Sinh (Paccuppanna)          :    Nhận xét (Remarks)   trang bên phải                                               

(a)Pháp phối hợp với nhân duyên    : 

(b)Cách vật chất sinh ra bỡi chúng  : 

     …………………………………:  

    ………………………………… : 

   …………………………………. : 

(a)Nhãn thức giới(cakkhuviññànadhàtu)  : 

(b)Pháp phối hợp với nó……………….. : 

(a)Nhĩ thức giới (Sotaviññàṇadhàtu)…... : 

(b)Pháp phối hợp với nó……………….. : 

(a)Tỷ thức giới (Ghànaviññàṇadhàtu)….. : 

(a)Thiệt thức giới (Jìvhàviññàṇadhàtu)… : 

(a)Thân thức giới (Kàyaviññàṇadhàtu)… : 

(a)Ý giới (Kàyadhàtu)………………và…: Tất cả pháp cảnh của tâm  

(b)Các pháp phối hợp với chúng………...:  và tâm sở liên quan với  

(a) Ý thức giới (Manoviññàṇadhàtu)…….:  chúng do duyên hệ nầy. 

(b)Các pháp phối hợp với nó…………….: 

________________________________________________________ 

te te dhammà tesaṃ tesaṃ dhammànaṃ àrammaṇa-paccayena paccayo. 

 



 

 

322 

 

   Số   :  Duyên (Paccaya)   :      Pháp duyên (Dhammapaccaya)  trang bên trái 

  III    : Ưu thế duyên (Adhipati paccaya):      

    1    :                                             :  DỤC ưu thế (Chandàdhipati) 

          :                                             : 

          :                                             : 

    2    :                                             :  TẤN ưu thế (Viriyàdhipati) 

    3    :                                             :  TÂM ưu thế (Cittàdhipati) 

    4    :                                             :   KHÁN ưu thế (Vimaṃsàdhipati) 

   IV   :  Bất đoạn duyên (Ananta-   : 

    1    :   rapaccaya)                     :(a) Cả 5 ý giới (Pañcaviññàṇadhàtu) 

          :                                         :(b) Pháp phối hợp với chúng.   

          :                                         : 

    2    :                                         :(a) Ý giới (Manodhàtu) 

          :                                         :(b) Pháp phối hợp với nó. 

          :                                         : 

    3    :                                         : Pháp thiện đi đầu. (Kusaladhammà) 

    4    :                                         : Bất thiện đi đầu (Akusaladhammà) 

________________________________________________________ 

*Yaṃ yaṃ dhammaṃ garuṃ katvà ye ye dhammà uppajjanti, citta cetasikà 

**Yesaṃ yesaṃ dhammànaṃ anantarà ye ye dhammà uppajjanti citta- 

paccayena paccayo. 

 



 

 

323 

 

________________________________________________________________ 

      Duyên sinh (Paccayuppanna)      :  Nhận xét (Remarks)   trang bên phải                 

                                                           :      

(a)Pháp phối hợp với dục (Chanda)   :  Tất cả pháp làm phát sinh Tâm  

(b)Cách phát sinh vật chất bỡi nó      :  và  Tâm sở, liên quan với nó 

 -Với Tấn ưu thế  (Viriya adhipati)    :   do Duyên hệ nầy. *                                                                        

-Với tâm ưu thế (Citta adhipati)         : 

-Với khán ưu thế (Vimaṃsa adhipati): 

 …………………………………….. : 

(a) Ý giới (Manodhàtu), và………… : 

(b) Pháp phối hợp (Dhammà)……… :                                         

    ……………………………………: 

(a) Ý thức giới (Manoviññàṇadhàtu) và :    

(b) Pháp phối hợp (Dhammà) với nó…: Tất cả Pháp theo sau Tâm và 

(a) Đi sau có Thiện (Kusala)…………..:  Tâm sở, liên quan với nó 

(b) Đi sau có Trung tính (Abyàkatà)…..:  bỡi Duyên hệ nầy. ** 

(a) Đi sau có Bất thiện (Akusala)……...: 

(b) Đi sau có Trung tính (Abyàkatà)…..:                 

________________________________________________________ 

*dhammà te te dhammà tesaṃ tesaṃ dhammànaṃ adhipati paccayena paccayo. 

 **cetasikà dhammà te te dhammà tesaṃ tesaṃ dhammànaṃ anantara – paccayena  

paccyo 



 

 

324 

 

 

   Số    :  Duyên (Paccaya)   :     Pháp duyên (Dhammàpaccaya) trang bên trái   

    5     :                                            :    Trung tính (Abyàkata) đi trước  

           :                                            :              

   V     :Bất ly Duyên (Samantara Paccaya) :          «Do» 

  VI    : Đồng sinh duyên (Sahajàta Paccaya): 

          :                                             : 

    1    :                                            :   Bốn UẨN tâm lý 

          :                                            : 

    2    :                                            :  Tứ đại (4 Mahàbhùta) 

    3    :                                            :  Danh Sắc (Nàma Rùpa) 

    4    :                                            : Tâm và Tâm sở (Citta Cetasika) 

    5    :                                            :  Các ĐẠI (Mahàbhùtà) 

    6    :                                            :  Pháp vật chất. 

 VII   : Những Duyên khác nữa      :                                                                   

          : (Aññamañña paccaya)        :  

   1     :                                             : 4 UẨN tâm lý. 

   2     :                                             : Tứ ĐẠI (4 Mahàbhùta) 

   3     :                                             :  Danh Sắc (Nàma Rùpa) 

 

 

 



 

 

325 

 

   Duyên sinh (Paccayuppanna)        :    Nhận xét  (Remarks)    trang bên phải    

(a)Theo sau bỡi Trung tính (Abyàkatà) :   

(b)Bỡi pháp Thiện (Kusala) và Bất -     :            

                                thiện (Akusala)…..: 

 ………………..“Do”…………………: 

 ………………………………………..: 

Bốn UẨN tâm lý………………………:     Giữa cái nầy và cái kia 

……………………………………….. :      (Aññamaññaṃ) 

Tứ ĐẠI (4 Mahàbhùta)………………..:    Liên quan với Duyên Đồng 

………………………………………… :    Sinh (Sahajàta paccayena- 

………………………………………… :    Paccayo) 

Danh sắc đồng thời với khái niệm           : 

(Okkantikkhaṇe)………………………..: 

Cách vật chất phát sinh do tâm thức……: 

Cách của Sắc Y sinh (Upàdàya Rùpa)….: 

Tâm sở pháp chỉ thỉnh thoảng…………..: 

 ………………………………………….:   

Bốn UẨN tâm lý………………………...:  Giữa chúng với nhau  

Tứ ĐẠI (4 Mahàbhùta)………………….:          (Như trên) 

Danh Sắc (Nàma Rùpa) cùng lúc với……:          (Như trên) 

Khái niệm (Okkantikkhaṇe)……………..: 

 



 

 

326 

 

 

 

   Số    :     Duyên (Paccaya)      :  Pháp duyên (Dhammapaccaya) trang bên trái   

VIII    :     Nương tựa duyên      :      

           :     (Nissaya Paccaya)     :    

           :                                        : 

   1      :                                        :   Bốn UẨN tâm lý 

           :                                        : 

   2      :                                        :  Tứ ĐẠI (4 Mahàbhùta) 

   3      :                                        :  Danh Sắc (Nàma Rùpa) 

          :                                   : 

   4      :                                        :  Tâm và Tâm sở (Citta Cetasika) 

           :                                        :   

   5      :                                        :   Các ĐẠI (Mahà Bhùtà) 

   6      :                                        :  Từ NHÃN xứ đến THÂN xứ  

           :                                        :  (Cakkhàyatana=>Kàyàyatana) 

           :                                        : 

   7      :                                        :  Nhục Tâm trú sở (Hadaya vatthu)* 

________________________________________________________ 

*Yaṃ rùpaṃ (=hadayavatthu) nissàya maṇodhàtu ca maṇo-viññàna-dhàtu 

taṃsampayuttakànaṃ ca dhammànaṃ nissaya-paccayena paccayo.    

 

 



 

 

327 

 

 

___________________________________________________________________ 

   Duyên sinh (Paccayuppanna)         :  Nhận Xét (Remarks)  trang bên phải                                                     

Bốn UẨN tâm lý……………………:    Giữa chúng với nhau. 

 ……………………………………..: 

Tứ ĐẠi (4 Mahàbhùta)……………..: 

Danh Sắc đồng thời với khái niệm…..: 

(Okkantikkhaṇe)……………………: 

Cách vật chất phát sinh do tâm thức  : 

Cách của Sắc Y sinh………………...: 

(Upàdàya Rùpa)……………………..: 

(a)Từ Nhãn thức giới (Cakkhuviñ-     : 

ñànadhàtu) đến Thân thức giới (Kà-   : 

yaviññànadhàtu)……………………..: 

(b)Pháp phối hợp với chúng                : 

(a) Ý giới (Manodhàtu)………………:    

(b) Ý Thức giới (Manoviññànadhàtu) : 

(c) Các pháp phối hợp với chúng……: 

________________________________________________________ 

*vattanti, taṃ rùpaṃ maṇo dhàtuyà ca maṇo-viññàṇa-dhàtuya ca    

 

 



 

 

328 

 

   Số  :      Duyên (Paccaya)     : Pháp duyên (Dhammà paccaya)  trang bên trái   

 IX    : Túc trợ duyên (Upanissaya :      

         :  -paccaya)                            :   

   1    :                                              :   Đi trước bỡi Thiện pháp  

          :                                             : 

   2     :                                             :    Đi trước bỡi thiền pháp  

          :                                             : 

   3     :                                             :    Đi trước bỡi Thiện pháp  

          :                                             : 

   4    :                                              :    Đi trước bỡi Ác pháp 

          :                                             : 

          :                                             :   

   5     :                                             :   Đi trước bỡi pháp Trung tính 

   6     :                                             :   Bỡi thời tiết, thực phẩm, cá tính,  

                                                        :   và chỗ ở 

  X     :        Tiền lệ DUYÊN           :  

          :      (Purejàta paccaya)         :                        

  1      :                                             :   Nhãn xứ (Cakkhàyatana) 

  2      :                                             :   Nhĩ xứ (Sotàyatana) 

________________________________________________________ 

*Xem lại cuốn I.      

  



 

 

329 

 

   Duyên sinh ( Paccayuppanna)               : Nhận xét (Remarks)   trang bên phải     

…………………………………………..: 

Pháp đi sau là THIỆN (Kusala dhamma)  :                                                                  

…………………………………………..:                                                                  

 Pháp đi sau đôi khi* là BẤT THIỆN        :                                                              

                                (Akusala dhamma)…:                                            

Pháp đi sau là Trung tính (Abyàkatà)……: 

…………………………………………...:                                                               

(a) Pháp bất thiện (Akusala dhammà)       : 

(b) Pháp đi sau đôi khi thiện*  (Kusala)    : 

(c) Pháp đi sau là Trung tính (Abyàkatà)  : 

…………………………………………. : 

(a) Pháp Trung tính (Abyàkatà dhammà) : 

(a) Pháp Thiện (Kuasala dhammà)…….. : 

(a) Pháp Bất thiện (Akusala dhammà)…. : 

…………………………………………..:   

…………………………………………..:    

(a) Nhãn thức giới (Cakkhuviññàṇadhàtu):    

(b) Các pháp (Dhammà) phối hợp với nó : 

(Mutatis mutandis)………………………: 

 

 



 

 

330 

 

 

   Số  :   Duyên (Paccaya)      :    Pháp duyên (Paccaya dhammà)  trang bên trái   

         :                                            : 

    3   :                                            :   Sắc xứ (Rùpàyatana) - Xúc xú 

         :                                            :   (Phoṭṭhabbàyatana) 

   4    :                                            :   Tất cả 5 XỨ (Pañcàyatanàni) 

         :                                            : 

   5    :                                            :   Tâm nhục sở (Hadayavatthu) 

         :                                            :    

         :                                            : 

 XI    : Hậu lệ duyên (Pacchà-       :                                         

         :  jàta paccayà)                     : 

   1    :                                            : Tâm và Tâm sở phát sinh về sau 

XII   :  Tái diễn duyên (Àsevana- :                                          

         :   paccaya)                           : 

  1     :                                            :Thiện pháp trước (Kusala-dhammà) 

  2     :                                            : Áp pháp tạo trước (Akusala-dham.) 

 3      :                                            : Duy tác pháp trước (Kiriya-dham.) 

XIII  :  Nghiệp duyên (Kamma-   :  Hành động thiện và bất thiện 

         :   paccayà)                           :  Chủ ý (Cetanà) 

 

 



 

 

331 

 

            Duyên sinh (Paccayuppanna)         :  Nhận xét (Remarks) trang bên phải                                                           

……………………………………………:  

(a)Từ Nhãn thức giới (Cakkhuviññàṇa-      : 

    Dhàtu) đến Thân thức giới (Kàya-          : 

    Viññàna Dhàtu) và……………………...: 

(b)Pháp phối hợp với chúng……………....: 

 ……………………………………………:  

(a) Ý giới (Mano-dhàtu) và……………….: 

(b)Pháp phối hợp với chúng……………....: 

 ……………………………………………: 

(a) Ý giới (Manodhàtu)……………………: 

(b) Pháp đi chung với chúng (dhammena)...: 

(c) Ý thức giới đôi khi (Manoviññàṇadhàtu): 

«Trung ấm thân» phát khởi trước chúng….:  

Các Pháp theo sau : Thiện  (kusala)………: 

                                 Bất Thiện (Akusala)...: 

                                 Duy tác (Kiriya)…….: 

(a) Các UẨN hay kết quả…………………: 

(b) Sắc vật do nó sinh ra………………….: 

(a) Pháp đi chung với nó………………….: 

(b) Cách nó phát sinh sắc vật……………..: 

 



 

 

332 

 

 

   Số    :      Duyên (Paccaya)     :   Pháp duyên (Dhammapaccaya) trang bên trái   

  XIV : Quả duyên (Vipàka paccaya):      

    1    :                                               :   Kết quả là 4 UẨN tâm lý 

 XV   :  Thực phẩm duyên (Àhàra -  :   

  1      :   Paccaya)                              :   Đoàn thực (đồ ăn vật chất) 

  2      :                                               :   Tư niệm thực (tâm lý) 

XVI   :Căn duyên (Indriya paccaya) : 

    1    :                                                :   Năm giác quan 

          :                                                : 

    2    :                                                :  Sắc căn (Rùpa Indriya) 

          :                                                : 

    3    :                                                :  Tâm sở căn 

XVII  : Thiền duyên (Jhàna paccaya):                                        

   1     :                                                : Các chi thiền (Jhànṅanga)  

XVIII: Đạo duyên (Magga paccaya) :   

  1      :                                                :  Các chi đạo (Maggaṅga)                                       

XIX  : Đồng hành duyên                   :                                   

         :  (Sampayutta paccaya)           :  Bốn UẨN tâm lý. 

XX   :  Ly hành duyên (Vippayutta- :  

         :  paccaya)                                :  Pháp của tâm vật 

 



 

 

333 

 

                                                              

    Duyên Sinh (Paccayuppanna)     :     Nhận xét (Remarks)    trang bên phải 

Bốn UẨN kết quả tâm lý…………:  Giữa nó với nhau (Aññamaññaṃ) 

……………………………………:  

Thân nầy của chúng ta……………: 

(a)Pháp kết hợp với chúng………..: 

(b)Cách sắc vật phát sinh từ chúng : 

……………………………………: 

(a)Như thức giới (Viññàṇadhàtu)...: 

(b)Pháp đi chung với chúng………: 

……………………………………: 

Vật lý phát sinh do nghiệp………..: 

(a)Pháp đi chung với chúng………: 

(b)Cách pháp phát sinh vật chất….:  

……………………………………: 

(a) Pháp đi chung với nó……………..: 

(b)Các pháp phối hợp với nó……..: 

 ………………“Do”………………: 

 ……………………………………:    Giữa chúng với nhau. 

 

 

 



 

 

334 

 

   Số    :     Duyên (Paccaya)   :    Pháp duyên (Dhammapaccaya) trang bên trái   

 XX I  :   Hiện diện duyên        : 

    1     :    (Aṭṭhi paccaya)         : Bốn Uẩn Tâm l ý 

    2     :                                      : Tứ Đại (4 Mahà bhùta) 

    3     :                                      : Danh Sắc đồng thời với khái niệm 

           :                                      :  (Okkantikkhaṇe) 

   4      :                                      :   Tâm và tâm sở 

   5      :                                      :   Các Đại (Mahàbhùtà) 

   6      :                                      : Nhãn xứ đến Thân xứ Cakkhàyatana) 

           :                                      :  -Kàyàtanà). 

          :                                       : Sắc xứ tới Xúc xứ (Rùpàyatana - 

   7     :                                       :  Phoṭṭhabbàyatana) 

   8     :                                       :    Tất cả 5 XỨ  

   9     :                                        :   Nhục tâm cơ sở 

XXII  : Khiếm diện duyên         :                        

   1     :   (Naṭṭhi paccaya)           :   Tâm và tâm sở vừa chấm dứt 

XXXIII: Duyên có rồi biến mất :            “Do” 

             : (Vigata paccaya)         : 

XXXIV: Duyên có không biến  :       (Giống như số XXI) 

             : mất (Avigata paccaya) : 

 



 

 

335 

 

     

          Duyên Sinh (Paccuppanna)          :    Nhận xét (Remarks)   trang bên phải                                                     

…………………………………………:                          

…………………………………………:   Giữa chúng với nhau 

…………………………………………: 

…………………………………………: 

Cách vật chất phát sinh do chúng………: 

Cách Sắc Y sinh (Upàdàya Rùpa)………: 

(a)Nhãn thức giới (Cakkhuviññàṇadhàtu): 

đến Thân thức giới (Kàyaviññàṇadhàtu)..: 

(b) Pháp đi kèm với chúng………………: 

 ……………….. “Do”…………………..: 

(a) Ý giới (Manodhàtu)…………………..: 

(b) Pháp đi kèm với nó………………….: 

…………………………………………..: 

(a) Ý giới (Manodhàtu)………………….:    

(b) Ý thức giới (Manoviññàṇadhàtu)……: 

(c) Pháp đi kèm với chúng………………: 

Tâm và tâm sở hiện tại…………………..: 

 ………………..“Do”……………………: 

------------------ 

 



 

 

336 

 

 

 

 

 

Chương IX 

THANH TỊNH ĐẠO 

(Visuddhimagga) 

§1. Giới thiệu 

 <>Vi Diệu Pháp trong cửa Thiền, hay “Triết học A-tỳ-đàm” của 

đạo Phật (Abhidhamma), không phải chỉ để nói một cách “cặn 

kẽ” về “thế giới tâm vật” của chúng ta, mà phải bao gồm 11 cõi 

“địa ngục” và “thiên cảnh”, -hay bao gồm các “đọa giới” 

(Niraya), “Sắc giới” (Rùpa) lẫn “Vô sắc giới” (Arùpa), -trước 

khi “hướng dẫn” người học “giáo lý tiến hóa” xuyên các “tầng 

phàm tiên”, tiến lên các trình độ Siêu thế (Lokuttara), lấy giải 

thoát Niết-bàn (Nibbàna) làm cứu cánh (Summum bonum). 

<>Và dưới những “đầu đề” gọi là “nhóm pháp” hay “chùm 

pháp” (Màtikà), chúng ta biết được “giới hạn của những cõi sinh 

linh đã được nghiên cứu”.  

<>Trong quyển I, chúng ta cũng thấy “Các trình độ đại hạnh 

(mahaggatacitta), là kết quả của sự phát triển tâm thức xuyên 

qua những tầng thiền (jhàna) như thế nào”.  

-Sự mô tả (Pakaraṇa) trong Vi Diệu Pháp tạng (Abhidhamma 

piṭaka) cũng giống như trong Kinh tạng (Suttanta piṭaka). 



 

 

337 

 

<>Nhưng…“Cái gì là phương pháp huấn luyện cho một người 

đạt được những thành quả ấy ?” -Sự “đánh giá” nầy không đến 

từ “nội dung chủ đề” của sự mô tả bản chất của con người, mà ai 

cũng nghĩ là trước tiên phải được nêu ra.  

-Trong các cuốn sách thuộc tạng Kinh, dĩ nhiên chúng ta đã tìm 

thấy rải rác đây đó, nhiều giáo huấn hướng dẫn sự thực hành. 

Nhưng khó mà “qui nạp” thành một hệ thống tiến hóa đầy đủ, 

trước khi Đại sư “Phật Âm” (Buddhghosa Acariya) viết ra cuốn 

sách nổi tiếng, gọi là “THANH TỊNH ĐẠO (Visuddhimagga), 

vào khoảng thế kỷ thứ IV sau Công nguyên. 

<>«Thanh Tịnh Đạo» hướng dẫn hành giả (Yogavacara) ngay 

từ đầu với từng bước một, như một vị thầy đầy khả năng, ưu ái 

chăm sóc «tiến độ của học trò».  

-Nhờ «Thanh Tịnh Đạo» mà sự «cố gắng đích thực» nhằm đạt 

đến «Niết-bàn» của một hành giả được biểu lộ. -Nó có thể xem 

là «Bổ Túc Thư» của Vi Diệu Pháp (Abhidhamma).  

-Không nói đến «Thanh Tịnh Đạo» thì phương châm của môn 

học Vi Diệu Pháp, chưa hoàn toàn đầy đủ. 

<>Ở đây, phần «giới thiệu» của chúng ta sẽ nêu ra những nét 

chính mà thôi. 

§2. «Mục tiêu» của bộ sách. 

<>Chữ «Visuddhi» ám chỉ «Niết-bàn» (Nirvàna)*, hay «cực 

tịnh» (Summum Bonum). -Ấy là sự tinh khiết hoàn toàn, tách rời 

khỏi tất cả ác pháp. -«Magga» có nghĩa là con đường. -Do đó, 

«Visuddhimagga», tên Pàlì của bộ sách, chuyên chở những 



 

 

338 

 

phương pháp thực hành hiệu quả, đưa đến thiết lập thành công, 

trên con đường đạt tới Niết-bàn, giải thoát cuối cùng cho một 

hành giả (Yogàvacara). 

<>Chữ «Nirvàna» có «căn ngữ chính» là «vàna» hay «taṇhà»,  

«khát khao dục vọng», là nguồn gốc của tất cả tội lỗi. -Chúng 

sinh nào qua đời với sự «khát khao dục vọng», sẽ tự nhiên tái 

sinh tùy theo kết quả của toàn bộ hành nghiệp (Kamma), đúng 

như tiềm lực của «khát khao dục vọng» thúc đẩy. -Chúng sanh 

ấy sẽ là «động tử» trong những «chu kỳ sống chết, chịu đựng khổ 

não bất tận». -Còn «Nir» là chấm dứt, tiếp đầu ngữ phủ định.  

-Do đó, «Nirvàna» tức là «chấm dứt khao khát dục vọng», đạt 

tới phẩm cách tinh khiết, cao thượng.  

-Thánh A-la-hán (Arahatta) là bậc chứng đắc Niết-bàn, thân tâm 

Ngài đã hoàn toàn chấm dứt «khao khát dục vọng» («vàna hay 

«taṇhà»). -Ngài sẽ «hoàn toàn tự do» trước mọi ràng buộc vui 

buồn, không bao giờ tái sinh nữa. 

Pàli văn* : 

«Tattha visuddhì’ti sabbamalavirahitaṃ accantaparisuddhaṃ 

nibbànaṃ veditabbaṃ. Tassà visuddhiyà maggo’ti visuddhi-

maggo. Maggo’ti adhigamùpàyo vuccati… » (1.5) 

<>Khát khao dục vọng (taṇhà=vàna) có thể ví như một cái bẩy, 

cột chặc tất cả chúng sanh có thân tâm bị ô nhiễm, bỡi nhiều sự 

cám dỗ của những niềm vui hữu hạn trong cuộc đời, tương 

đương với vô số cành cây và dây leo, đan xen chằn chịt với 



 

 

339 

 

nhau, khắp mọi mặt trong rừng rậm, không để cho một đơn vị 

thảo mộc nào, được ở vị trí tự do.  

<>Xuyên qua «Thanh Tịnh Đạo» đức Phật đã chỉ cho chúng ta 

phương pháp khai thông con đường vướng mắc nguy hiểm nầy, 

để được tự giải thoát. 

-Bước thứ nhất trong «Thanh tịnh giới» (Sìla visuddhi), gọi là 

trong sạch hóa hạnh kiểm. -Giới hạnh thanh tịnh ở đây là nền 

tảng của thiền định, mà một hành giả phải có, mới có thể đạt tới 

tỉnh táo tinh thần, hay nhất tâm an trú.  

-Và với nội lực của «nhất tâm an trú» (ekaggatà), hay «thiền 

định» (Samàdhi bhàvanà) đó, NỘI MINH (Vipassanà) sẽ phát 

sinh, một phẩm cách đủ khả năng đưa hành giả vượt lên cao, 

hướng đến Thánh quả A-la-hán (Arahatta) hay Phật (Buddha).  

-Nói vắn tắc, Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga) hay con đường 

đưa đến Niết-bàn, gồm có 3 yếu tố phải tròn đủ là : 

1-Giới (Sìla), 2-Định (Samàdhi), và 3-Tuệ (Paññà). 

<>Một người ra đời bị «đui-điếc-câm» hay một người «si mê, 

đần độn», theo Vi Diệu Pháp (Abhidhamma) là một người tái 

sinh với tâm quả bất thiện của «2 nhân» (Dvi ahetuka akusala 

vipāka paṭisandhi), thì không thể hành thiền mỹ mãn được.  

-Người thích hợp nhất (Adhikàrì) để tu thiền, là hành giả đã ra 

đời bỡi tâm quả thiện và chủng tử thông minh (Kusala-vipàka-

citta ñànasampayutta), tức là họ tái sinh với «3 nhân tốt» 

(Tihetuka paṭisandhi), như «hoa trái» của NGHIỆP THIỆN 

(Kusala kamma) từ kiếp trước.  



 

 

340 

 

<>Vì tâm quả thiện phát sinh do 3 nhân tốt có tên là : 1/Vô 

tham, hay biết thương người (alobha), 2/Vô sân hay ôn hòa 

(adosa), và 3/Vô si hay sáng suốt, bình tĩnh (amoha), nên thân 

tâm của họ không khiếm khuyết, hành thiền mới thành tựu. -Nói 

cách khác là hành giả ấy không tàn tật. 

<>Câu mở đầu kinh Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga) ghi rằng 

«một khất sĩ hữu trí*, nhiệt thành và dễ dạy trong sự thể hiện 

giới đức, có thể hóa giải dễ dàng những vướng mắc (taṇhà), và 

thiết lập vững vàng tiến trình sau đây :   

1/Giới hạnh thanh tịnh (Sìla-visuddhi), rồi phát triển tâm linh 

sạch sẽ, để có 2/Tâm thanh tịnh, hay chánh định (Samàdhi-

visuddhi), và 3/Ý thanh tịnh, hay minh sát (Vipassanà)»**.  

-Cả bộ sách Thanh Tịnh Đạo chỉ để minh giải 3 yếu pháp nầy. 

Pàlì văn : 

               *«Sapañño’ti kamma-jatihetuka-paṭisandhi  

                    paññàya paññavà» (1.7) 

             **«Sìle paṭitthàya naro sapañño 

                  Citaṃ paññañca bhàvayaṃ 

                  Àtàpì nipako bhikkhu 

                  So imaṃ vijaṭaye jaṭaṃ». 

<>Nội dung sách Thanh Tịnh Đạo được chia làm 23 chương 

(Paricchedà), theo đó : 

-Chương thứ I nói về thanh tịnh GIỚI (Sìla),  



 

 

341 

 

-Chương thư II nói về thanh tịnh ĐỊNH (Samàdhi), và  

-Chương thứ III nói về thanh tịnh TUỆ hay (Paññà), còn gọi là 

«thanh tịnh minh sát» (Vipassanà) hay «thanh tịnh Ý» (Mano). 

Phân tập I 

GIỚI = SÌLA 

§3. Giới là gì ? = (Kiṃ Sìlaṃ ?) 

<>«Giới» (Sìla) là một ngừ ngữ rất rộng. -Khi nó ám chỉ «kỷ 

luật», nó bao gồm tất cả hành vi cử chỉ của con người, cần thiết 

để thành lập một cá tính lành mạnh. -Kỷ luật có thể thuộc về 

những nguyên tắc đạo đức, như không sát sinh, không trộm cắp, 

cùng những tư cách tốt khác. Khi nó ám chỉ «luân lý» hay «bổn 

phận», thì GIỚI là sự chu toàn trách nhiệm của một người. 

<>Sự giữ GIỚI thuộc về «tự nguyện» của tâm thức. -Trong Vi 

Diệu Pháp (Abhidhamma), nó là biểu tượng của những «tâm sở 

độc lập», gọi là «tiết chế» (Virati cetasika). 

<>Thói quen kiểm soát, chống lại sự «lẻn vào tâm tư» của các tư 

tưởng không đứng đắn, đe dọa «sự giữ giới» là một điều cần 

thiết. «Thói quen kiểm soát tư tưởng bất thiện» nầy có thể gọi là 

«giải thoát giới» (Saṃvara sìla), hay «hạn chế tật xấu». 

<>Sau cùng, GIỚI (sīla) sẽ thành công trong việc gìn giữ hạnh 

kiểm một cách nghiêm túc, làm cho con người giảm thiểu sự vi 

phạm luật lệ. -Nghĩa là thân khẩu và ý không có «hành động» 

xấu (Àvìtikkama). 

§4. Nội dung của GIỚI là gì ? 



 

 

342 

 

(Kenaṭṭhena sìlaṃ ?) 

<>«GIỚI» (Sìla) trong đạo Phật có nghĩa là Kỷ Luật. 

-Giới (Sìla) ám chỉ : 

1-Kỷ luật «ngăn chận» những hành động do thân, do miệng, hay 

do ý, có thể làm phương hại đến người khác, và phương hại ngay 

cả cho bản thân mình. (Samàdhàna). 

2-Kỷ luật sẽ tạo ra các hạnh kiểm vượt bực, hay luân lý đạo đức. 

Và kỷ luật còn bao gồm sự hoàn thiện những công trình vĩ đại, 

hữu ích lâu dài cho xã hội. (Upadhàraṇa). 

§5. Bốn loại GIỚI chính. 

<>Theo Phật giáo, có 4 loại GIỚI chính, là : 

A/Tiết chế giải thoát GIỚI (Patimokkha-Saṃvara-Sìla). Kinh 

«Phân Tích luật» (Vinaya vibhaṅga) nói rằng : 

«-Khất sĩ ẩn cư nơi nầy, giữ mình đúng theo giới luật, được có 

hạnh kiểm tốt, là kẻ đồng hành lành mạnh đối với xung quanh, 

là kẻ ý thức sự nguy hiểm trong lầm lỗi nhỏ nhất, nhờ luôn luôn 

trau dồi bản thân, như lời Phật dạy». (Vinaya*). 

Pàlì văn* : 

*«Idha bhikkhu patimokkhasaṃvarasaṃvuto viharati àcàra-

gocara-sampanno aṇumattesu vajjesu bhayadassàvì, samàdàya 

sikkhati sikkhàpalesu». (1.42). 

B/Tiết chế tịnh căn GIỚI (IndriyaSaṃvara-Sìla). Trung Bộ kinh 

(Majjhima Nikàya) ghi : 



 

 

343 

 

«-Khi khất sĩ thấy vật gì trước mắt, thì không tìm hiểu tổng quát 

hay chi tiết về vật ấy. Ông chỉ nhớ rằng, hình ảnh kia có thể là 

nguyên nhân bất thiện. Nó sẽ kích thích lòng ham muốn của con 

người, và phiền não sẽ phát sinh, nếu hành giả không tiết chế thị 

giác (Cakkhindriya)».  

«-Khi khất sĩ nghe âm thanh ở lỗ tai, thì không tìm hiểu tổng 

quát hay chi tiết về âm thanh ấy. Ông chỉ nhớ rằng, âm thanh kia 

có thể là nguyên nhân bất thiện. Nó sẽ kích thích lòng ham muốn 

của con người, và phiền não sẽ phát sinh, nếu hành giả không 

tiết chế thính giác (Sotindriya)». 

«-Khi khất sĩ ngửi mùi ở mũi, thì không tìm hiểu tổng quát hay 

chi tiết. Ông chỉ nhớ rằng, mùi ấy có thể là nguyên nhân bất 

thiện. Nó sẽ kích thích lòng ham muốn của con người, và phiền 

não sẽ phát sinh, nếu hành giả không tiết chế khứu giác 

(Sotindriya)».  

«-Khi khất sĩ nếm vị ở lưỡi, thì không tìm hiểu tổng quát hay chi 

tiết. Ông chỉ nhớ rằng, vị ấy có thể là nguyên nhân bất thiện. Nó 

sẽ kích thích lòng ham muốn của con người, và phiền não sẽ 

phát sinh, nếu hành giả không biết tiết chế vị giác 

(Jìvhindriya)».  

«-Khi khất sĩ tiếp xúc vật gì qua làn da, thì không tìm hiểu tổng 

quát hay chi tiết. Ông chỉ nhớ rằng, vật ấy có thể là nguyên nhân 

bất thiện. Nó sẽ kích thích lòng ham muốn của con người, và 

phiền não sẽ phát sinh, nếu hành giả không tiết chế xúc giác 

(Kàyindriya)».  



 

 

344 

 

 «-Khi khất sĩ tưởng nhớ đến việc gì, thì không tìm hiểu tổng 

quát hay chi tiết. Ông chỉ nhớ rằng, tưởng nhớ kia có thể là 

nguyên nhân bất thiện. Nó sẽ kích thích lòng ham muốn của con 

người, và phiền não sẽ phát sinh, nếu hành giả không tiết chế ý 

nghĩ (Manindriya)»*. 

<>Nhóm từ “tiết chế nhãn căn” (Cakkhundriye saṃvaraṃ 

àpajjati) ám chỉ “hạnh kiểm của hành giả trước một đối tượng” 

đập vào con mắt. -“Tiết chế” (=Saṃvara) chính là “hành động 

làm chủ” trong cái “thấy của tâm thức”, chứ không phải nơi con 

mắt thịt. -“Tiết chế” thuộc về những “chập tâm đổng tốc” 

(Javanacitta), -theo đó hạnh kiểm được thành lập, và trở thành 

hiện thân của đạo đức.** (-Các cơ quan cảm giác kia cũng tương 

tự như thế !). 

Pàlì văn : 

*“So cakkhunà rùpapaṃ disvà na nimittaggàhi hoti,   nànu-

byañjanaggahì, yatvàdhi-karaṇamenaṃ cakkhundriyaṃ 

asaṃvutaṃ viharantaṃ abhijjhàdomanassà pàpakà akusalà 

dhammà anvàsaveyyuṃ, tassa saṃvaràya paṭipajjati, rakkhati 

cakkhundriyaṃ, cakkhundriye saṃvaraṃ àpajjati”. 

“-So sotena saddaṃ…pe….”. “So ghànena gandhaṃ…pe…”. 

“-So jìvhena rasaṃ…pe…”. “So kàyena phoṭṭhabbaṃ…pe…”. 

“-So manena dhammaṃ…pe….. saṃvaraṃ apajjati”. (1.42). 

**“Tattha kiñcàpi cakkhu-indriye saṃvaro và asaṃvaro và 

natthi. Na hi cakkhupāsādaṃ nissàya saṭi và muṭṭhasaccaṃ và 

uppajjati. Api ca yadà rùpàrammanaṃ cakkhussa àpàthaṃ 



 

 

345 

 

àgacchati, tadà bhavaṅge dvikkhattuṃ uppajjitvà niruddhe, 

kiriyamanodhàtu àvajjanakiccaṃ sàdhayamànà uppajjitvà 

nirujjhati. Tato cakkhuviññàṇaṃ dassanakiccaṃ, tato 

vipàkamanodhàtu sampaṭicchanakiccaṃ, tato 

vipàkàhetukamanoviññàṇadhàtu santìranakiccaṃ, tato 

kiriyàhetukamanoviññàṇadhàtu voṭṭhappanakiccaṃ 

sàdhayamànà uppajjitvà nirujjhati. Tadanantaraṃ javanaṃ 

javati. Tatràpi neva bhavaṅgasamaye na àvajjanàdìnaṃ 

aññatarasamaye saṃvaro và asaṃvaro và atthi. Javanakkhane 

pana sace dussiliyaṃ và muṭṭhasaccaṃ và aññànaṃ và akkhanti 

và kosajjaṃ và uppajjati, asaṃvaro hoti. Evaṃ honto pana so 

cakkhu-indriye asaṃvaro’ti vuccati”. 1.57. 

C/Tiết chế nuôi mạng GIỚI (Àjìva-Saṃvara-Sìla). -Điều nầy 

được hiểu là “không vi phạm Chánh mạng” (Sammà Àjìva), đã 

được Đức Phật giáo huấn cho chư Tỳ-kheo (Bhikkhu) và Tỳ-

kheo-ni (Bhikkhùnì), liên quan đến các nguồn lợi để duy trì 

mạng sống, gồm có : 

i-Không thu lợi bằng “đạo đức giả” (Na Kuhanà), 

ii-Không thu lợi bằng nịnh bợ (Na Lapanà), 

iii-Không thu lợi bằng nói bóng gió (Na Nemittikatà), 

iv-Không thu lợi bằng ép kẻ khác cho vật gì (Na Nippesikatà), 

v-Không thu lợi bằng kiểu “bỏ con tép bắt con tôm” (Na 

Làbhena làbhà nikigiṃsanatà). Ví dụ “Tín đồ cúng vài ngàn thì 

tu sĩ không nhận, nhưng cúng bạc triệu, thì sẽ lấy”. 



 

 

346 

 

D/Tiết chế quán tưởng vật dụng GIỚI (Paccaya saññisita). 

Nghĩa là mỗi khi khất sĩ dùng vật gì, do tín đồ lương thiện dâng 

hiến, thì luôn luôn quán tưởng rằng “Ta nên thọ dụng vật nầy 

một cách chân chánh, xứng đáng…như… thế nầy…thế nầy…”. 

§6. Tương quan giữa 4 loại GIỚI nêu trên. 

<>Bốn loại “giới chính” nói trên phản ảnh sự tiến bộ “trong 

hoàn thiện đạo đức”. -Nhờ đó, một người có thể viên tròn công 

phu, khi ưu tiên có những pháp hổ trợ.  

-Chẳng hạng như : 

*Muốn viên tròn “Tiết chế Giải Thoát Giới” (Patimokkha- 

saṃvara-sìla), thì đức tin (Saddhà) trong giới luật, do Đức Phật 

đã thuyết ra, là Pháp hổ trợ chính. -Hành giả xem “niềm tin” 

quan trọng hơn mạng sống.  

*Muốn viên tròn “Tiết chế Tịnh Căn Giới” (Indriya-saṃvara-

sìla), thì chánh niệm và sự chuyên cần (Padhàna), là hai pháp hổ 

trợ chính. -Hành giả xem “chánh niệm và chuyên cần” quan 

trọng hơn mạng sống. 

*Muốn viên tròn “Tiết chế nuôi mạng Giới” (Àjìva Saṃvara 

Sìla), thì Sự tinh tấn (Viriya) là pháp hổ trợ chính. -Hành giả 

xem lòng siêng năng quan trọng hơn mạng sống. 

*Muốn viên tròn trong “Tiết chế quán tưởng vật dụng GIỚI” 

(Paccaya saññisita), thì Trí tuệ (Paññà) là pháp hổ trợ chính. 

Nhờ trí tuệ mà hành giả biết rõ “vật dụng nào hợp đạo, cũng như 

vật dụng nào không hợp đạo”. -Và họ xem trí tuệ phân biệt như 

thế quan trọng hơn mạng sống.  



 

 

347 

 

§7. Thực hành “HẠNH ĐẦU ĐÀ”  

(Dhutaṅga) 

<>“Hạnh đầu đà” ám chỉ “13 Pháp đối trị dục vọng” (Dhutaṅga 

Dhammà). -Kể ra như sau : 

1/Nguyện suốt đời mặc y áo bằng vải lượm (Paṃsukùlikaṅga). 

2/Nguyện suốt đời mặc “tam y” (Tecìvarikaṅga). 

3/Nguyện suốt đời khất thực để sống (Piṇdapàtikaṅga). 

4/Nguyện khất thực không chọn nhà (Sapadànacàrikaṅga). 

5/Nguyện đứng dậy là không ngồi lại ăn nữa (Ekàsanikaṅga). 

6/Nguyện chỉ ăn trong bình bát (Pattapiṇdikaṅga). 

7/Nguyện từ chối thì không xin lại (Khalupacchàbhattikaṅga). 

8/Nguyện sống trong thiền lâm (Àraññikaṅga). 

9/Nguyện sống dưới bóng cây (Rukkhamùlikaṅga). 

10/Nguyện an trú ở chỗ trống (Abbhokàsikaṅga). 

11/Nguyện sống nơi nghĩa địa (Sosànikaṅga). 

12/Nguyện ngụ chỗ do Tăng qui định (Yathàsanthatikaṅga). 

13/Nguyện sống không nằm (Nesajjikaṅga). -Ngủ thì ngồi. 

<>Từ ngữ Pàli “Dhutaṅga” (Đầu đà) đến từ chữ “DHUTA” 

nghĩa là “làm cho lung lay” dục vọng, cộng với chữ “AṄGA” 

ám chỉ “chi pháp”.  



 

 

348 

 

-“Dhutaṅga” tức là “pháp hành có 13 chi, làm cho “lung lay dục 

vọng” hay “đối trị dục vọng”. 

<>Người tinh tấn thực hành 13 pháp nêu trên, khi đã trở thành 

thuần thục, thì trong họ phát sinh các đức tánh, như : 

*“Tri túc” (Appicchatà) hay “biết đủ”,  

*“Tâm tư tự tại” (Santuṭṭhità), thảnh thơi, 

*“Sống giản dị” (Sallekha), thanh bạch, 

*“Siêng năng” (Viriyarambha), tích cực, 

*“Thiểu dục” Subharatà) hay “quen đi với sự đòi hỏi giảm 

thiểu”…..và các tính tốt khác. 

-Hành giả muốn thục hiện các “Hạnh Đầu Đà” (Dhutaṅga) nầy, 

thì nên tìm một vị thầy là bậc “Chân tu ẩn sĩ” “càng nhiều đức 

độ càng tốt”, để thọ giáo, để được hướng dẫn, và phát nguyện 

sống phạm hạnh như thế. 

*** 

Phâp tập II 

THIỀN ĐỊNH 

(Samàdhi bhàvanà) 

§8. Thiền định (Samàdhi) là gì ? 

<>Chữ “Samàdhi” đến từ câu Pàlì “Samaṃ sammà ca 

àdhànaṃ”, nghĩa là “Hội tụ tâm linh một cách trọn vẹn, vững 

vàng, và đúng chỗ”. -Trong Phật giáo, chúng ta gọi đó là “tập 



 

 

349 

 

trung tinh thần hùng hậu nơi đề mục tu thiền, mà không cho 

phép một sự phóng tâm nào được dịp xảy ra”. 

<>Đặc điểm (Lakkhaṇa) của THIỀN ĐINH (Samàdhi) là sự 

“nhất điểm” (Ekaggatà) của tinh thần. -“Phận sự” (Rasa) của 

thiền định là “chấm dứt phóng tâm”, để thiết lập một sự “có mặt 

thường xuyên và sẵn sàng hành thiện của ý thức”.  

-Cái lợi ích gần nhất của thiền định là sự “an lạc” (Sukha)*. 

Pàli văn* : 

“*Avikkhepalakkhaṇo samàdhi, vikkhepaviddhaṃsanaraso, 

avikampanapaccuppaṭṭhàno, sukhamassa padaṭṭhànaṃ” (3.4). 

§9. Bốn BẬC THIỀN 

A 

<>Một “khóa thiền” diễn ra “suông sẻ”, từ khi bắt đầu cho đến 

giai đoạn “Cận định” (Upacàra), thì gọi theo từ ngữ chuyên biệt 

Phật học là “Đạt chuẩn” (Paṭipadà).  

*Một thiền sinh “hành đạo tiến bộ” từ bước đầu cho tới các bước 

sau, thì gọi là “Thuận chuẩn” (Sukha paṭipadà). 

*Một thiền sinh “hành đạo khó khăn” từ bước nầy đến bước 

khác, thì ngược lại gọi là “khổ chuẩn” (Dukkha paṭipadà). 

*Một khóa thiền có kết quả tuần tự phát sinh, từ “Cận định” 

(Upacàra) đến “An chỉ” (Appanà), trong một thời gian bình 

thường, thì gọi là “Tốc minh” (Khippa Abhiññà).  



 

 

350 

 

*Một khóa thiền đòi hỏi khá nhiều thì giờ, mà chỉ có “kết quả 

khổ định”, thì gọi là “Chậm minh” (Dandhà Abhiññà). 

<>Do đó, chúng ta có 4 loại thiền mang tên Pàli sau đây : 

(1) Dukkhà paṭipadà Dandhàbhiññà : Thiền định khổ hành và 

chậm đắc nội minh (Abhiññà). 

(2) Dukkhà paṭipadà Khippàbhiññà : Thiền định khổ hành và 

nhanh đắc nội minh (Abhiññà). 

(3) Sukhà paṭipadà Dandhàbhiññà : Thiền định thuận hành và 

chậm đắc nội minh (Abhiññà). 

(4) Sukhà paṭipadà khippàbhiññà : Thiền định thuận hành và 

nhanh đắc nội minh (Abhiññà). 

*** 

B 

<>“Định lực” (Samàdhi) “còn yếu” để nhập vào “toàn tịnh” 

(Jhàna) thì gọi là “hữu biên trú” (=giới hạn=Patitta).  

<>Và nếu nó “hùng hậu”, thì gọi là “Vô biên trú” (Appamaññà). 

Trình độ nầy có khả năng đưa một hành giả xuyên qua các “tầng 

thiền” (Jhànàni). 

<>“Định lực” được phát triển trên một “đối tượng vật chất”  

(Kammaṭṭhàna), thì gọi là “đề mục hữu biên” (Parittàrammana).  

<>Và nếu nó được phát triển trên một “đối tượng siêu vật chất”, 

thì được gọi là “đề mục vô biên” (Appanàrammana). 

<>Do đó chúng ta cũng có 4 loại “định” : 



 

 

351 

 

1-“Nhược định” trên đề mục vật chất (Rùpa)), và hạn chế 

(Paritta-Parittàrammana). 

2-“Cường định” trên đề mục vật chất (Rùpa), và nới rộng 

(Paritta-Appamàrammana). 

3-“Đại định” trên đề mục vô biên (Arùpa), và còn hạn chế 

(Appamàna-Parittàrammana). 

4-“Siêu đại định” trên đề mục vô biên (Arùpa), và không hạn 

chế (Appamàna Appamàrammana). 

§10. Thiền chỉ và Thiền minh sát 

(Samatha & Vipassanà) 

<>Những “tầng thiền hiệp thế” (Lokiya jhànàni), hay “Tam  giới 

thiền” thì thuộc về Sắc giới (Rùpàvacara) và Vô sắc giới 

(Arùpàvacara) có tên là “Thiền chỉ” (Samatha). 

<>Và những “tầng thiền siêu thế” (Lokuttara jkhànàni), hay 

“Giải thoát thiền”, thì thuộc về “Thánh giới” (Ariya jhànàni), có 

tên là “Minh sát” (Vipassanà), hay “Thiền quán”. 

§11. Thiền định VIÊN MÃN như thế nào ? 

<>“Tiến trình đầy đủ” để hoàn tất “Hiệp thế thiền” Lokiya 

Samàdhi) có thể được trình bày vắn tắc như sau : 

*Một hành giả có GIỚI HẠNH trong sạch (Sìla), -giữ đúng tối 

thiểu 5 giới, là không sát sinh, không trộm cắp, không tà dâm, 

không nói dối, và không say sưa….thì có khả năng : 

(a)-chặt đứt được 10 chướng ngại, 



 

 

352 

 

(b)-thân cận những bậc phạm hạnh, để được hướng dẫn về “đề 

mục thiền” thích hợp và “hiệu quả” (Kammaṭṭthàna), 

(c)-chọn tốt 1 trong 40 đề mục hành thiền, thích hợp với tánh 

tình của họ, 

(d)-hòa mình dễ dàng vào tu viện giữ kỷ luật, và tránh xa những 

kẻ có đời sống không định hướng lành mạnh, 

(e)-dập tắt lập tức những lỗi lầm nhỏ nhất, 

(f)-bắt tay hành thiền ngay, trong thái độ duy trì mọi pháp quan 

hệ thanh tịnh.* 

Pàli văn*: 

“*Yo panàyaṃ lokiyo, so vuttanayena sìlàni visodhetvà 

suparisuddhe sìle patiṭṭhitena, vyassà dasasu palibodhesu 

palibodho atthi, taṃ upacchinditvà kammaṭṭhànadàyakaṃ 

kalyàṇamittaṃ upasaṅkamitvà attano cariyànukùlaṃ cattàlìsàya 

kammaṭṭhànesu aññataraṃ kammaṭṭhànaṃ gahetvà 

samàdhibhàvanàya ananurùpaṃ vihàraṃ pahàya anurùpe 

vihàre viharantena khuddakapalibodhupacchedaṃ katvà 

sabbaṃ bhavanàvidhànaṃ aparihàpentena bhàvetabbo”.(3.28) 

<>Trình bày tổng hợp : 

(a)  

10 chướng ngại trong một người chưa đủ giới hạnh, là… 

*1/Thích tu bổ và xây dựng chỗ ở. 2/Gắng bó với cộng đồng 

phàm. 3/Thích thu hoạch lợi nhuận. 4/Thích gần gũi nhiều học 



 

 

353 

 

trò. 5/Ôm đồm trong công việc. 6/Thích du hành, đi đây đó. 

7/Mê đọc sách hay truyện thế gian. 8/Thích làm quen với người 

khác. 9/Thường bệnh hoạn. Và 10/Hướng về tha lực. 

(b) 

Hành giả giữ đúng giới luật, thì : 

*Tìm ra bậc phạm hạnh có thể hướng dẫn (Kalyànamitta), và 

cung cấp đề mục hành thiền tốt. Vì đó là hạng thầy có nhiều giới 

đức, và giá trị tinh thần. 

(c) 

Hành giả nghiêm chỉnh sẽ chọn : 

*Một trong bốn chục đề mục thiền định, thích hợp với tánh khí 

của mình. (-Mời đọc cuốn I, chương nói về «Pháp hành»). 

(d) 

18 loại tu viện không thích hợp cho sự tu thiền là : 

*1/Tu viện quá rộng. 2/Tu viện mới cất. 3/Tu viện cũ kỹ. 4/Tu 

viện nằm trên đường cao. 5/Tu viện gần hồ nước. 6/Tu viện có 

vườn cây. 7/Tu viện với nhiều hoa. 8/Tu viện có nhiều trái. 9/Tu 

viện nổi tiếng. 10/Tu viện tọa lạc tại trung tâm thành phố. 11/Tu 

viện trong rừng cây. 12/Tu viện giữa đồng ruộng. 13/Tu viện 

nhiều tăng sĩ thích tranh luận. 14/Tu viện gần cảng vận tải. 

15/Tu viện vùng vô tôn giáo. 16/Tu viện gần biên giới. 17/Tu 

viện không an ninh. 18/Tu viện không cố vấn tốt. 

(e) 



 

 

354 

 

Sự chuẩn bị 

*Trước khi bắt đầu tu thiền, hành giả (Yogàvacara) nên cắt 

móng tay, cạo râu, và nhuộm y phục nếu cần, chùi kỹ bình bát, 

chuẩn bị mọi vật sạch sẽ, thứ tự. 

§12. Lời khuyên về hành thiền (tiếp theo) 

(f) 

*Lời khuyên nầy bao gồm «tiến trình thực sự hành thiền», từ khi 

chọn đề mục (Kammaṭṭhàna) và hành đạo với nó, cho đến khi 

đạt được những tầng thiền.  

-Ngoại trừ sự chỉ dẫn về cách chuẩn bị cũng như «đặc tính» của 

những đề mục ấy, tiến trình tổng quát thì hầu như giống nhau 

đối với tất cả mọi người, mà những «sách dạy thiền» đã trình 

bày đầy đủ. -Thí dụ «đề mục đất» (Paṭhavì kasiṇa»*) : -Như 

chúng ta đã đọc trong cuốn I, chương IX, một bản tóm tắt có nội 

dung ấy, đã được cung cấp. 

Chú thích bằng Pàli văn về dấu hoa thị* : 

«*Ayaṃ paṭhavìkasiṇaṃ katvà sabba kammaṭṭhàna vasena 

vitthàra kabhà hoti» (4.21). 

-Bây giờ, nói đến những điểm quan trọng khác : 

I 

Đề mục đất = Paṭhavì Kasiṇa 

<>«Một khất sĩ (Bhikkhu) nếu trong kiếp trước (hay quá khứ) đã 

từng thành công trong việc hành thiền (nghĩa là thuần thục), thì 



 

 

355 

 

có thể định tâm dễ dàng, ngay cả khi dùng một «cục đất tầm 

thường» để làm đề mục, và «thiền quả sơ khởi» là «Ấn chứng» 

(Nimitta) sẽ phát sinh.  

(-«Ấn chứng» là phản ảnh bằng hiện tượng trong tinh thần «khi 

tâm thu nhận hình ảnh của đề mục một cách vững vàng, thuận 

tiện, không bị phóng tâm xen vào, làm gián đoạn sự tiến bộ»). 

-Nhưng hành giả nào, không có «tiền duyên với thiền» như khất 

sĩ trường hợp vừa nói, thì trước tiên phải chế tạo một «đề mục» 

(Kasiṇa) làm bằng đất sét, tạm gọi là «đề mục hình đĩa». -Hãy 

tránh dùng đất sét có màu tối, màu vàng, màu đỏ, hay màu 

trắng. -Đất sét «màu rạng đông», như chúng ta thấy trên sông 

Hằng (Ganga ở Ấn-độ), vào lúc tang tảng sáng, thì tốt nhất*.  

Pàlì văn : 

«*Tasmà nìlàdivaṇṇaṃ mattikaṃ agahetvà Gaṅgàvahe 

mattikàsadisàya aruṇavaṇṇàya mattikàya kàsiṇaṃ kàtabbaṃ» 

(1.24) 

-Đề mục (Kasiṇa) nên để trong một nơi hành đạo yên tĩnh, 

không bị quấy rầy. Nó có thể gắn dính trên «vật nâng đỡ», ngang 

với tầm mắt của hành giả khi ngồi.  

-Kích thước của nó nên đủ lớn, để cho hành giả không phải vận 

dụng nhãn lực mới thấy. Tu thiền là tập tành cái tâm cho thanh 

tịnh, chứ không phải «rèn luyện» thân thể một cách vô lý, với 

dụng ý được người đòi nể trọng, khen ngợi.  



 

 

356 

 

-Kích thước của «đề mục» (=đĩa đất=kasiṇa), được nhiều thiền 

sư đề nghị nên lớn bằng «quả bóng», tiếng Pàli gọi là «Suppa», 

hay cỡ cái khay nhỏ và tròn (Saràva).  

-Đề mục nên có bề mặt trơn tru, giống như mặt trống. 

-Khi hành đạo, hành giả nên «nhìn và thấy» đề mục, với đôi mắt 

bình thường, thoải mái, tự nhiên, thăng bằng, và đều đặn…giống 

như «vô mục đích mà nhìn thấy chính mình trong gương».  

-Hành giả không nên chú ý đến màu sắc, kích thước, hay nét đặc 

biệt của đề mục. Thiền sinh chỉ nên thấy nó như một «tổng thể 

đĩa đất tròn đầy»**, và «tỉnh táo niệm thầm» danh từ 

«đất…đất…đất..» hay «Paṭhavì…paṭhavì…paṭhavì…».  

Pàli văn : 

«**Na vaṇṇo paccavekkhitabbo, na lakkhaṇaṃ manasi-

kàtabbaṃ. Api ca vaṇṇaṃ amuñcitvà nissaya-savaṇṇaṃ katvà 

ussadavasena paṇṇattidhamme citaṃ ṭhapetvà 

manasikàtabbaṃ» (4.29).  

-Nếu hành giả làm đúng theo những lời khuyên đơn giản vừa 

nêu qua một thời gian, lâu hay mau tùy căn cơ của mỗi người, 

thì «ấn chứng» (Nimitta) của thiền sẽ phát sinh. -Nó có 2 tình 

trạng, gọi là «thô tướng» và «quang tướng».  

-Tên Pàlì ghi trong sách : 

«Uggaha» =Thô tướng, và 

«Paṭibhàga» = Quang tướng). 



 

 

357 

 

II 

THÔ TƯỚNG ấn chứng (Uggaha-Nimitta) 

<>Thô tướng là hình ảnh của đề mục thiền «khi thuần thục thì tự 

nhiên hiện ra trong tâm thức hành giả», -chứ chẳng phải do 

người tu mong có «ấn chứng» rồi tưởng tượng ! -Xin lưu ý ! 

-Hành giả tuy «thấy như thế», nhưng không nên vui mừng hay 

để bị kích thích bỡi «thô tướng ấn chứng». -Họ cần thản 

nhiên tiếp, tục pháp hành ! -Vì sự vui mừng hay bị kích thích sẽ 

là nguyên nhân dẫn đến lệch lạc. -Còn thái độ THẢN NHIÊN 

chính là năng lực căn bản cho sự thành công ! 

<>Thô tướng sẽ…lớn dần…lớn dần…lớn dần... đến cực đại…, 

và có thể thay đổi màu sắc. Nhưng hành giả nên BÌNH TĨNH, 

tiếp tục pháp hành, tin tưởng vào CHÁNH ĐỊNH do Đức Phật 

truyền lại. Rồi hành giả cứ giữ vững nguyện vọng muốn thanh 

lọc nội tâm, chứ không quan trọng hóa hình ảnh của ấn chứng 

(hay tâm cảnh), vì biết nó vốn từ bên ngoài và không thật.  

-Đây là điều tối quan trọng ! -Hành giả cứ thản nhiên, không nao 

núng như thế, để AN TÂM đối diện với «Thô tướng» 

(Uggahanimitta), thì kết quả tiếp theo chắc chắn sẽ rất tốt. 

(-Đoạn «Thô tướng» nầy trong «Triết học A-tỳ-đàm» quyển I, Cố Giáo 

sư Viện trưởng J.Kashyap đã nói qua, ở các trang 389-390 nơi bản dịch 

Việt, nhưng không có trong nguyên bản tiếng Anh quyển II. -Dịch giả 

xin mạn phép sưu tầm thêm qua kinh điển, và bổ túc cho có sự liên tục. 

Mong quí vị hoan hỷ, chân thành cám ơn). 



 

 

358 

 

<>Hành giả nếu vượt qua được giai đoạn «Thô tướng ấn chứng 

và sự biến dạng của nó», thì kỳ diệu thay «hình ảnh của đề mục» 

sẽ trở lại bình thường, và NÓ bừng «sáng ra». -Đó gọi là 

«Quang tướng» (Paṭibhàga Nimitta). 

III 

QUANG TƯỚNG ấn chứng (Paṭibhàga Nimitta) 

<>Qua một thời gian «thuần thục và tinh tấn sống thiền», thì 

hành giả sẽ có «Quang tướng ấn chứng». Và «nếu quang tướng 

được củng cố hùng hậu», thì trong hành giả sẽ thành công bước 

đầu, gọi là «Cận  định» (Upacàra samàdhi). 

<>«Quang tướng ấn chứng» (Paṭibhàga nimitta) do đó là một 

«thu hoạch chánh định», trên con đường hành đạo (Yoga).  

-Sau khi «Quang tướng ấn chứng» phát sinh, thì hành giả sẽ trở 

thành tự tin, bình tĩnh và sáng suốt «bảo tồn NÓ», để NÓ không 

bị lung lay hay gián đoạn.  

*Nhưng thiền giả cần tránh 7 điều sau đây : 

(i) -Không ở cạnh nơi có tiếng động, 

(ii) -Không ở trong làng mạc chẳng thích hợp, 

(iii) -Không nói chuyện ngoài đề mục thiền, 

(iv) -Không chung đụng với người bất tịnh, 

(vi) -Không tiêu thụ thực phẩm trái đạo đức, 

(vii) -Không dùng tư thế hay oai nghi bất tiện. (Như vói tay, vội 

vàng, đi bước dài, nhảy qua cái gì…v…v…). 



 

 

359 

 

IV 

An chỉ và đắc thiền (Appanàkosalla) 

<>An chỉ và đắc thiền là “sự tinh luyện trong an trú các xứ thiền 

rồi hội nhập trọn vẹn vào nó”. 

*Ngay cả trước khi bước vào giai đoạn nầy, hành giả nào tinh 

tấn tu thiền (Viriya yogàvacara) cũng luôn luôn nhớ và thực hiện 

“10 pháp hộ trì an chỉ trú xứ thiền” (Appanàrakkhitaṃ) đã được 

học, để điều hòa hay thăng bằng các căn, gồm như sau : 

(1) -Ngăn nắp và sạch sẽ, 

(2) -Điều hòa “Ngũ căn” hay quân bình “5 khả năng cá nhân”, là 

a/TÍN (Saddhà), b/TẤN (Viriya), c/NIỆM (Saṭi), d/ĐỊNH 

(Samàdhi), và f/TUỆ (Paññà). -Từ ngữ “cá nhân” ở đây không 

ám chỉ “cái tôi”, mà ấy vốn là cơ năng mỗi người. Vì tiền nghiệp 

bất đồng, do đó cơ năng chẳng giống nhau. Hành giả chỉ nên 

điều hòa khả năng trong chính mình, không nên quan sát và điều 

hòa theo cách của đồng đạo ! 

*Lược giải về việc “Điều Hòa Ngũ Căn” (Pañcindriyàni) : 

-Nếu TÍN CĂN (Saddhinriya) mà quá mạnh, thì các CĂN kia 

không thể “biểu lộ phần hành” của chúng đúng mức được. Từ 

đó, sự thăng bằng sẽ không thiết lập.  

-Tương tự như thế, nếu TẤN CĂN vượt qua giới hạn của sức 

khỏe, thì hành giả sẽ yếu đi khả năng phát triển thân an tĩnh. 



 

 

360 

 

-Cần lưu ý rằng “TÍN CĂN” (Saddhindriya) phải hòa nhịp với 

TUỆ CĂN (Paññindriya), và TẤN CĂN (Viriyindriya) phải hòa 

nhịp với ĐỊNH CĂN (Samàdhindriya). 

*TÍN CĂN cũng ám chỉ CHÁNH KIẾN (Sammà diṭṭhi), -tức là 

lòng tin chính đáng vào -1/“luật nhân duyên quả”, -2/“sự hoàn 

toàn thanh tịnh trong tâm Phật”, -3/“mỗi chúng sanh có nghiệp 

quả là của mình, do mình”, và -4/“Thánh đạo là con đường đưa 

đến phẩm cách tiêu trừ mọi bất thiện”. 

*Một “NIỀM TIN” không chính đáng (=tà tín), có thể làm cho 

“trí khôn bình thường” yếu đi. -Rồi một “trí khôn bình thường bị 

yếu đi” thì đến phiên nó, sẽ làm cho “niềm tin” (Saddhà) trở 

thành lầm lạc, ngu tín…, ngăn cản mọi phát triển TRÍ tiến hóa !  

-Vì một khi “TRÍ tiến hóa đã bị lu mờ” thì nó không còn là “trí 

khôn đích thực nữa” (nói theo nhà Phật). Nó sẽ biến thành một 

thứ “trí tiểu xảo, gian manh, hiểm độc, nô lệ cho lòng THAM”.  

*Sau cùng, tình trạng ấy trong một con người chắc chắn sẽ làm 

cho người ấy, muôn đời không đạt “TRÍ BÁT-NHÃ” giải thoát.  

<>Cần phải có “2 CĂN QUYỀN” thăng bằng, thì một người 

mới có thể giữ cho sinh hoạt tinh thần được hòa nhịp, lành 

mạnh, và tiến bộ trên chánh đạo. 

<>Tương tự như thế, trong thiền định, có hôn trầm và thụy miên 

(Thìna-Middha) là “2 chướng ngại” hằng làm cho sự TINH TẤN 

yếu đi. -Nhưng một “sự tinh tấn thái quá”, lại cũng tạo cho sự 

phóng tâm “chai lỳ”, làm cho “pháp thiền bị trì trệ”, “động tĩnh 



 

 

361 

 

lẫn lộn”. -Đó là lý do THIỀN ĐỊNH (Samàdhi) phải thăng bằng 

với TINH TẤN (Viriya), và ngược lại. 

<>Nghĩa là TINH TẤN sẽ giúp cho THIỀN ĐỊNH không rơi 

vào tình trạng “hôn trầm và thụy miên” (=buồn ngủ và sút giảm 

nghị lực). -Còn THIỀN ĐỊNH thì tránh cho TINH TẤN khỏi bị 

vọng động hay phóng tâm (Uddhacca) lấn lướt. 

<>Nói tóm lại, Phải có sự điều chỉnh đúng, để cho ngũ căn (tín, 

tấn, niệm, định, tuệ) được QUÂN BÌNH, thì hành giả mới có 

thể đạt đến AN CHỈ (Appanà)*. 

Chú thích bằng Pàli văn : 

“*Visesato panettha saddhàpaññànaṃ samàdhiviriyà nañca 

samataṃ pasaṃsanti. Balavasaddho hi mandapañño 

muddhappasanno hoti, avatthusmiṃ pasìdati. Balavapañño 

mandasaddho keràṭikapakkhaṃ bhajati, bhesajjasamuṭṭhito viya 

rogo atekiccho hoti. Ubhinnaṃ samatàya vatthusmiṃ yeva 

pasìdati. Balavasamàdhiṃ pana mandaviriyaṃ, samàdhissa 

kosajjhapakkhattà, kosajjaṃ abibhavati. Balavaviriyaṃ 

mandasamàdhiṃ, viriyassa uddhaccapakkhattà, uddhaccaṃ 

abhibhavati. Samàdhi pana viriyena saṃyojito kosajje patituṃ 

na labhati. Viriyaṃ samàdhinà saṃyojitaṃ uddhacce patituṃ na 

labhati. Tasmà tadubhayaṃ samaṃ kàtabbaṃ. Ubhayasamatàya 

hi appanà hoti”. (4.47). 

<>*Tuy nhiên, đối với “khả năng” của “NIỆM XỨ” hay “tỉnh 

thức” (Saṭi paṭṭhàna) thì hành giả nên phát triển “tối đa”, càng 

mạnh càng tốt, vì NÓ có thể giữ cho các “căn quyền kia” quân 



 

 

362 

 

bình và làm đúng phần hành của chúng, để điều chỉnh toàn bộ 

tiến trình của thiền định (Samàdhi).  

-Ví như “muối” là “gia vị chính” trong thực phẩm, thì nó là 

thành tố cần thiết nhất, cho tất cả “vật nêm”.  

-Cũng như nếu vị Thủ tướng tượng trưng cho đường lối chính trị 

của một chính phủ chủ trương phát triển, thì “NIỆM XỨ (Saṭi 

paṭṭhàna) là cột trụ trong mỗi cử chỉ tiến hóa của người hành 

đạo, cầu giải thoát (Yogì).  

-“CHÁNH NIỆM” (Sammà Saṭi) là chỗ nương nhờ an toàn nhất, 

và không thể thiếu của mỗi hành giả ! * 

Pàli văn : 

“Saṭi pana sabbattha balavatì vaṭṭati. Saṭi hi cittaṃ 

uddhaccapakkhikànaṃ saddhà-viriyapaññànaṃ vasena 

uddhaccapàtato, kosajjapakkhena ca samàdhinà kosajjapàtato 

rakkhati. Tasmà sà, loṇadhùpanaṃ viya sabbayañjanesu, 

sabbakammika-amacco viya sabbaràjakiccesu, sabbattha 

icchitabbà. Tenahà, -Saṭi ca pana sabbatthikà vuttà bhagavatà. 

Kiṃkàraṇà ? Cittaṃ hi satipaṭisaranaṃ, àrakkhapaccupaṭṭhànà 

ca saṭi, na vinà satiyà cittassa paggahiniggaho hotì’ti”. (4.49). 

*10 pháp hộ trì “an chỉ trú xứ thiền” vừa nói, qua các pháp số 

(1) và pháp số (2). Bây giờ xin tiếp theo : 

(3) -Việc chuẩn bị “đề mục” (Kasiṇa) cần theo đúng phương 

pháp, và hoan hỷ thực tập định tâm trên đó. 



 

 

363 

 

(4) -Nên tinh tấn khi đáng tinh tấn. -Nhưng lúc tinh thần quá 

mỏi mệt, thì không cần “tinh tấn kiểu thúc ép”, mà phải tìm hiểu 

lý do “tại sao nó mỏi mệt”, tức là hành giả cần quay qua : 

a/“Trạch giác chi” (Dhammavicayabojjhaṅga), chọn đúng pháp.  

b/“Tấn giác chi” (Viriya Bojjhaṅga), siêng năng đúng lúc, và  

3/“Hỷ giác chi” (Pìti Bojjhaṅga) trong “37 phẩm trợ đạo” 

(Bojjhaṅga) để “tìm ra nguyên nhân chính”. 

(5) -Nên “bình định tinh thần” khi cần phải bình định . -Và biết 

bình định bằng cách nào ? -Như phát triển a/“sự khinh an” 

(Passaddhi), b/“tính chú ý” (Samàdhi), và c/“pháp tự tại, thản 

nhiên”, hay buông bỏ = XẢ (Upekkhà). 

(6) -Nên tự nhắc nhở mình bằng cách “nhớ đến” i/SINH (Jàti), 

ii/LÃO (Jarà), iii/BỆNH (Byàdhi), iv/TỬ (Marana), v/SA ĐỌA 

trong các cảnh khổ (Àpàya dukka), vi/PHIỀN NÃO trong kiếp 

quá khứ, vii/PHIỀN NÃO trong kiếp vị lai, và viii/Sự DÀY VÒ 

khi thiếu thực phẩm. 

(7) -Không nên xa lìa sự TỈNH THỨC (=Chánh niệm). 

(8) -Nên tránh những ṆGƯỜI có thói quen phóng tâm. 

(9) -Nên gần gũi bạn đạo tâm thường an trụ. 

(10) -Nên một lòng đạt đến AN CHỈ (Appanà). 

V 

Những ĐỀ MỤC khác 

(Añña kammaṭṭhàna) 



 

 

364 

 

 <>Tiến trình tu thiền, để đạt đến những “tầng định” (Jhàna) từ 

thấp đến cao, thì cũng tương tự, đối với 9 loại “đối tượng” 

(kammaṭṭhàna) còn lại, tức là các “đề mục” (kasiṇa) gồm 

1/“nước”, 2/“lửa”, 3/“khí”, 4/“màu xanh dương”, 5/“màu 

vàng”, 6/“màu đỏ”, 7/“màu trắng”, 8/“ánh sáng”, và 9/“lỗ 

hổng” hay “khe trống”.  

<>Tuy nhiên, các phương pháp chế tạo “đĩa đề mục” tu thiền, và 

“đặc tính” của 2 loại “Ấn chứng” (Nimittàni), là “Thô tướng” 

(Uggaha), và “Quang tướng” (Paṭibhàga) thì lại khác nhau. 

<>Ngòai ra, việc dùng xác chết để làm “đề mục tu thiền” 

(kasina), đối với một số người, có thể làm cho họ “dị ứng” và 

“sợ hãi”, vì họ không cảm thấy an toàn, sống một mình trong 

nghĩa địa, -khi chọn “đề mục gọi là không sạch” (Asubha 

kammaṭṭhàna). -Nhưng đối với những người khác, không có 

những cảm giác bất tiện ấy, thì “chẳng sao”. -Sự thận trọng nói 

ra như thế, vẫn là một thông tin tốt và cần thiết !  

<>Chưa kể 2 “ấn chứng” (Nimitta) “Thô tướng” (Uggaha) và 

“Quang tướng” (Paṭibhàga) phát sinh do “đề mục gọi là không 

sạch” (Asubha kammaṭṭthàna) thì lại không giống nhau. 

<>Mặt khác, một người chọn lựa hành thiền, với đề mục “Niệm 

tưởng SỰ CHẾT” (Maraṇànussati), thì không nên nghĩ đến “cái 

chết của một kẻ còn sống”. -Vì sao ?  

-Vì nếu người còn sống ấy là thân thích, hay quen biết lâu năm 

của hành giả, thì trước cái chết của họ, hành giả sẽ khó tránh ít 

nhiều cảm thấy buồn.  



 

 

365 

 

-Nếu người ấy là thù địch, hay nghịch nhân của thân quyến hành 

giả, thì trước cái chết của họ, hành giả sẽ cảm thấy vui.  

-Nếu người ấy đối với hành giả không thương không ghét, thì 

trước cái chết của họ, hành giả sẽ chẳng có cảm giác gì hết, vì 

mối quan hệ giữa họ và hành giả chỉ tạo ra thái độ dửng dưng.  

-Sau cùng, nếu hành giả nghĩ đến cái chết của chính mình, thì 

hành giả có thể cảm thấy “bi quan” và “lo âu”, hay “sợ sệt”, 

không còn vui tươi, bình thường nữa.  

*Đó là những chướng ngại, trong lãnh vực tâm lý xã hội, của 

một hành giả còn phàm, trong loại đề mục nầy ! 

<>Do đó, “Niệm tưởng đến SỰ CHẾT” (Maraṇànussati), chỉ 

nên dùng đối với một người vừa mới qua đời. -Theo đó, hành giả 

có thể nghĩ đến những hình ảnh của người ấy khi còn sống, để 

quán chiếu về sự vô thường, về khổ não chia ly, và về vô ngã, để 

hóa giải sự vướng mắc cuộc đời.  

-Và HIỆU QUẢ quả của “đề mục” nầy có thể “xua đuổi” các 

triền cái (hay chướng ngại), để tiến tới “cận định” (Upacàra).  

-Nhưng khi xác chết đã được cho ra nghĩa địa, thì hành thiền 

trong nghĩa địa vẫn gặp phải những bất tiện phát sinh, như đã 

nói ở đoạn trước. 

*Đề mục HƠI THỞ (hay “Tức quán”) 

(Ànàpànasaṭi) 

<>Riêng “đề mục tức quán” hay “cảm giác hơi thở” (Ànàpàna-

Saṭi), thì hành giả có thể dùng phương pháp “Quan sát nhịp 



 

 

366 

 

sống” xuyên qua “sự đếm hơi thở” vào và ra, theo một “kỹ 

năng” nào đó. -Pháp thiền nầy không có trở ngại tâm lý. 

Chú ý : 

“Trọng tâm của TỨC QUÁN” vốn ám chỉ “sự quan sát nhịp 

sống chính mình qua giây phút hiện tại” (có liên quan mật thiết 

và trực tiếp với MIỆM THÂN và NIỆM THỌ trong TỨ NIỆM 

XỨ (Catu Saṭipaṭṭhàna).  

-“QUÁN” ở đây không phải là “suy tưởng”, hay “quán chiếu” 

(trong cái nghĩa dựa trên trải nghiệm), mà là “THẢN NHIÊN 

QUAN SÁT”. Một đàng thuộc về “tưởng uẩn” (Sañña khandha), 

một đàng thuộc về “hành uẩn” (Saṅkhāra khandha). 

-Ở trường hợp nầy, sự VÔ TƯ QUAN SÁT CẢM GIÁC BẢN 

THÂN chính là “pháp hành nòng cốt”, còn HƠI THỞ chỉ là 

“phương tiện phụ thuộc”. -Hai phương diện, “pháp hành” và 

“phương tiện phụ thuộc”, thường rất dễ bị người sơ cơ tập thiền 

nhầm lẫn, tưởng cái nầy có hiệu lực như cái kia. 

-Tiếng Pàlì gọi phương pháp ấy là “Gaṇanà”, tức là lấy sự đếm 

hơi thở làm phương tiện, nhưng phương tiện không phải là mục 

tiêu. -Do đó, số đếm phải ít hơn 5, và không nhiều hơn 10.  

-Vì “Ít hơn 5” tương đối dễ làm, nên phóng tâm dễ xảy ra. -Còn 

“nhiều hơn 10” thì hành giả sẽ dồn năng lực vào “việc đếm 

không lộn” hơn là VÔ TƯ QUAN SÁT NHỊP SỐNG NƠI 

CHÍNH MÌNH. -Nghĩa là hành giả vô tình “đi xa pháp thiền”, 

chứ chẳng phải “nằm trong pháp thiền”, khoan nói đến chuyện 

tiến bộ với thiền pháp.  



 

 

367 

 

-Kết quả, hành giả sẽ khó đạt được sự thuần thục trong phẩm 

cách tĩnh tâm.  

-“Còn công phu đếm không lộn” ấy thì thường bị hiểu lầm là 

“kết quả mỹ mãn” (?) của sự tu thiền ! 

<>Nhưng đối với đa số hành giả, sự thành công trong đề mục 

“đếm hơi thở không trật” nầy, sẽ gây ra một số trở ngại vật lý, 

cho giai đoạn tiếp theo. -Trở ngại đó là họ không thể “khách 

quan theo dõi mọi cảm giác nơi bản thân, một cách rõ rệt, vững 

chắc (Anubadhanà). -Họ “quán thấy cảm giác” lờ mờ ! 

Bỡi vì họ “mắc dính” vào các hiện tượng, như : 

-“Hơi thở ra” bắt đầu từ “cuốn rốn” và chấm dứt ở “chót mũi”.  

Nhưng hành giả không cảm giác được quả tim nằm khoảng giữa, 

hay không cảm giác toàn thân.  

-“Hơi thở vô” bắt đầu ở “chót mũi”, và chấm dứt ở “cuốn rốn”. 

Nhưng hành giả không cảm giác được quả tim nằm khoảng giữa, 

hay không cảm giác toàn thân. 

-Nói chung, “hơi thở vô” và “hơi thở ra” hằng biểu lộ qua “sự 

phồng và xẹp” ở “rốn” hay ở “bụng”, nhưng song song với sự “ý 

thức được sự PHỒNG và XẸP” ấy, hành giả không thể vô tư 

quan sát được thực tại cảm giác toàn thân”. -Nghĩa là NÓ 

chẳng phải là nền tảng của MINH QUÁN (Vpassanā) ! 

Rồi những trở ngại vật lý không thể tránh sẽ xảy : 

1/Ngủ gục, bị mất ngủ, tê cứng 1 phần thân, đau xương sống. 

2/Nhức đầu, ngứa da, nước miếng đầy miệng, khô cổ, sôi bụng.  



 

 

368 

 

3/Lạnh đỉnh đầu hay 2 màng tang, lạnh bao tử, và sôi ruột. 

<>Muốn tránh những tình trạng nói trên, hành giả phải cẩn thận, 

sang suốt chọn đúng thầy và chọn đúng pháp, cũng như có tinh 

thần nghiêm chỉnh, cởi mở.  

-Đoạn sách nầy chỉ là một phần của môn “Triết học A-ty-đàm”, 

không có mục đích “hướng dẫn thiền”. 

Lưu ý : 

*“VÔ TƯ CẢM GIÁC” là một năng lực thiền của “NIỆM THỌ” 

(Vedanà-anupassanà). -Nó chính là “bộ mặt” của “Thọ quán 

niệm xứ”, hay “Minh sát cảm thọ”. -Một chi pháp trong TỨ 

NIỆM XỨ (Catu saṭipaṭṭhàna),. 

-Trong thiền học Phật giáo “MINH SÁT” có nghĩa là “VÔ TƯ 

QUAN SÁT”. -Và hành động “QUÁN” (Vipassanà) ám chỉ “Sự 

QUAN SÁT”, chứ không phải “suy nghĩ” ! -Vì suy nghĩ luôn 

luôn là chủ quan, không thể có phẩm cách của “minh sát” được ! 

*Đề mục “VÔ LƯỢNG” (hay BÌNH ĐẲNG) 

(Sìmasambheda=Giải trừ phân biệt) 

<>Khi thực hành “Thiền VÔ LƯỢNG”, tượng trưng bằng “sự rải 

tâm từ bi” (Mettà) chẳng hạng, thì hành giả có thể giải trừ “tật 

phân biệt” giữa thân và sơ, giữa bạn và thù, hay giữa “hai thiên 

kiến luôn luôn xếp loại đối tượng ở địa vị nhị biên cao và thấp”.  

<>Trong phạm hạnh VÔ LƯỢNG, tâm người tu thiền phải lấy 

phẩm cách “bình đẳng” hay “không phân biệt” (=vượt qua cố 

chấp) để làm” đề mục”, với cùng năng lực và “thiện ý” tích cực.  



 

 

369 

 

-Câu chuyện “ngụ ngôn” sau đây, tượng trưng cho triết lý của 

phẩm cách “bình đẳng, không phân biệt”, hay “vô chấp” đó : 

“-Một người đang ngồi với 3 cá nhân khác. -Cá nhân thứ nhất là 

bạn thân của y. -Cá nhân thứ hai là kẻ thù. -Và cá nhân thứ ba, là 

người lạ mặt. -Rồi một đảng cướp gồm cả trăm nhân mã kéo 

đến, gươm giáo sang lòe, tên cầm đầu đảng cướp hỏi anh ta rằng 

“Tôi sẽ lần lượt giết tất cả các anh để tế thần, vậy trong 4 người, 

anh đề nghị giao ai cho tôi trước ?” 

*Nếu người ấy quyết định bất cứ ai cũng có thể là nạn nhân thứ 

nhất (kể cả anh ta), thì vấn đề vẫn không ổn thõa đến nơi đến 

chốn. -Vì phẩm cách “bình đẳng” hay “vô phân biệt” 

(Sìsasambheda) giữa 4 người, trong trường hợp nầy đang được 

tự nhiên đặt ra, một cách quyết định.  

-Nghĩa là “sự phân biệt” giữa 3 người kia và anh ta tự nhiên 

“hoàn toàn không có”, trở thành “tuyệt đối vắng mặt”. -Dĩ nhiên 

đây chỉ là câu chuyện “ngụ ngôn” !  

*Quay lại “tâm ý triết học”, sự ám chỉ “tính chẳng biên giới”, 

hay “tính không phân biệt”, hoặc “tính chẳng khinh trọng”, 

tương đương với “luật bình đẳng tự nhiên”, trong một số trường 

hợp, như “ngụ ngôn trên đây, để nói rằng “VÔ LƯỢNG, BÌNH 

ĐẢNG, KHÔNG PHÂN BIỆT” là những “phẩm cách” vốn có 

thật, trong một số trường hợp...! 

*Nhưng các phẩm cách VÔ LƯỢNG ấy của đạo Phật thì khác. 

Chúng là những “đức độ” phát sinh nhờ “căn bản tu tập”, và 

thường xuyên có mặt, chứ không phải chỉ xảy ra trong một số 

trường hợp đặc biệt. -Căn bản ấy là công phu Ba-la-mật 



 

 

370 

 

(Pàramità), đã đến mức trở thành “giải pháp vô lượng”, còn 

được gọi là TOÀN XẢ (Upekkhà). 

*Trong Phật giáo có “Tứ vô lượng tâm” (Catu mahàvìra), gồm 

1/TỪ vô lượng (Mettà), 2/BI vô lượng (Karuṇà), 3/HỶ vô lượng 

(Mudità), và 4/XẢ vô lượng (Upekkhà). -Mỗi “tâm vô lượng” 

(Mahàviracitta) trong chiều sâu có “2 định vị” (hay nhị biên đối 

nghịch), là “GẦN” và “XA”.  

-Về “bản chất triết học”, cả “4 vô lượng tâm” hằng tương tác 

một cách “vô nhân”, “vô quả”, hay “duy tác”…..để chúng không 

luôn luôn trở thành “nạn nhân cực điểm” của nhau, khi cùng cực 

trong nghịch cảnh. 

-Nếu cố chấp thì “GẦN” (hay “thân”) được “ƯU TIÊN” hơn 

“XA” (hay sơ), nhưng với thiền công vô lượng “PHÁ CHẤP” 

hay “XÓA BIÊN GIỚI” (Vô Sắc), thì “XA” và “GẦN” sẽ trở 

thành giải pháp như nhau. -Đó là hiệu lực của “bình đẳng 

nguyên thủy” = TOÀN XẢ (Upekkhà). 

-Khi tham lam, khao khát (Ràga), tư kỷ, bi quan, vui mừng quá 

độ, hay vô minh dửng dưng…là những “đối thủ cực gần”, thì 

TỪ, BI, HỶ, và XẢ là “những giải pháp” hay “đồng minh cực 

xa”. -Và trong nhiều trường hợp, phía nầy trở thành giải pháp 

của phía kia, do hiệu lực của “Công phu Ba-la-mật”. 

-Nhưng dù sao, những “đối thủ đáng sợ” nhất trong mỗi tâm 

hồn, vẫn là “bộ ba” a/ÁC Ý (Abyàpàda), sẵn sàng áp chế kẻ 

khác, b/ÂU LO (Kukkuccà), và c/BA PHẢI, dua nịnh. 

*** 



 

 

371 

 

VI 

VÔ LƯỢNG và VÔ SẮC THIỀN 

(Brahmavihàra – Arùpajhàna) 

<>Tâm TỪ (Mettà) luôn luôn thấy tất cả đối tượng đều tốt. Vì 

vậy, muốn phát triển TỪ BI (hay Vô Lượng Tâm = 

Brahmavihàracitta), hành giả có thể thoải mái chọn đề mục, như 

“Màu xanh đậm” (Nìla), “Màu vàng” (Pìta), hay những màu sắc 

khác, cũng có thể đạt đến “pháp thiền” dễ dàng.  

-Tâm TỪ (Mettà) còn được gọi là “Đề mục tuyệt chiếu” (Subha-

Parama), hay “đề mục đưa đến đắc thiền sắc giới”. 

<>Tâm BI (Karuṇà) thường thấy toàn thể vật chất vô thường là 

bất hạnh (=đáng thương). Hành giả nào dùng “Tâm Bi Vô 

Lượng” nầy để làm đề mục tu thiền, thì có thể đạt tới “Không 

Vô Biên Xứ” (Àkàsànañcàyatana-paramà), thuộc thiền Vô Sắc 

dễ dàng (Arùpa-jhàna). 

<>Tâm HỶ (Mudità) là tâm “giao thoa được” với các “tình 

trạng cảm giác” trong tinh thần của “sinh động vật”, nhất là con 

người. Thiền giả nào dùng “Vô Lượng Tâm HỶ” (Mudità 

Brahamavihàra) để làm đề mục tu thiền, thì có thể đắc “Thức Vô 

Biên Xứ” (Viññànañcàyatana) dễ dàng. -Từ đó Tâm HỶ còn 

được gọi bằng tiếng Pàli, là “Viññànañcàyatana-paramà”. 

<>Tâm XẢ (Upekkhà) là tâm thấy mọi vật bình đẳng. Vì vậy, 

hành giả nào dùng “Tâm Xả Vô Lượng” nầy làm đề mục tu 

thiền, thì có thể đắc “Vô Sở Hữu Xứ” (Àkiñcaññàyatana) dễ 



 

 

372 

 

dàng. Đề mục “Tâm XẢ Vô Lượng” nầy, tiếng Pàlì còn gọi là 

“Àkiñcaññàyatana-paramà”. 

<>Riêng các chương XII và XIII trong sách Thanh Tịnh Đạo 

(Visuddhimagga) thì đề cập đến “Siêu Lực Tâm Linh” (Iddhi-

Abhiññà). Mời xem lại cuốn I. 

Phân tập III 

Thanh tịnh TUỆ  

(Phát triển NỘI MINH) 

§13. «Nội minh» hay TUỆ TRI (Paññà) là gì ? 

<>Chữ “Paññà” ở đây ám chỉ “NỘI MINH”, đi chung với Tâm 

Thức Thiện hợp trí (Kusalacitta Ñànasampayuttaṃ). 

Pàlì văn : 

“Kusalacitta sampayuttaṃ vipassanànaṃ paññà” 

§14. Các trình độ TRI THỨC. 

<>Một đồng tiền ngẫu nhiên được một đứa bé ngây thơ tìm thấy 

trên mặt đất, và nó lượm lấy. -Đối với nó, đó là một món đồ 

chơi. -Đối với người dân làng, đó là một vật có thể “đổi lấy” 

(hay mua) được vài chục viên kẹo. -Nhưng đối với một người 

làm việc trong xưởng đúc tiền, thì đồng tiền ấy tượng trưng cho 

hình ảnh của khá nhiều việc.  

*Nghĩa là sự hiểu biết về đồng tiền của thằng bé, của người dân 

làng, và của người thợ đúc tiền không giống nhau. Cái “tri thức” 



 

 

373 

 

của người thợ làm việc trong xưởng đúc tiền, xem ra phức tạp và 

“có nguồn gốc” hơn nhiều.  

-Chẳng hạng như đồng tiền ấy thuộc kim loại gì, tỷ lệ pha trộn 

với chất khác là bao nhiêu, và nó là “thiệt” hay “giả mạo” ?  

<>Tương tự như thế, dù cho 3 từ ngữ TƯỞNG (Saññà), THỨC 

(Viññaṇa), và TUỆ TRI (Paññà) chuyên chở gần như cùng một 

“chủ đề” là “bộ mặt của cái biết”, -mà “nội dung” của chúng 

vẫn rất khác nhau :  

-TƯỞNG (Saññà) là cái “biết tổng quát” không hơn không kém, 

khi một vật “đập vào” một trong 5 giác quan bình thường, có 

thói quen “phản chiếu” của chúng ta.  

-THỨC (Viññàna) là cái “biết và hiểu”, dựa trên “hợp lý qui 

ước”, do đâu vật ấy hiện hữu, -tức là nó liên quan đến “nguồn 

gốc hạn chế”, nằm trong thời gian, bao gồm quá khứ, hiện tại và 

vị lai, còn cũng như mất, -với tiềm năng thay đổi, không vững 

chắc, vô bản vị, như trong sự tiếp nhận thêm tin tức.  

-Còn TUỆ TRI (Paññà) là là “cái biết sâu sắc thực trạng để vượt 

khỏi qui ước, không vướng mắc”, hướng đến siêu thoát.* 

Pàli văn :* 

“Saññà hi ajàtabuddhino dàrakassa kahàpaṇadassanaṃ viya 

hoti…viññàṇaṃ gàmikassa purisassa kahàpaṇadassanamiva 

hoti….Paññà heraññikassa kahapaṇadassanamiva hoti, 

nìlàdivasena àrammaṇàkàraṃ gahetvà lakkhaṇapativedhañca 

pàpetvà tato uddhampi maggapàtubhàvapàpanato” (14.5) 



 

 

374 

 

*Qui nạp : 

-TUỆ TRI (Paññà) không nằm trong TƯỞNG (Saññà) và THỨC 

(Viññàṇa). Nhưng TƯỞNG và THỨC có thể nằm trong TUỆ 

TRI (Paññà). 

§15. Các ĐẶC ĐIỂM của TUỆ TRI 

(Pañña lakkhaṇà) 

<>TUỆ TRI (Paññà) có đặc điểm là “thấu đáo” vào trong “chiều 

sâu thật sự của vạn Pháp”. -Phần hành của TUỆ TRI (Paññà) là 

soi sáng, đánh tan bóng tối làm cho lạc đường, hằng bao phủ 

mọi bản chất của hiện hữu.  

-Hễ TUỆ TRI có mặt thì sự lầm lạc phải biến mất. Và Thiền 

Định là nguyên nhân, hay nguồn gốc gần của TUỆ TRI.** 

Pàli văn :** 

“Dhammasabhàvapaṭivedhalakkhaṇà paññà, dhammànaṃ 

sabhàva-paṭicchàdaka-mohandhakàra-viddhaṃ-sanarasà, 

asammoha-paccuppaṭṭhànà. “Samàhito yathà bhùtaṃ jànàti 

passàtì”ti vacanato pana samàdhi tassà padaṭṭhànaṃ”. (14.7). 

§16. TUỆ TRI được PHÁT TRIỂN như thế nào ? 

*Một tiến trình đầy đủ, để phát triển TUỆ TRI (Paññà) được 

sách Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga) mô tả như sau : 

<>Sau khi đã nghiên cứu kỹ các phương diện Phật học, chẳng 

hạng như UẨN (Khandha), XỨ (Àyatana), GIỚI (Dhàtu), CĂN 



 

 

375 

 

QUYỀN (Indriya), DIỆU ĐẾ (Sacca), và DUYÊN KHỞI 

(Paṭiccasamuppàda)…v…v…, xem đó là nền tảng của giáo lý. 

 <>Và sau khi đã thực hiện đầy đủ 2 pháp, là “Thanh Tịnh Giới” 

(Sìlavisuddhi) và “Thanh Tịnh Tâm” (Cittavisuddhi), xem đó là 

“Nền tảng không thể thiếu của pháp giải thoát”, một hành giả sẽ 

có thể phát triển TUỆ TRI (Paññà), bằng cách “củng cố 5 khả 

năng soi sáng”, là  

1/Soi sáng kiến thức đã thông suốt (Diṭṭhivisuddhi), 

2/Soi sáng kiến thức chưa thông suốt (Kaṅkhàvitaraṇavisuddhi), 

3/Soi sáng rồi nhận diện pháp nào đưa đến Thánh đạo 

(Maggàmaggañàna-dassanavisuddhi), 

4/Soi sáng và nhận diện duyên khởi đưa đến toàn tịnh 

(Paṭipadàñànadassanavisuddhi). 

5/Soi sáng để đắc TUỆ giải thoát (Ñànadassanavisuddhi).* 

Pàlì văn *:  

“*Yasmà imàya paññàya khandhàyatana-dhàtu-indriya-sacca-

paṭiccasamuppàdàdibhedà dhammà bhùmi, sìlavisuddhi ceva 

cittavisuddhi càti, imà dve visuddhiyo mùlaṃ, diṭṭhivisuddhi 

kaṅkhàvitaraṇavisuddhi maggàmaggañànadassanavisuddhi 

paṭipadàñàṇadassanavisuddhi ñànadassanavisuddhì’ti, imàni 

pañca visuddhiyo sarìraṃ, tasmà tesu bhùmibhùtesu dhammesu 

uggahaparipucchàvasena ñànaparicayaṃ katvà mùlabhùtà dve 

visuddhiyo sampàdetvà sarìrabhùtà pañca visuddhiyo 

sampàdentena bhàvetabbà”. (14.32). 



 

 

376 

 

<>Các phần còn lại của cuốn sách, là các chương XIV đến 

XXIII thì rất cặn kẽ, trong việc đưa ra một sự giảng nghĩa đầy 

đủ, về những đoạn trích giải, dĩ nhiên ngoại trừ phần nào đã 

được đề cập ở những chương trước.  

-Sau đây xin kê khai các chương ấy : 

      Chương   :         Chủ đề                 :      Nội dung 

        XIV       :     UẨN (Khandha)     :           

         XV        :       XỨ và GIỚI          :   -Nói về nền tảng 

                       :    (Àyatana Dhàtu)      :     của Trí tuệ. 

        XVI        :   CĂN và DIỆU ĐẾ    : 

        XVII       :     DUYÊN KHỞI       : 

                       : (Paṭiccadsamuppàda)   : 

         XVIII    :   (1)Thanh tịnh KIẾN   : 

                    :     (Diṭṭhivisuddhi)        :  

       XIX      :   (2)Thanh tịnh NGHI   : 

                    : (Kaṅkhàvitaraṇavisud.) :     Trí tuệ được phát                                     

       XX       :   (3)Thanh tịnh ĐẠO     :      triển do 5 yếu tố. 

                    : (Maggàmaggañànadas.): 

      XXI       :   (4)Thanh tịnh ĐẮC     : 

                    : (Paṭipàdàñànadassana)  : 

      XXII      :   (5)Thanh tịnh TUỆ     : 



 

 

377 

 

                     :(Ñànadassanavisuddhi) : 

      XXIII     :Thanh tịnh TUỆ CHIẾU: 

§17. Các chương từ XIV đến XVII. 

<>Bốn chương nầy, như đã được biết bỡi những “đầu đề” của 

chúng, ám chỉ Vi Diệu Tạng (Abhidhammapiṭaka). -Sự đánh số 

và xếp loại các Pháp (Dhammà), thì giống như cách “trình bày” 

(Pakaraṇa) trong Vi Diệu Tạng. Nhưng ở đây, phương pháp 

giảng giải biểu lộ “nét quan trọng riêng”, mà chúng ta không thể 

không chú ý. -Chẳng hạng như : 

(1) Sự phân tích Tâm sở (Cetasika vibhaṅga) trong “Pakaraṇa” 

(Tập ngôn), ở nhiều chỗ rất khó hiểu, vì không có đoạn nào nêu 

ra thí dụ cụ thể, xem như những pháp vi tế chỉ có thể cắt nghĩa 

như thế mà thôi. -Và thiếu sót nầy đã được bổ túc một cách đứng 

đắn, bỡi những “minh giải” thích hợp ở nơi nào cần làm. -Mời 

xem ví dụ ở các số 14/84, 95, 91. 

(2) Khi cần thì đưa ra “những phản biện xây dựng”, từ những 

quan điểm Triết học khác, và đi thẳng vào việc “thảo luận hữu 

ích”, -từ đó có sự so sánh, thẩm định vấn đề. 

-Thử nhắc lại : 

*Triết học A-tỳ-đàm (Abhidhamma) nói rằng : Mùi hương, Vị 

nếm, Hình sắc, Va chạm, và Âm thanh, là những “hiện tượng” 

của “vật chất”, nhưng chỉ có “phẩm cách cốt lõi” của chúng mới 

là “đặc tính hiện hữu”, nhất là khi nói đến sự liên quan với 

“Đất” (Paṭhavì), với “Nước” (Àpo), với “Hỏa” (Tejo), và với 

“Khí” (Vàyo) = Tứ Đại. 



 

 

378 

 

Lý luận nằm trong các câu : 

-Một số người nói rằng “Sắc, thinh, hương, vị, xúc, 

pháp…v…v…là những “đặc tính” của đất, nước, lửa, và 

khí…v…v…hay của “Tứ đại” (Catu mahàbhùtàni).  

-Nhưng khi chúng “tách rời tứ đại”, thì người ta dựa vào đâu mà 

nói tới “phẩm cách của chúng” ? 

-Hoặc xa hơn rằng “Bỡi vì có sự dồi dào, vượt trội của một số 

“đại”(=vật chất), đủ khả năng biểu lộ, để cho người ta tiếp 

nhận qua 5 giác quan, rồi người ta qui cho những “phẩm tính”, 

như cái nầy có sự mềm mại của bông gòn, cái kia có mùi thơm 

của rượu, hay cái nọ có sự ấm áp của lửa…v…v…” 

-Nhưng nếu tất cả đều yếu ớt, không đủ khả năng để biểu lộ 

được, thì như thế nào ?* 

Pàli văn* : 

“Keci panettha tejàdìnaṃ guṇehi rùpàdìhi anugayhabhàvato ti 

kàraṇaṃ vadanti. Te vattabbà…avinibbhogavuttisu hi bhùtesu, 

ayaṃ imassa guṇo, ayaṃ imassa guṇno’ti na labbhà vattuṃ’ti”. 

“Atthàpi vadeyyuṃ……….Evaṃ tejàdidhikesu sambhàresu 

rùpàdìnaṃ adhikabhàvadassanato icchitabbametaṃ rùpàdayo 

tesaṃ guṇà’ti. Te vattabbà, -iccheyyàma, yadi àpàdhikassa 

àsavassa gandhato paṭhavì-adhike kappàse gandho adhikataro 

siyà, tejàdhikassa ca uṇhodakassa vaṇṇato sitùdakassa vaṇṇo 

parihàyetha”. (14.43.44). 

<>Nói tóm lại, sự TƯƠNG ĐỐI vẫn là sự thật muôn đời. 



 

 

379 

 

(3) Trong “Vi Diệu Pháp Tụ” (Abhidhammasaṅganì), những 

“Mẫu tâm” (Citta) và “Tâm sở” (Cetasika) thường rất “trộn lẫn”, 

phức tạp đến độ “hết phân biệt”. -Ngay cả một sinh viên A-tỳ-

đàm (Abhidhamma) cấp cao cũng “phải mệt” với tình trạng nầy. 

-Và khó khăn ấy, có thể được làm “nhẹ đi”, bỡi sự cung cấp vài 

phương tiện, như: 

a/Những bảng vẽ và kê khai “Tâm thức” (Citta),  

b/Các xếp đặt những “tâm sở” (Cetasika), thành những nhóm, 

thích hợp với vị trí của chúng, nhất là nêu rõ mối liên quan của 

của chúng với “Tâm thức”. 

*** 

<>Trong Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimagga), quyển I, chúng ta 

thấy có một “Bản Tóm Lược” của chương XVII, đề cập đến 

“Duyên khởi” (Paṭiccasamuppàda), nhưng ở đây nó khác hẳn 

trên bản chất, trong mối liên lạc giữa “2 trình bày” (Naya) : 

<>“Trình bày thứ nhất là Niệm Xứ” (Paṭṭhàna naya) và  

<>“Trình bày thứ hai là Duyên Khởi” (Paṭiccasamuppàda naya). 

-Thử nêu vài điểm quan trọng, đáng chú ý từ chương nầy, để 

chúng ta có “ý niệm” : 

(A) 

“Thanh Tịnh Đạo” (Visuddhimagga) cho rằng, từ ngữ “Duyên 

Khởi” ‘Paṭiccasamuppàda) “đại diện” cho “pháp tương trợ để 

thành lập”, trong cái “Chuỗi 12 khoen” (Nidàna), liên quan đến 

các pháp xoay vần, tùy thuộc vào nhau*.  



 

 

380 

 

Pàli văn* : 

“*Ayaṃ panettha saṅkhepo, -paṭiccasamuppàdo’ti paccaya-

dhammà veditabbà, paṭiccasamuppannà dhammà’ti tehi tehi 

paccayehi nibattadhammà”. (17.4). 

<>Và với lý do đó, người ta có thể ấn định “sự phát sinh mối 

ràng buộc” giữa chúng với nhau. -Chẳng hạng như sự ràng buộc 

giữa 2 khoen đầu, là “VÔ MINH (Avijjà) và HÀNH (Saṅkhàra).  

-Như sau : 

(a) -VÔ MINH (Avijjà) đưa đến “một pháp”, gọi là «Hữu dư 

phúc hành” (Puññàbhisaṅkhàra), do “2 Duyên” (Paccaya), là 

“Cảnh duyên” (Àrammaṇa-paccaya), và “Hộ khởi duyên” 

(Upanissaya-paccaya). 

-Khi chúng ta nghiên cứu “VÔ MINH” (Avijjà), như một pháp 

“quá cảnh” và “không nền tảng”, thì nó sẽ phát sinh trong chúng 

ta “một hữu dư phúc quả”, -theo đó hiệu lực đến từ “Cảnh 

duyên” (Àrammaṇa paccaya). 

-Rồi cái “Duyên hành” ấy sẽ kéo dài, giữa “Vô Minh” (Avijjà) 

và “Hữu dư phúc thuộc về sắc giới” (Rùpàvacara 

puññàbhisaṅkhàra). -Kết quả ấy làm cho “người ta” tự nhiên 

cảm giác một chiều, biết được ý nghĩ của người khác, dường 

như họ đắc siêu năng vậy. Còn người kia thì không. 

-Tiếp theo, do “Hộ khởi duyên” (Upanissaya paccaya) nầy, mà 

cả hai người sẽ đối xử tốt, trong cõi dục, như họ tỏ ra có lòng 

bác ái với nhau, hoặc biết nương vào “Sắc giới thiền” 



 

 

381 

 

(Rùpàvacarajhàna), mà vượt qua một số khá nhiều chướng ngại, 

-những trường hợp là “nạn nhân của vô minh” (Avijjà). 

(b) Vô minh (Avijjà) đưa đến tình trạng “Vô dư phúc hành” 

(Apuññàbhisaṅkhàrà), là do “nhiều ngoại duyên”, làm “các cảnh 

duyên” (Àrammaṇa paccaya), -nhất là khi một sinh linh do Vô  

minh mà “tái sinh vào sắc giới”.  

-Ở đây, “Ưu thế cảnh duyên” (Àrammaṇàdhipati), và “Hộ khởi 

cảnh duyên” (Àrammaṇùpanissaya) “quyện lấy nhau” trong Vô 

minh (Avijjà), -mà “thắng giải cao độ” nằm bên phía “Hộ khởi 

cảnh duyên” (Àrammanùpanissaya paccaya), khi một người 

không nhìn nhận “những hành vi ác phát sinh từ vô minh”.  

-Và dĩ nhiên là hành động sau đó là hành động tội lỗi, nhưng 

“người tạo nghiệp” lại bảo là “họ đã tuân theo đạo lý”. 

(c) VÔ MINH đưa đến tình trạng “Bất biến phúc hành” 

(Àneñjàbhisaṅkhàra), do “Hộ khởi cảnh duyên” 

(Àrammaṇùpanissaya paccaya) vận hành. “BẤT BIẾN” hay “Vô 

chuyển hoá” (Àneñjàta) thì không có gì để nói, vì nó luôn luôn 

là như thế, không có gì thay đổi, cải biến  được. 

(B) 

<>Theo “Triết Học Duyên Khởi” (Paṭiccasamuppàda 

philosophy), thì không có NHÂN (Hetu), cũng không có QUẢ 

(Vipàka) nào gọi là đơn độc, nằm ngoài “Hệ thống thực tại” 

(Uppàda), mà chỉ có những “yếu tố” hay “nguyên tắc” ở giai 

đoạn “tinh vi nhất”, hóa thành NHÂN, để chúng ta biết rằng 

“chúng sẽ sinh QUẢ”. 



 

 

382 

 

<>Tất cả tùy thuộc vào “vận hành” hay “duyên hệ tự nhiên” 

(Paccaya). -Nếu lấy “vật cụ thể” ra nói, thì “thảo mộc phát sinh 

do các nguyên tắc” của THỜI TIẾT, ĐẤT, HẠT, và NƯỚC.  

-Rồi các “phẩm cách”, như màu sắc, mùi vị, đặc tính cứng 

mềm…v…v…đều cũng như thế.  

-Và câu hỏi có thể đặt ra là “-Cái chuỗi nguyên khởi (Nidàna) 

kia, phải chăng chỉ là pháp giới ?”*. 

Pàli văn*: 

“Ekato hi kàraṇato na idha kiñci ekaṃ phalamaṭṭhi, na anekaṃ, 

nàpi anekehi kàraṇehi ekaṃ, anekehi pana kàraṇehi anekamena 

hoti. Tathà hi anekehi utu-paṭhavì-bìja-salilasaṅkhàtehi 

kàranetu anekameva rùpa-gandha-rasàdikaṃ aṅkurasaṅkhataṃ 

phalaṃ upajjamànaṃ dissati. Yaṃ panetaṃ, avijjàpaccayà 

saṅkhàrà, saṅkhàrapaccayà viññàṇaṃ’ti ekahetuphaladìpanaṃ 

kataṃ, tattha aṭṭho aṭṭhi, payojanaṃ vijjatì’ti”. (17.106). 

<>“PHÁP” (Dhammà) trong nhà Phật là “một từ ngữ chỉ chung 

cho tất cả”. -Và khi “Pháp” là một “yếu tố ưu thế” (Adhipaṭi 

dhamma), thì nó trở thành “điều kiện sinh khởi” ra pháp khác.  

-Từ đó “Duyên hệ” (Paccaya) được thành lập. -Ví như nếu có 

XÚC (Phassa) thì phải có THỌ (Vedanà), mà tiếng Pàli gọi là 

“Phassa paccaya vedanà” hay “Xúc sinh Thọ”.  

-Hay quay lại khoen đầu của NHÂN DUYÊN TƯƠNG KHỞI 

(Paticcasamuppàda) để nhận định, thì “Bỡi VÔ MINH ưu thế, 

nên điều kiện mạnh nhất tạo ra HÀNH tự thành lập” (Avijjà 

paccayà saṅkhàrà….). 



 

 

383 

 

C 

<>Một “phản biện” được nêu ra, chống lại thuyết “Phát sinh của 

Vô minh là nguồn gốc của Bất thiện” (Akusala), có thể đang trở 

thành “hệ luận căn bản” của pháp, gọi là “Bất biến hữu dư phúc 

hành” (Puññàneñjàbhisaṅkhàra).  

-Nếu “vô minh” (avijjà) ám chỉ “phúc lộc tự nhiên” (puñña), 

chuyên chở cái nghĩa “tốt” (sobhana), thì “một giống cây có trái 

đắng làm sao sinh ra quả ngọt ?”. 

-Phật học vẫn trả lời : “Trong trường hợp nghịch lý nầy, bản 

chất của nhân và quả có thể khác nhau. Ví như rượu đắng hay 

rượu cay vẫn đến từ nước nho ngọt. Và sữa chua khó ngửi đã 

đến từ sữa tươi thơm tho. -Còn “giải pháp chính xác” của tình 

trạng đó, thì mỗi người trong chúng ta phải tự quan sát và kinh 

nghiệm, mới tìm thấy. -Thử bàn xa hơn một chút : 

“Vô minh trong một người, ví như người ấy bị mù. -Người mù 

ngẫu nhiên đi đây đi đó, khi thì đúng đường, lúc lại sai đường. 

 -Thỉnh thoảng họ bước đi trên chỗ bằng phẳng (=phúc), thỉnh 

thoảng họ di chuyển trên chỗ lồi lõm (=vô phúc). -Nghĩa là trong 

“oai nghi ĐI”, của người mù, luôn luôn chồng chất nhiều loại 

“quả của nghiệp”, -Tốt (Puñña), cũng như Xấu (Apuñña), hay cả 

hai….-và chồng chất sự bất biến (Àneñja)*. 

Pàli văn* : 

“So avijjaya andhìkàto...yathà nàma andho paṭhaviyaṃ 

vicaranto maggampi amaggampi thalampi ninnampi samampi 



 

 

384 

 

visamampi paṭipajjati, evaṃ puññampi apuññampi 

àneñjàbhisaṅkhàrampi abhisaṅkharoti”. (17.118). 

-Và được bổ túc với đoạn trích Pàlì sau đây : 

“Yathà pi nàma jaccandhi naro aparinàyako 

   Ekadà yàti maggena kumaggenàpi ekadà, 

   Saṃsàre saṃsaraṃ bàlo tathà aparinàyako 

   Karoti ekadà puññaṃ apuññampi ekadà…». 

«Yadà ca ñatvà so dhammaṃ saccàni abhisamessati. Tadà 

avijjùpasamà ùpasanto carissatì’ti». (17.119). 

------------ 

 

§18. Các chương từ XVIII đến XXII. 

*Thanh tịnh TRI KIẾN 

(Diṭṭhivisuddhi) 

<>Thanh tịnh TRI KIẾN bao gồm một «Hiểu biết rõ rệt» về 

«Danh-Sắc» (Nàma-Rùpa), và «Ý thức» rằng «không có bản ngã 

trong đó» (Anatta). -Ví như :  

<>Âm thanh phát sinh, tùy thuộc vào bàn tay (hay vật gì đó) 

chạm vào mặt trống. Mặt trống là một yếu tố, và bàn tay là một 

yếu tố khác. Mặt trống và bàn tay không nằm trong một «hỗn 

hợp tiền lập» nào cả. Trong mặt trống không chứa âm thanh, 

cũng như trong âm thanh, không thể có mặt trống. 



 

 

385 

 

<>Tương tự như thế, «Danh pháp» (Nàmadhammà) phát sinh, 

tùy thuộc vào «Sắc pháp» (Rùpadhammà). -Nhưng «địa điểm» 

(vatthu), «căn môn» (dvàra), «đối tượng» (àlambana), và «hình 

thức» (rùpa), là «một pháp», còn các tên gọi của những cái ấy 

(hay khái niệm) là «một pháp khác».  

-Hai bên không thể lẫn lộn. -Trong DANH không có SẮC. 

Trong SẮC không có DANH.  

-Tuy nhiên, «âm thanh» đã đến từ «mặt trống», và tên gọi (Danh 

pháp=Nàmadhammà) đã đến từ vật chất một cách xác nhận. (Sắc 

pháp=Rùpadhammà)*. 

Pàli văn* : 

«Yathà ca daṇḍàbhihataṃ bheriṃ nissàya sadde pavattamàne 

añña bheri  añño saddo, bheri-saddà assammissà, bheri saddena 

suññà, saddo bheriyà suñño, evameva vatthu-dvàrà-

àrammaṇasaṅkhàtaṃ rùpaṃ nissàya nàme pavattamàne aññaṃ 

rùpaṃ, aññaṃ nàmaṃ, nàmarùpà asammissà, nàmaṃ rùpena 

suññaṃ, rùpaṃ nàmena suññaṃ, api ca kho, bheriṃ paṭicca 

saddo viya rùpaṃ paṭicca nàmaṃ pavattati». (18.33). 

---------------- 

*Thanh tịnh HOÀI NGHI 

(Kaṅkhàvitaranavisuddhi) 

<>Thanh tịnh HOÀI NGHI (Kaṅkhàvitara-visuddhi) là kết qủa 

của công phu gạn lọc kiến thức, để đạt đến «sự hiểu biết trong 

sạch, chính xác», về «liên quan duyên hệ» giữa DANH và SẮC.  



 

 

386 

 

-DANH (Nàma), thuộc về tinh thần, và SẮC (Rùpa), thuộc về 

vật chất. Cả 2 hoàn toàn trong sáng thì không còn NGHI NGỜ. 

*Thanh tịnh CHỨNG ĐẠO 

(Maggàmaggañànadassanavisuddhi) 

<>Loại thanh tịnh nầy bao gồm sự phân biệt tường tận về 

CHÂN đạo lộ, và «GIẢ đạo lộ», có khả năng đưa đến phẩm giác 

ngộ, hay dẫn đến lạc đường, cố chấp, vướng mắc.  

<>Để kết thúc công phu THANH TỊNH HÓA thân tâm, hành 

giả phải phát triển NỘI MINH (Bhiññà), dựa trên «3 pháp ấn», 

là «vô thường» (aniccà), «chịu đựng khổ vui» (dukka), và «vô 

ngã» (anattà), -xác nhận đó là «bản chất của mọi hiện hữu». 

<>Và khi hành giả đã đạt đến «thuần thục tiến hóa», thì cái thứ 

nhất «10 hiện tượng» phát sinh sau đây, có thể trở thành 

«chuớng ngại» (Upakkilesa) : 

(i) 

Minh Thị (Obhàsa)  

Hay «mắt tâm» có Ánh sáng phi thường. 

-Trong một tình trạng «sáng suốt kỳ diệu», hành giả «đạt minh 

thị», có thể «thấy được mọi vật», xuyên qua tất cả rào cản hay 

khoảng cách lớn nhỏ, không những thuộc chiều ngang, mà còn 

cả chiều đứng, trên các cõi cao thấp. 

Một câu chuyện được kể như sau : 



 

 

387 

 

«Hai huynh đệ khất sĩ (Bhikkhu) đã đắc «Minh Thị» (Obhàsa), 

an tọa trong một «đại viện song sinh», có vách dày ngăn cách ở 

giữa. -Đại viện tọa lạc trên một ngọn đồi, tên là «Cittala».  

-Hôm ấy là «ngày phát lồ», tức là ngày tăng đoàn tự nguyện 

kiểm thảo hạnh kiểm (Uposatha). -Còn gọi là «ngày thành tâm 

xưng lỗi» hay «ngày sám hối». (Mỗi tháng có 2 lần «phát lồ» là 

rằm trăng tròn và ba mươi). 

Bất chợt mây đen kéo đến, phủ kín cả khu đất rộng lớn trên đỉnh 

đồi. -Và khi ngày chấm dứt, thì trời đêm bao phủ rất tối, mặc dù 

lúc ấy là giữa tháng có ánh trăng. 

Một trong hai vị khất sĩ, nói với vị kia : 

-Nầy sư đệ, tôi nhận thấy tất cả những đóa hoa cúng dường trên 

bàn thờ kia rất đẹp ! 

-Thật là kỳ diệu được nghe điều sư huynh vừa nói, thưa sư 

huynh. -Còn tiểu đệ…thì đang thấy cảnh đẹp dưới đại 

dương…xa tu viện nầy cả bao nhiêu do tuần (Yojana) ! 

<>Luu ý : «Minh thị» là thành quả của phàm thiền, chứ không 

phải là Thánh Thiền. Nó không đưa đến giải thoát. Bỡi thế, 

«chứng đắc MINH THỊ nói trên đây» có thể «trở thành chướng 

ngại», hay là nguồn gốc của phiền não (Upakkilesa). -Tự hào ! 

(ii – x) 

*Nhưng các «hiện tượng khác» từ thứ 2 đến thứ 10 thì tốt, là : 



 

 

388 

 

-«Thông mẫn» (Ñàna), -«Hỷ» (Pìti), -«Lạc» (Sukha), -«Tự tin» 

(Adhimokkha), -«Hùng lực» (Paggaha), -«Cảnh giác» 

(Paṭṭhàna), -«Xả» (Upekkhà), và -«Dũng chí» (Nikati). 

<>Các loại THANH TỊNH HÓA trên đây, cắt nghĩa cho «Tam 

Diệu Đế» đầu tiên, gồm :  

-«Thanh tịnh hóa TRI KIẾN» (Diṭṭhivisuddhi), nói lên khả năng 

chứng đắc «SỰ THẬT chịu đựng khổ vui» (Dukkha ariya sacca), 

xuyên qua phân tích DANH (Nama) và SẮC (Rùpa).  

-«Thanh tịnh hóa NGHI NGỜ» (Kaṅkhàvitaranavisuddhi), nói 

lên khả năng khám phá «nguyên nhân chịu đựng khổ vui» 

(Dukka samudaya ariya sacca), xuyên qua mối liên quan «duyên 

hệ tương khởi» (Paccaya). 

-«Thanh tịnh hoá sự NHẬN DIỆN THÁNH ĐẠO» 

(Maggàmaggañànadassanavisuddhi), nói lên khả năng «phân 

biệt pháp nào đưa đến cứu cánh», không thể nhầm lẫn, xuyên  

qua viên tròn Bát Thánh Đạo (Aṭṭhaṅgikamagga). 

*Sự VIÊN TRÒN CỨU CÁNH gọi là «Paṭipadà» 

(Paṭipadàñànadassana-visuddhi) 

<>«Viên tròn» ở đây ám chỉ «Bát-Nhã thượng thừa Ba-La-Mật» 

hay «Pañña paramattha pàramità». -«Hành giả thanh tịnh» là 

hiện thân của những «Thánh pháp hội tụ», gồm 8 phương diện : 

(a) 

«Sáu siêu thông» : 



 

 

389 

 

1/Nội minh biết được điểm phát sinh và điểm chấm dứt của vạn 

pháp (Udayabbayànupassanà). 

2/Nội minh biết được khi nào thì pháp không sanh, cũng  không 

diệt (Bhaṅganupassanà). 

3/Nội minh biết được bản chất của tất cả sợ sệt 

(Bhayatupaṭṭhàna). 

4/Nội minh biết được mặt thật của ác pháp, hay tội lỗi 

(Àdìnavànupassanà). 

5/Nội minh bết được nguyên nhân thật của sự nhàm chán, giải 

thoát (Nibbidànupassanà). 

6/Nôi minh biết rõ ràng “lúc nào là lúc đúng nhất”, để dứt khoát 

buông bỏ lần cuối cùng (Muñcitukamyatà). -Và : 

(b) 

«Hai Vô ngại giải» : 

7/Nội minh nắm vững khả năng phân tích mọi vấn đề 

(Paṭisaṅkhànupassanà) 

8/Nội minh có kiến thức làm phát sinh thái độ HỶ XẢ, trước 

pháp hành (Saṅkhàrupekkhà). 

------------ 

*Sự chứng đắc TUỆ TRI cuối cùng 

-trong THANH TỊNH ĐẠO 

(Ñànadassanavisuddhi) 



 

 

390 

 

<>Giống như “Thanh Tịnh Hoá đưa dến CHỨNG ĐẠO” 

(Maggàmaggañànadassana visuddhi), mời đọc lại đoạn trước. 

-------------- 

§19. THANH TỊNH ĐẠO, chương XXIII 

Những “Tuyệt Chiêu” của “Tuệ Thiền” 

(Paññàbhàvanànisaṃsa) 

<>Chương cuối cùng trong sách “Thanh Tịnh Đạo” 

(Visuddhimagga) nói về những “tuyệt chiêu” của TRÍ TUỆ 

(Paññà), phát sinh do Hành Thiền. -Đó là những khả năng : 

1/ -Tiêu trừ tất cả nhược điểm. 

2/ -Phát sinh “hạnh phúc toàn tịnh”, siêu phàm. 

3/ -Có khả năng “diệt thọ tưởng” (Nirodha Samàpatti). Cuốn I. 

4/ -Khiến cho chư thiên và nhân loại kính trọng và hiến tặng*. 

Pàli văn *: 

“Saṅkhepato panassà, nànàkilesaviddhaṃsanaṃ, 

ariyaphalasarànubhavanaṃ, nirodhasamàpatti-samàpajjana-

samatthatà, àhuneyyabhàvàdisiddhì’ti ayamàni-saṃso 

veditabbo”. (23.1). 

---------------- 

 

 

 

 



 

 

391 

 

 

 

 

Chương X 

 

Vị trí của sách 

“VI DIỆU PHÁP THỐNG KÊ TÂM THỨC” 

Trong Triết học A-tỳ-đàm (Abhidhammaṭṭhasaṅgaha). 

 

§1. PHÁP TỤ và một số KHÓ KHĂN 

(Abhidhammasaṅganì) 

<>Vi Diệu Pháp hay “A-tỳ-đàm”, trước tiên là một “Hệ thống 

Triết học Tâm thức và Đạo đức”, chuyên phân tích về “những 

sinh hoạt tâm vật” (tinh thần và vật chất). -Nó “chung kết” với 

“Tạng Vi Diệu Pháp” (Abhidhammapiṭaka) trong lãnh vực 

“Thanh Tịnh Đạo” (Visuddhimagga). 

<>Chúng ta có thể nhận thấy ở đây rằng “Pháp Tụ” 

(Abhidhammasaṅganì) là “bộ sách quan trọng nhất”, trong toàn 

thể môn học. -“NÓ” phải được “nắm vững”, và ghi nhớ bằng 

một tâm trí “tươi mát”, ngay từ khi mới bắt đầu học. 

<>Đặc biệt là những «chùm pháp» (Matikà) trong PHÁP TỤ 

(Dhammasaṅganì), đã thiết lập một “đời sống thật” cho Vi Diệu 

Pháp (Abhidhamma). -Và hơi thở của “Vi Diệu Pháp” trong 



 

 

392 

 

trường hợp nầy, đã “vận chuyển đều đặn” từ nhiều thế kỷ qua, 

suốt quá trình lịch sử của Phật giáo. 

<>Về ngôn ngữ và cách viết, cuốn sách tuy không tỏ ra “khó 

khăn” lắm, nhưng nó có vẻ làm cho sinh viên hơi “ngại ngùng” 

lúc bắt đầu môn Vi Diệu Pháp, -ngay cả sau khi họ đã đủ kiến 

thức căn bản về Tạng Kinh (Suttapiṭaka), -một ưu điểm hằng 

giúp họ giảng giải, hầu hết những từ ngữ chuyên biệt. 

<>Đối với sinh viên, cả bộ sách PHÁP TỤ (Dhammasaṅganì) 

dường như chỉ gồm những danh sách và danh sách, được đánh 

số theo các loại pháp đã được sắp đặt, như thể chúng không cần 

đến “mạch lạc trong nội dung”, -ngay cả với mục đích “cung cấp 

định nghĩa”, hay “cung cấp phần giới thiệu” (gợi ý) để đưa ra 

cấu trúc, của “chủ đề nầy thay thế một chủ đề khác”, rồi “hướng 

dẫn sinh viên” vào môn học. 

*Các khó khăn chính của sinh viên học A-tỳ-đàm, có thể là : 

1- Trong những mẫu trình bày “Vi Diệu Pháp” (Abhidhamma), 

tất cả “các đoạn” đều bắt đầu bằng câu hỏi “Có bao nhiêu Pháp 

hội tụ ?”. -Nhưng chẳng nơi nào nêu ra một “khái niệm” rõ ràng, 

về “Giới hạn của Pháp”. 

2- Từ đầu, đã không có phần “giới thiệu chủ đề”, ngay cả trong 

nhóm từ “với thúc đẩy hành động của cõi dục, đi chung cùng cái 

biết” (Kàmàvacara sasaṅkhàrena, ñànasampayutta). Và vẫn 

không có “giới thiệu như thế”, đối với những “cụm từ khác”, 

chứa “ý nghĩa đặc biệt hơn” trong Vi Diệu Pháp (Abhidhamma). 



 

 

393 

 

3- Rồi cứ thế “môn học đi tới”, hoàn toàn với sự kê khai tên 

Pháp “một cách máy móc”, thiếu định nghĩa cũng như thiếu 

minh giải, về những đầu đề được đánh số. -Điều nầy có thể làm 

cho sinh viên “mất tiêu chuẩn”, và sẽ đưa họ vào tình trạng khó 

khăn lẫn vô định hướng. -Chẳng khác nào người ta cung cấp cho 

sinh viên, một danh sách dài của động vật, rồi bảo họ lựa ra con 

nào thuộc về “giống có xương sống”. 

4- Mối quan hệ giữa các “Mẫu tâm thức” (Citta) và những “Tâm 

sở” (Cetasika), đóng một vai trò rất quan trọng, trong sách 

PHÁP TỤ (Dhammasaṅganì). -Nếu nó “lờ mờ”, do sự “lập đi 

lập lại quá máy móc” những từ ngữ gần như giống nhau, không 

có nét thay đổi rõ rệt để nhận ra, trong những danh sách khác 

nhau, thì chúng rất khó nhớ. 

5- Trong các đoạn ấn định phận sự (Nikkhepa), nhằm diễn tả 

phần hành, thì nội dung của sách PHÁP TỤ (Dhammasaṅganì) 

đã được chia thành ra những “Nhóm ba chi” (Tikà) và những 

“Nhóm hai chi” (Dukà). Nhưng các đoạn ấy cũng không nêu rõ 

ràng “mối tương quan giữa các nhóm”. 

6- Các “Mẫu tâm thức” (Citta), tuy đã được xếp vào “Nhóm 

pháp 3 chi” (Tikà) hay “Nhóm pháp 2 chi” (Dukà), tùy theo tình 

trạng và nội dung của chúng, nhưng sự “biến hóa tâm lý” (=ám 

chỉ Tâm sở, Cetasika), vẫn chưa được đặc biệt trình bày. 

§2. Giải quyết những khó khăn ấy như thế nào ? 

<>Trong “Chú giải bộ Pháp Tụ” (Aṭṭhasàlinì), do Ngài Phật 

Âm (Buddhghosa Àchàrya) biên soạn, chúng ta tìm thấy một số 



 

 

394 

 

đoạn diễn giảng then chốt, liên quan đến các điểm khó hiểu nầy. 

Nhưng đối với một số người mới học Vi Diệu Pháp 

(Abhidhamma), thì “chướng ngại” khó có thể vượt qua, là khả 

năng hiểu biết chữ Pàlì, nên họ phải kiên nhẫn. 

<>“Hướng dẫn tốt nhất”, là khuyên sinh viên trước khi bước vào 

giai đoạn “học hỏi sách THANH TỊNH ĐẠO” 

(Visuddhimagga), họ cần tìm kiếm “sự soi sáng các khó khăn 

nói trên” trong chương XIV của sách ấy.  

-Từ đó, sinh viên sẽ đặc biệt nhận ra “Các nét chính của PHÁP 

TỤ” (Dhammasaṅganì). 

<>Nghĩa là “Thanh Tịnh Đạo” (Visuddhimagga) cắt nghĩa hầu 

hết những “từ ngữ sâu sắc”, và làm cho chúng trở thành rõ ràng 

hơn, xuyên qua một số pháp hành cụ thể. 

<>Và sinh viên cũng thấy rằng “Dưới dạng đầu đề được đánh 

dấu, “bộ mặt thật” của các Mẫu tâm (Citta) và Tâm sở 

(Cetasika), tự nhiên sẽ được mô tả”.  

-Đây cũng là mối tương quan, mà Ngài Phật Âm (Buddhaghosa), 

tác giả của cuốn sách quí ấy, muốn khéo léo nêu ra, xuyên qua 

sự cung cấp một danh sách khác, về những “Mẫu tâm thức” 

(Citta), tách rời khỏi đám “Tâm sở” (Cetasika), dù cho vẫn giữ 

đúng thể loại. 

<>Đặc biệt là “CHU TRÌNH TÂM» (Citta vìthi), trong mọi 

trường hợp, có thể “thông giải” các điểm khó khăn nhất, và đó 

chính là trở ngại sau cùng. 



 

 

395 

 

*Sau Phật Âm, là Giáo thọ A-na-luật (Anuruddha Àcharya), một 

học giả trứ danh khác của Phật giáo, cũng làm cái việc tương tự.  

-Và để “hoàn thiện” Tạng Vi Diệu Pháp (Abhidhamma-piṭaka), 

Ngài A-na-luật đã soạn ra cuốn “Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm  

Thức” (Abhidhammasaṅgaha), một “Tuyệt phẩm kê khai đầy đủ 

và hệ thống hóa vạn pháp, liên quan đến tâm và vật”. 

§3. VI DIỆU PHÁP THỐNG KÊ TÂM THỨC 

(Abhidhammaṭṭhasaṅgaha) 

<>Chương I mở đầu với “cái khung suy đạt”, bằng các câu Pàlì, 

xin trích ra như sau : 

“Tattha vuttàbhidhammatthà catudhà paramatthato cittaṃ 

cetasikaṃ rùpaṃ nibbànamì’ti sabbathà”. 

*Sách còn bao gồm sự phân loại TÂM (Citta) theo các cõi 

a/“Dục giới” (Kàmàvacara), b/“Sắc giới” (Rùpàvacara), c/“Vô 

sắc giới” (Arùpàvacara), và d/“Siêu thế giới” (Lokuttara), một 

cách hữu ích, nhờ nó chỉ rõ sự khác nhau của tâm“trong các 

cõi” và “trong tình trạng phát triển nào”. 

*Hiển nhiên là danh sách của những “Mẫu tâm” (Citta), trong 

chương nầy “đã chưa được xếp đặt”, để cắt nghĩa các “Nhóm 

Pháp” 3 chi (Tikà), hay 2 chi (Dukà), mà nó chỉ phản ảnh “thiện 

tâm bảo tồn Vi Diệu Pháp” của soạn giả.  

*Sách chứa đựng 2 dụng ý : 

(1) Nói rõ “tính cao thấp” của Tâm thức (Citta). 



 

 

396 

 

(2) Làm cho dễ hiểu “mối tương quan”, giữa Tâm thức (Citta) và 

Tâm sở (Cetasika). 

*Rồi nó trình bày, 19 Tịnh Quang Tâm Sở (Sobhana sàdhàrana 

cetasika) thì có mặt trong tất cả “Tâm thiện hữu nhân dục giới” 

(Sahetuka kàmàvacara kusalacitta). -Và chúng cũng có mặt 

trong tất cả Tâm sắc giới (Rùpàvacara), trong Tâm vô sắc giới 

(Arùpavacara), và trong Tâm siêu thế (Lokuttara). -Dĩ nhiên 3 

bậc tâm vừa kể, đều là tốt (Kusala). 

*Lý do khiến soạn giả “tập trung” những tâm tốt ấy lại, là để tiện 

việc đặt tên sau nầy. -Chữ “Tịnh quang” (Sobhana) chỉ được nêu 

ra ở đây, chứ không xuất hiện ở những chỗ khác trong Tạng Vi 

Diệu Pháp (Abhidhammapiṭaka). 

*Mẫu tâm bất thiện (Akusala citta), vì có chứa “14 tâm sở xấu”, 

nên cũng được “góp lại” thành một nhóm. 

*Loại thứ ba, là “Mẫu tâm” VÔ NHÂN (Ahetukacitta) vẫn chứa 

một số tâm sở, mà soạn giả đã khéo léo sắp xếp cho chúng đứng 

trước “Tịnh Quang Tâm Sở” (Sobhaṇa cetasika), để dễ bề phân 

biệt. -Như Pàli văn của soạn giả viết : 

“Pàpàhetukamuttàni sobhananì’ti vuccati”. (1/10). 

*Nhóm VÔ NHÂN (Ahetuka) gồm những “Mẫu tâm thức” 

(Citta), là kết quả của nghiệp THIỆN (Kusala), của nghiệp BẤT 

THIỆN (Akusala), -và của nghiệp TRUNG TÍNH (Abyàkata) từ 

kiếp trước, đã được “cố ý” đặt giữa THIỆN và BẤT THIỆN. 

*Còn các “tên khác” của những “Mẫu tâm” (Citta), như “Ý giới” 

(Manodhàtu), “Ý thức giới” (Manoviññàṇadhàtu), “Duy tác ý 



 

 

397 

 

giới” (Kiriyà manodhàtu), và “Vô nhân duy tác ý thức giới” 

(Ahetuka-kiriyà-mano-viññàṇa-dhàtu), cũng được “tái đặt tên” 

cho thích hợp, là “Tiếp nhận” (Sampaṭicchana), là “Suy đạt” 

(Santìraṇa), và “Hướng ý môn” (Manodvàravajjana). 

*Nhưng trên thực tế, “bản chất” của “vô nhân duy tác ý thức 

giới” (Ahetuka-kiriyà-mano-viññàṇa-dhàtu) vẫn không thay đổi, 

vì “tên mới” chỉ được nêu ra, căn cứ theo “phần hành” (Kicca), 

trong “Chu trình tâm thức” (Cittavìthi). 

*Mục đích là để làm cho dễ hiểu, song song với sự “nghiên cứu 

các mẫu tâm”, trên quan điểm “BIẾN THIÊN tâm lý”. 

<>Chương II là Sự TẬP HỢP và “đặt tên trở lại” cho những 

Tâm sở, thành ra “Phức hợp Tâm sở” (Sabbacitta sàdhàrana) và 

(Aññasamàsa)…v…v…vốn chỉ để “dễ dàng hóa” sự “trình bày 

phần hành của tâm sở” (Cetasika), trong số những “Mẫu tâm 

thức” (Citta) mà thôi. 

<>Chương III giảng giải về “hiện trạng tinh thần” của một con 

người, “liên quan” đến tất cả “Cảm giác” (Vedanà). -Rồi tiếp 

theo là đề cập đến những “Khuynh hướng”, hay “Động cơ 

ngầm” (còn gọi là NHÂN : Hetu), -và những “Phần hành” 

(Kicca), -cũng như những “Căn môn” (Dvàra), -cùng những 

“Đối tượng” (Àlambana), được tiếp nhận qua “Cơ sở” nào 

(Vatthu). -Các thứ nầy là những “đầu đề” quan trọng. 

*Chương ấy giúp cho chúng ta hiểu ra “hàm ý” trong “nội dung” 

của các “Nhóm pháp” (Màtikà), “3 chi” (Tikà) hay “2 chi” 

(Dukà), xuyên qua “Duyên hệ” (Paṭṭhàna). 



 

 

398 

 

<>Chương IV đi vào “Chu trình tâm” (Cittavìthi), trình bày 

“các vận hành song song” giữa Tinh thần và Vật chất, -và đặc 

biệt là mô tả “thứ tự nhập thiền”, thuộc các cõi “Dục giới” 

(Kàmàvacara), “Sắc giới” (Rùpàvacara), “Vô sắc giới” 

(Arùpàvacara), lên đến  “Thiền siêu thế” (Lokuttara-jhàna). 

<>Chương V nói đến “Tâm quả” (Vipàkacitta), hay “Tâm mang 

bản sắc của tiền nghiệp”, còn gọi là “tâm bẩm sinh”, một thứ 

tâm mà “hiện tại 3 nhân tham sân và si, không ảnh hưởng gì 

được”. -Đây là lý do Vi Diệu Pháp mệnh danh và xếp loại chúng 

là những “Tâm Vô Nhân” (Ahetukacitta).  

*Tâm nầy có mặt từ khi thụ thai, lớn lên, sinh ra, và kéo dài cho 

đến chết. -“NÓ” là “chủ đề” của Chương V, giúp chúng ta 

nghiên cứu về “tâm vật”, dựa trên “quan điểm tâm lý”. 

<>Chương VI đưa ra một phân tích đầy đủ về sự hiện hữu của 

vật chất (Sắc pháp = Rùpa), và cắt nghĩa sự phát sinh cũng như 

vận hành của nó.  

*Ở cuối chương nầy, có một bản kê khai tóm tắc, về “đặc tính vô 

điều kiện” của Niết-bàn (Nibbàna). Nhờ đó chúng ta có thể 

“hiểu thấu”, và kết thúc “Chủ đề sắc pháp” trong sách Pháp Tụ 

(Dhammasaṅganì). 

<>Chương VII là một TRÌNH BÀY ngôn ngữ có “hệ thống”, 

nhằm duy trì những “tu từ học” (sự khéo léo dùng chữ nghĩa) 

của Vi Diệu Pháp (Abhidhamma), đã được xử dụng một cách 

phổ biến, trong toàn thể những “Ghi chép giáo lý” (Pakaraṇa), 

để cho sự “hiểu thấu những điểm chính”, biểu lộ ngay từ đầu. 



 

 

399 

 

<>Chương VIII đưa ra một bản TÓM LƯỢC về những Nguyên 

Lý của DUYÊN HỆ (Paṭṭhàna). -Đó là phần cuối cùng của Vi 

Diệu Tạng (Abhidhammapiṭaka).  

-Nó kê khai “24 mối tương quan” (Paccaya), và nhấn mạnh 

“Chúng phải được tâm thức nắm bắt như thế nào, dưới sự trình 

bày bằng ngôn ngữ qui ước”. 

<>Chương IX là một nội dung TÓM LƯỢC khác, có sự nổi bậc 

là giới thiệu “Con Đường Trong Sạch” (Phạm hạnh), hay 

THANH TỊNH ĐẠO (Visuddhimagga). 

KẾT LUẬN  

<>Một sự thật không thể phủ nhận, rằng Sách “VI DIỆU PHÁP 

THỐNG KÊ TÂM THỨC” (Abhidhammaṭṭhasaṅgaha) là một 

“Giáo thư Triết học” rất phổ biến, và được xem như “cổng vào” 

của môn Vi Diệu Pháp, trong giáo lý nhà Phật.  

*Nhờ NÓ mà toàn bộ “Hệ thống Triết học A-tỳ-đàm” 

(Abhidhamma philosophy) đã được trình bày dưới dạng “kinh 

điển cô đọng”, như một “Áng văn Pàli”, bao gồm 55 trang viết 

bằng “Thiên Long Tự” (Devanàgarì), -một thứ chữ cổ vô cùng 

“súc tích”, hàm chứa nhiều triết lý rất sâu sắc. -Giáo sư Kosambi 

là người đã sưu tầm, cũng như đã giới thiệu “Áng Văn Pàli” độc 

đáo nầy.  

*Văn chương Pàlì ấy đương nhiên đã trở thành “trọng tâm”, và 

là “Cốt lõi A-tỳ-đàm” trong các bộ óc tươi mát, của những 

chuyên gia nghiên cứu Vi Diệu Pháp, để sẵn sàng cho việc tham 

chiếu và nghiên cứu. -Còn đối với toàn thể sinh viên môn Triết 



 

 

400 

 

học nầy, thì nó là “cái sườn của chương trình” ở mỗi bước tiến, 

cho đến khi họ tốt nghiệp. 

*Riêng đối với 2 quyển sách phức tạp, là “SONG ĐỐI” 

(yamaka) và “DUYÊN HỆ” (Paṭṭhàna), thì người học A-tỳ-đàm 

(Abhidhamma) tìm thấy ở sách “Vi Diệu Pháp Thống Kê Tâm 

Thức” (Abhidhammasaṅgaha), một sự “hổ trợ” rất hiệu quả. 

___________________ 

 

(Dịch và tùy nghi bổ túc xong tại Sài Gòn ngày 26/12/2017) 

(Nhân chuyến về thăm quê hương, và hướng dẫn khóa học “Đại 

Cương A-tỳ-đàm”, kéo dài 3 tháng tại chùa Xá Lợi). 

 

Cư sĩ TUỆ LẠC. 

------------------- 

 

<>Sau cùng, dịch giả xin chân thành kính gởi đến quí vị bản vẽ, 

tạm gọi là LƯỢC ĐỒ Chu trình tâm (Citta vìthi), do chính dịch 

giả sáng tác và đề nghị, để làm “trợ huấn cụ” khi nghiên cứu 

môn Vi Diệu Pháp.  

-Nó chắc chắn là không hoàn toàn, nhưng chỉ xử dụng như một 

phương tiện tương đối, song song với 2 quyển sách giáo khoa  

khiêm nhượng nầy. 



LƯỢC ĐỒ Cittavithi
CHU TRÌNH TÂM

1 Paṭisandhi

2 Bhavaṅga

3 Avajjana

4 Manoviññāna
Pāñcaviññāna

5 Sampaṭicchana

6 Santīraṇa

7 Voṭṭhappana

8 Javana

9 Tadālambana

10 Cuti

CHÚ Ý
Chu trình tâm thức tái sinh

Chu trình tâm thức đang sống

14

PAÑCA DVĀRĀ VAJJANA
1: Cakkhu dvāra vajjana: Dassana
2: Sota dvāra vajjana: Savana
3: Ghāna dvāra vajjana: Ghāna
4: Jivhā dvāra vajjana: Sāyana
5: Kāya dvāra vajjana: Phussana
6: Mano dvāra vajjana: Anumana

DASSANA
VAJJANA

SAVANA
VAJJANA

GHĀNA
VAJJANA

SĀYANA
VAJJANA

PHUSSANA
VAJJANA

N
G

Ũ
 T

R
Ầ

N
PH

Á
P 

 T
RẦ

N

1312111098

7654321

7654321 1098

2 3
4

3

2

3

4

5

6

7

8

9

10

1

CAKKHU
VIÑÑÃNA

SOTA
VIÑÑÃNA

KĀYA
VIÑÑÃNA

GHĀNA
VIÑÑÃNA

JĪVHĀ
VIÑÑÃNA

13

12

11

11

14

10

21

7
6

5

4

10

9

8

JAVANA
PAÑCA

VIÑÑÃNA

MANO

VIÑÑÃNA

9

8

7

6

5
MẮT

MŨI

TAI

LƯỠI

THÂN

5
6
7
8
9



 

 

402 

 

 Phụ lục 1 

40 ĐỀ MỤC THIỀN ĐỊNH. 

(40 Samatha kammaṭṭhàna), gồm : 

 

*10 đề mục «sạch» (Dasa Subha kasiṇà) : 

                           1/ Đề mục đất (Pathavì kasiṇa), 

                           2/ Đề mục nước (Àpo kasiṇa), 

                           3/Đề mục lửa (Tejo kasiṇa), 

4/ Đề mục khí, hay gió (Vàyo kasiṇa), 

                           5/ Đề mục màu xanh (Nìla kasiṇa), 

                           6/ Đề mục màu vàng (Pìta kasiṇa), 

                           7/ Đề mục màu đỏ (Lohita kasiṇa), 

                            8/ Đề mục màu trắng (Odàta kasiṇa), 

                            9/ Đề mục khe hở hay lỗ hổng 

                           10/ Đề mục ánh sáng (Àkàsa kasiṇa), 

*** 

*10 đề mục tử thi,  

-Hay thân thể người chết, đáng nhờm gớm : 

(Dasa asubha kasiṇa) 

   1/ Tử thi nổi trên nước (Uddhumàtaka), 

                            2/ Tử thi sình xanh (Vinìdaka), 



 

 

403 

 

                         3/ Tử thi xì máu mủ (Vipubbaka), 

                         4/ Tử thi còn nửa phần (Vichiddaka), 

                          5/ Tử thi bị thú ăn lỗ chỗ (Vikkhàyitaka), 

                          6/ Tử thi đứt nhiều đoạn (Vikkhittaka), 

                          7/ Tử thi rã nát (Hatavikkhittaka), 

                          8/ Tử thi trong vũng máu (Lohitaka), 

9/ Tử thi có vòi ở cửu khiếu (Pulùvaka) 

                         10/Tử thi chỉ còn xương (Atthika). 

*** 

*10 đề mục tưởng nhớ (Dasa Anussati) : 

                     1/ Tưởng nhớ Phật (Buddhànussati), 

                     2/Tưởng nhớ Pháp (Dhammànusssati), 

                     3/ Tưởng nhớ Tăng (Sanghànussati), 

                     4/ Tưởng nhớ giới hạnh (Sìlànussati), 

                     5/ Tưởng nhớ sự bố thí (Càgànussati), 

                     6/ Tưởng nhớ chư thiên (Devatànussati), 

                     7/ Tưởng nhớ sự chết (Marananussati), 

                     8/ Tưởng nhớ nhục thân, gồm các thể trược,  

                         với sinh, lão, bệnh, tử (Kàyagatà), 

                     9/ Tưởng nhớ biết hơi thở (Ànàpànasati), 

                 10/Tưởng nhớ Pháp Vô Thường hay Niết Bàn (Nibbàna). 



 

 

404 

 

*** 

*10 đối tượng vô lượng (Dasa Brahmavihàra) : 

   1/ Từ vô lượng (Mettà), 

   2/ Bi vô lượng (Karuṇà), 

   3/ Hỷ vô lượng (Mudità), 

   4/ Xả vô lượng (Upekkhà), 

   5/ Không gian vô lượng xứ (Àkàsànañcàyatana), 

   6/ Thức cảnh vô lượng xứ (Viññànañcàyata) 

   7/ Hành xuất vô lượng xứ (Àkiñcaññàyatana), 

8/ Phi tưởng, phi phi tưởng vô lượng xứ (Neva saññà nàsaññàyatana), 

   9/ Tưởng bất tịnh (qua dinh dưỡng )vô biên (Sañña bhojanaṃ), 

   10/Tứ đại vô biên, hay tứ đại không có tướng thật (Vanaṭṭhàna). 

*** 

32 thể trược trong thân khi còn sống, gồm : 

 1-Tóc, 2-lông, 3-móng, 4-răng, 5-da, 6-thịt, 7-gân, 8-xương, 9-tủy, 10-

dạ dày, 11-thận, 12-tim, 13-gan, 14-khí quản, 15-lá lách, 16-phổi, 17-

ruột già, 18-ruột non, 19-nhũ trấp (vật thực chưa tiêu), 20-phân, 21-mật, 

22-đàm, 23-mủ, 24-máu, 25-mồ hôi, 26-màng nhầy, 27-nước mắt, 28-

nước miếng, 29-nước mũi, 30-nước tiểu, 31-óc, 32-tinh dịch.              

------------------------ 

 

 



 

 

405 

 

 

 

Phụ lục 2 

*BẢNG NGỮ VỰNG PÀLÌ VIỆT  

(-Dùng trong cuốn sách nầy) 

Akusala : Bất thiện, ác, dữ, bất lành. 

Aṅguttara nikàya : “Tăng chi” bộ, “pháp chi” bộ. 

Aṭṭhakathà : Chú giải, sách giảng nghĩa. 

Aṭṭhasàlinì : Chú giải sách Pháp tụ. 

Attà : Ngã, tôi, “giá trị của tôi”. 

Adosa : Vô sân, thân hữu, tích cực. 

Ahikàra : Giúp đỡ, quán xuyến, chăm lo. 

Anatta : Vô ngã, “không là”, «không cho là». 

Anabhijjà : Không khao khát, vô tham vọng. 

Anàgàmi : Bất lai, không quay lại kiếp ấy. 

Anicca : Vô thường, hằng thay đổi. 

Anubhandhanà : Theo sau, hậu thuẫn. 

Anottatta : “Vô ngại”, tên một cái hồ. 

Appanà : An chỉ, tâm nhất định ở đề mục ấy. 

Appanà kosalla : Thuần thục an chỉ, tinh luyện trong định tâm. 

Appamaññà : Vô lượng. An tĩnh trong vô giới hạn. 



 

 

406 

 

Appamànàrammaṇa : Đề mục vô biên giới. 

Abyàkata : Trung tính, không thuộc về ác hay thiện. 

Abyàpàda : Có ác ý, dụng tâm xấu. 

Abhiññà : Siêu minh, vượt trên “cái sáng” của phàm phu. 

Abhidhamma : Vi diệu pháp, thắng pháp, vô tỷ pháp. 

Amoha : Vô minh, không si mê. 

Alobha : Vô tham, không thèm klhát. 

Avikkhepa : Quân bình, an tịnh. 

Asubha kammaṭṭhàna : Đối tượng không sạch, đề mục bất tịnh. 

Àkàsa dhàtu : Không gian tố. 

Àkàsànañcàyatana-Paramà : Tuyệt hảo không vô biên xứ. 

Àkiñcaññàyatana-Parama : Tuyệt hảo vô sỡ hữu xứ. 

Àjìva Pàrisuddhi : Nuôi mạng một cách thanh tịnh. 

Ànanda : Tâm thường tươi vui, tên Ngài “A-nan”. 

Ànàpàna : Thở vô thở ra, hô hấp. 

Àyatana : Xứ, khoảng cách được giới hạn. 

Àyatana duka : Pháp “2 chi” thuộc về XỨ. 

Àrammaṇa duka : Pháp “2 chi”  thuộc về đối tượng thiền. 

Àsava : Lậu hoặc, ác tố làm cho hư hỏng bất cứ cái gì ở gần nó. 

Iddhiya : Thần lực của sự vừa ý. 

Indriya duka : Pháp “2 chi” nói về căn môn. 



 

 

407 

 

Indriyasaṃvara : Suy đồ căn quyền, vòng hạn chế khả năng. 

Uggaha : Thô kệch, lộ ra hình dạng rõ rệt. 

Uttarakuru : Tên địa phương, Thượng Kuru hay phía Bắc xứ Kuru. 

Uttiya : Tên địa phương. 

Uddesavàra : Cách trưng bày. 

Upakilesa : Cận phiền não. 

Upacàra : Cận hành, đến gần. 

Upàli : Tên Ngài “Ưu bà li”, một đệ tử của Phật. 

Obhàsa : Tịnh quang, siêu ánh sáng, hào quang. 

Kàthàvatthu : Những điểm dị biệt, ám chỉ “Bộ Ngữ Tông”. 

Kammaṭṭhàna-dàyaka : Chỉ dẫn đề mục, bằng “đối tượng lành”. 

Kalàpa : Một bó, mộ đống, một loại. 

Kalyànamitta : Bạn đẹp, hiền hữu, người gần gũi cao thượng. 

Kasiṇa : Đề mục hình tròn (như cái đĩa), để hành thiền. 

Kasiyaputta : Nông tử, con nhà nông. 

Kiriyà : Duy tác. (Tạo nghiệp không trỗ quả). 

Kevaṭṭa : Ngư nhân, dân đánh cá. 

Kahunà : Tên riêng của một người. 

Koṭṭhàna vàra : Cách phân chia, phương pháp chia phần. 

Khandha : Uẩn, tập khí, ấm thân. 

Khuddha gantha: Sợi cột nhỏ, xiềng xích bé. 



 

 

408 

 

Khuddaka nikàya : Tiểu Bộ Kinh. 

Gaṇanà : Sự sưu tập. 

Cittala : Tên một ngọn núi. 

Cullavagga : Tiểu phẩm, nhóm nhỏ. 

Javana : Tốc hành, sự lập lại theo một độ nhanh nào đó, vòng trớn. 

Jìva : Sự sống, sinh khí. 

Jeṭṭha-vaḍḍhakì : Sự vượt trội của tay thợ cả, tay nghề cao. 

Ñànavippaytutta : Ly trí, không có sự hiểu biết. 

Ñànàtolika : Tên một vị hòa thượng thời nay, danh nhân cận đại. 

Tàvatiṃsa : Cõi trời thứ 33, hay Tứ đại thiên vương. 

Tihetuka patisaṅdhi : Tâm tiếp nối với 3 nhân. 

Dàsaka : Con nhà dân nô lệ. 

Dukkha : Sự chịu đựng khổ vui. (=Khổ). 

Dukkha paṭipadà : Tới đỉnh chịu đựng. 

Duhetuka paṭisandhi : Tâm tiếp nối với 2 nhân. 

Dhamma : Pháp, ám chỉ tất cả. 

Dhammasaṅganì : Pháp tụ. 

Dhammasenàpati Sàriputta :  Ngài “Xá-lợi-phất”, đệ tử “nắm vững” của 

Phật pháp, và là người “thống lĩnh” Tăng đoàn. 

Senàpati : Vị thống lĩnh, tướng chỉ huy cao nhất. 

Dhammàyatana : Pháp giới. 

Dhammiya : Hợp với Pháp Phật. 



 

 

409 

 

Dhàtu : Giới tố. 

Dhàtukathà : Giới thuyết, ám chỉ Bộ sách “Chất Ngữ”. 

Dhàtu duka : “Tố giới 2 chi”. 

Dhutaṅga : Hạnh đầu đà, pháp tu để giảm thiểu đòi hỏi thân tâm. 

Nikàya : Bộ kinh. 

Nikkhepa : Đặt vào chỗ thích hợp, sắp xếp cho ngăn nắp. 

Nippesikatà : “Lập thế ép làm”. Gíao sĩ dàn dựng để cho tín đồ phải hiến 

cúng. -Tức là họ bí mật đưa tiền cho tay chân bộ hạ làm “gương mẫu bố 

thí” rồi hết lời ca ngợi, khiến xung quanh háo danh bắt chước. 

Nibbàna : Niết-bàn, triệt tiêu xiềng xích, tự do, giải thoát. 

Nimitta : Ấn chứng, hiện tượng tiến bộ trong tâm cảnh của hành thiền. 

Nìvaraṇa : Chướng ngại, triền cái. 

Nemittikatà : Nói bóng nói gió để có lợi. 

Pakiṇṇaka-duka : Pháp rời rời rạc chứa 2 chi tiết. 

Paggahà : Siêng năng. 

Paccayasannissita : Quán tưởng về mục đích lành mạnh khi thọ dụng. 

Pañcappakaraṇa : Năm tập Phật ngôn. 

Pañcàsatikà : “Pháp 5 phần”, hay kết tập tam tạng lần thứ I. 

Paññà : Trí tuệ. 

Paññà bhàvanà : Trí tuệ là “cái dụng” của thiền. 

Paṭiccasamuppàda : Duyên khởi tương thuộc. 

Paṭibhàga : Quang tướng (Ấn chứng), hiệu quả sơ khởi của thiền. 



 

 

410 

 

Paṭhavì-kasiṇa : Đề mục đất. 

Paṭṭhàna : Nền tảng. 

Paṇḍukambala : “Áo màu cam”, hay Bảo thạch của Đế Thích. 

Paricchinna : Sự giới hạn. 

Paritta : Thiểu lực. 

Parittarammaṇa : Đối tượng yếu ớt, tiểu đề mục. 

Pàṭalìputta : Hoa thị thành (tên một thủ đô xưa ở Ấn-độ). 

Paṭimokkha saṃvara : Biệt biệt giải thoát. 

Pàricchattaka : “Ngọc san hô”, hay “vật có vải quí bao bọc”. 

Piṭaka : Rổ, thúng, vỏ. “Tạng”. 

Piyadassì : Tên của 1 trong 15 vị Trưởng Lão (Thera), liên quan đến 

cuộc Kết tập Tam Tạng lần thứ III. Tên của những vị còn lại là : 

Piyajàti :                      (Như trên). 

Piyapàla :                     (Như trên) 

Bhaddaji :                    (Như trên) 

Bhaddanàma :              (Như trên) 

Visudatta :                    (Như trên) 

Sandeha :                      (Như trên) 

Siggava :                       (Như trên) 

Sonaka :                        (Như trên) 

Sobhita :                        (Như trên) 

Puthujjana : Phàm phu, tầm thường. 



 

 

411 

 

Bala : Nội lực. 

Brahmavihàra : Phạm hạnh. 

Majjhima nikàya : Trung bộ kinh. 

Manàyatana : Ý xứ. 

Manodhàtu : Ý giới. 

Manoviññànadhàtu : Ý thức giới. 

Maraṇànussati : Niệm tưởng sự chết. 

Mahàkassapa : Đại Ca-diếp. 

Mahinda : Tên 1 vị Sa môn đạo Phật, trước là hoàng tử giòng A-dục. 

Mahàgosinga : Đại lôi âm. 

Mahà devì : Tên vị đại hoàng hậu, vợ Bình-sa vương. 

Mùla : Gốc rễ, hay căn nhân (hetu). 

Mettà : Lòng từ bi. 

Moggaliputta Tissa : Tên một Thánh tăng, thầy của vua «A dục». 

Yamaka : Song Đối. 

Yamaka pàṭihàrìya : Song đối thần kỳ. 

Yevapanakà : Bất cứ cái nào khác. 

Ràjagaha : Vương xá thành, tên một thủ đô ngày xưa ở Ấn-độ. 

Rùpa : Sắc vật. 

Revata : Tên một Đại trưởng lão, trong đạo Phật. 

Lapanà : Lời nịnh bợ. 



 

 

412 

 

Làbhena làbhaṃ nijigiṃsanatà : Tính «bỏ ra ít mà muốn nhận nhiều». 

Lokiya jhàna : Thế gian thiền. 

Lokuttara jhàna : Siêu thế thiền. 

Vatthu-duka : Cơ sở phát sinh thành tố có 2 chi. 

Viññànañcayatana paramà : Tuyệt thức vô biên xứ. 

Vinaya : Luật, qui tắc, các điều nên làm. 

Vibhajju-vàda : Phân tích thuyết. 

Vipassanà : Minh sát, quan sát và thấy rõ đầy đủ. 

Vipàka citta : Tâm quả, bẩm sinh là tổng kết của tất cả nghiệp quá khứ. 

Viriya : Tinh tấn. 

Vedanà : Thọ cảm. 

Vesàlì : Tỳ-xá-li (tên địa phương cổ ở Ấn-độ). 

Saṅkhàra khandha : Hành uẩn. 

Saṅgaha vàra : Cách thống kê. 

Saññà : Tưởng. 

Saṭi : Niệm. 

Saddhà : Tín. 

Sabba citta sàdhàraṇa : Toàn phức hợp, đi với tất cả một cách phức tạp. 

Samatha : Thiền chỉ. 

Samàdhi : Thiền định. 

Samàdhàna : Thiền diệt phóng tâm. 



 

 

413 

 

Sammà diṭṭhi : Chánh kiến. 

Sàrìputta : Tên Ngài Xá-lợi-phất. 

Sàvatthì : Tên thành Xá-vệ. 

Sìmasambheda : Tiêu trừ khác biệt. 

Sukhà paṭipadà : Đạt tới cực lạc. 

Sutta piṭaka : tạng Kinh. 

Subha paramà (Mettà) : Phẩm cách tuyệt an lành. 

Sumangalavilàsinì : Tên bộ sách. 

Hasituppàda citta : Tiếu sinh tâm. 

Hetu : Nhân hay căn gốc. 

______________ 

 

Một phần khiêm nhượng trong những “di tích” 

của Viện Đại Học Phật Giáo Nalanda ngày xưa. 

 

 

 

(Naya Nalanda Mahàvihàra) 

 



 

 

414 

 

 

 

 

Nhặt lá Bồ Đề* 

 

 

Tôi đi nhặt lá Bồ Ðề, 

Treo lên để nhớ lối về của tâm. 

Mỗi chiều nghe tiếng chuông ngân, 

Loang đi như dẫn xa dần bến mê… 

*** 

Chợt trong tỉnh thức ê chề, 

Thấy mình vẫn đứng bên lề hiện sinh : 

Có đài sen trắng lung linh, 

Lại không gì cả, giật mình ngẩn ngơ... 

*** 

 



 

 

415 

 

Có không, không có, hai bờ : 

Bến không, bến có, bến mơ kéo dài... 

Nụ sen chín cánh lạc loài, 

Vương lên để bước ra ngoài trần gian. 

*** 

Bồ Ðề như chiếc cầu ngang, 

Bắt qua văn tự bao hàng chữ “như”: 

Như không, như có, như từ...
1 

Như lìa tâm cảnh thì “như” mới tròn ! 

 

                 TL.  

           06/07/2003 

 

  

 

                                                 
1
 “Như từ” ở đây ám chỉ từ ngữ, chữ nghĩa, lý thuyết…vốn là tục đế, ước 

định, tương đối, chỉ dùng tạm làm phương tiện, để chuyên chở một số ý 

tưởng phàm tục, nhị biên, trong một thời gian, hoàn cảnh nào đó. Con 

người chớ nên chấp cứng vào, vì chấp sẽ trật nhiều hơn đúng. *- Nhặt lá 

Bồ Đề đã được phổ nhạc. 

 



 

 

416 

 

 

 

Ấn tống 
Những vị hảo tâm sau đây, đã góp sức ấn tống  

“TRIẾT HỌC A-TỲ-ĐÀM II”  

-Với “Ái Hữu Cựu Sinh Viên Nalanda, thập niên 60-70”. 

*Gia đình Đinh-Bùi-Võ                  200$US 

*Gia đình Dương-Tang-Phạm        200$US 

*** 

Ủng hộ kỹ thuật : 

Đạo hữu Hoàng Văn Phi : In bản mẫu 

Kiến Trúc Sư Quang Vũ, Công Ty FAMI DÉCOR : 

-Tặng một máy vi tính “Dell” để trình bày. 

Xin hồi hướng công đức. 

 

 

                                                      

  


	Tri-t h-c A-t---am 2.pdf
	Tri-t h-c A-t---am t-t tdtHT 17 09 2017 415


 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Sélection : toutes les pages
     Rognage : format fixe 5.846 x 8.268 pouces / 148.5 x 210.0 mm
     Retrait : non spécifié
     Normaliser (option avancée) : 'original'
      

        
     32
            
       D:20130820105823
       595.2756
       A5
       Blank
       420.9449
          

     Tall
     1
     0
     No
     435
     247
    
     None
     Up
     0.0000
     0.0000
            
                
         Both
         3
         AllDoc
         47
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     -28.3465
     Right
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus2
     Quite Imposing Plus 2 2.0c
     Quite Imposing Plus 2
     1
      

        
     21
     416
     415
     416
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base



